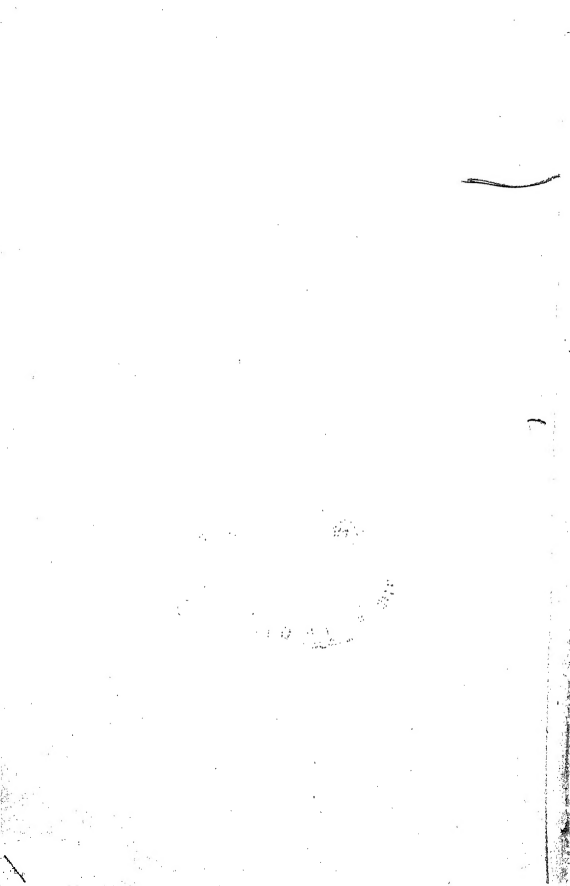
# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL. LIBRARY

ACCESSION NO. 27082

CALL No. 053/B.Z.

D,G.A. 79

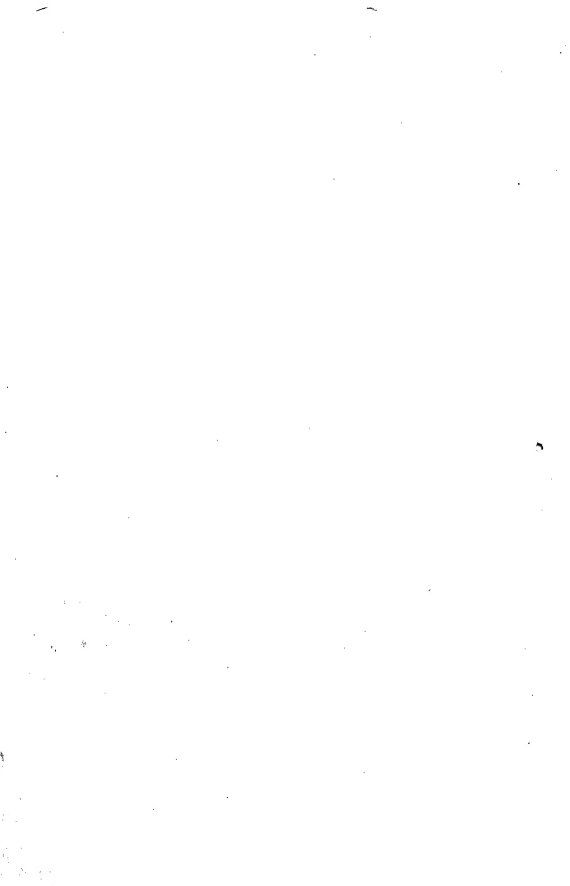
Shall shall



# BYZANTINISCHE ZEITSCHRIFT

JAHRGANG 1893





## BYZANTINISCHE ZEITSCHRIFT

#### Unter Mitwirkung

von

Bibliothekar C. de Boor-Breslau, Prof. J. B. Bury-Dublin, Prof. Ch. Diehl-Nancy, Abbé L. Duchesne-Paris, Membre de l'Institut, Hofrat Prof. H. Gelzer-Jena, Prof. G. N. Hatzidakis-Athen, Hofrat Prof. V. Jagić-Wien, Prof. N. Kondakov-Petersburg, Prof. Sp. Lambros-Athen, Prof. E. Legrand-Paris, Prof. J. Müller-Turin, Prof. Petros N. Papageorgiu-Saloniki, Prof. J. Psichari-Paris, K. N. Sathas-Venedig, korr. Mitgl. d. k. bayer. Akad. d. Wiss., G. Schlumberger-Paris, Membre de l'Institut, Prof. J. Strzygowski-Graz, Rev. H. F. Tozer-Oxford, Gymnasialdir. M. Treu-Breslau, Prof. Th. Uspenskij-Odessa, Prof. A. Veselovskij-Petersburg

herausgegeben

von

#### KARL KRUMBACHER

A. O. PROFESSOR AN DER UNIVERSITÄT ZU MÜNCHEN

II. Band. Jahrgang 1893

05% B-Z.





LEIPZIG

DRUCK UND VERLAG VON B. G. TEUBNER

1893

#### CENTRAL ARCHAEOLOGIGA® LIBRARY, NEW DELHI.

All No.

## Inhalt des zweiten Bandes.

| I. Abteilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                           |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|--|--|--|
| Römische Kaisergeschichte in byzantinischer Fassung. II. Von Carl de Boor Ungedruckte und wenig bekannte Bistümerverzeichnisse der orientalischen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Scite<br>1                                |  |  |  |
| Kirche. H. Von H. Gelzer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 22<br>78<br>76                            |  |  |  |
| Vom Dionysioskloster auf dem Athos. Von Joh. Dräseke.  Ein byzantinisches Schulgespräch. Von M. Treu.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 79<br>96                                  |  |  |  |
| Zum Texte des Prokop. Von H. Braun                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 106<br>110                                |  |  |  |
| Koptische Kunst. Von A. Riegel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 112                                       |  |  |  |
| Uspenskij                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | $\begin{array}{c} 122 \\ 126 \end{array}$ |  |  |  |
| von Lingenthal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | $\frac{177}{187}$                         |  |  |  |
| Bas-relief du campo Auguran à Venise représentant un empereur byzantin du X <sup>mo</sup> siècle. Par Gustave Schlumberger. (Mit einer Tafel.) Römische Kaisergeschichte in bezeichte in de Rome Historie H | 192                                       |  |  |  |
| Zu Phlorios und Platziaphlora. Von John Schmitt.  Die Schriftstellerei des Georgios Lakapenos. Von Ludwig Voltz                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 195<br>212<br>221                         |  |  |  |
| Zum Wortbildungslehre des Mittel- und Neutrichischen. Von G. N. Hatzidakis<br>Zum Leben des heiligen David von Tiessalmike. Von Petros N. Panageorgiu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 235<br>287                                |  |  |  |
| Zu Prokop. Von J. Haury                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 290<br>291                                |  |  |  |
| Emicyovogos? Von Carl de Boor                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | $\frac{294}{297}$                         |  |  |  |
| Zu den griechischen Elementen im Arabischen und Türkischen. Von Karl- Krumbacher  Décoration des plafonds de la Chapelle Palatine. Par Alexis Pavlovskij  Die Henetherie in Dindorfe Aversche der Odympondelien. Von Edwin Potrie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 299                                       |  |  |  |
| Die Hypothesis in Dingons Ausgabe der Odyssecscholien. Von Bunt i war                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | $361 \\ 413 \\ 440$                       |  |  |  |
| Berichtigung, Von Joseph Müller<br>Un polygandien byzantin. Par Gustave Schlumberger<br>Der Reman Berlage und Joasaph in seinem Verhältnis zu Agapets Königs-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 141                                       |  |  |  |
| spiegel. Ven Karl Praechter. Johannes Medicipus. Von Johannes Dräseke. Zur griechischen und lateinischen Lexikographie aus jüdischen Quellen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 444<br>461                                |  |  |  |
| Von Samuel Kraufs                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 494<br>549                                |  |  |  |
| Von Samuel Kraufs.  Die sogenannten "rhodischen Liebeslieder". Von Aug. Heisenberg.  Zur Chronik des Pseudo-Polydeukes. Von Carl de Boor  Jüdisch-byzantinische Beziehungen. Von Joseph Perles.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 568<br>569<br>588                         |  |  |  |
| Zu Theodoredos that Georgios Durizes, von Terios N. Lajagougu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 501                                       |  |  |  |
| Mittilhungen über Romanos. Von A. Papadopulos-Kerameus.  Zum Militigunetz des Leo. Von Zachariä von Lingenthal.  Noch einmal das Description auf dem Athos. Zum Artikel Dräsekes,  Byz. Z. II 79 ff. Von Parkent Lingenthal.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 609                                       |  |  |  |
| II. Abteilung.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                           |  |  |  |
| Aέοντος τοῦ Σοφοῦ τὸ ἐπαρχιπὸν βιβλίον etc. Publié par J. Nicole. Besprochen von K. E. Zachariä von Lingenthal                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 13;                                       |  |  |  |

|                                                                                                                                            | Soite             |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|--|--|--|--|
| G. N. Hatzidakis, Einleitung in die neugriechische Grammatik. Besprochen                                                                   | - 10              |  |  |  |  |
| von W. Meyer-Liibke                                                                                                                        | 142               |  |  |  |  |
| Ch. Diehl                                                                                                                                  | 145               |  |  |  |  |
| Bruno Rhodius, Beiträge zur Lebensgeschichte und zu den Briefen des                                                                        | 1.10              |  |  |  |  |
| Psellos. Besprochen von Hans Seger                                                                                                         | 148               |  |  |  |  |
| Psellos. Besprochen von Hans Seger                                                                                                         | 152               |  |  |  |  |
| Ludwig Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht in den östlichen Provinzen des römischen Kaiserreichs. Besprochen von Emil Szanto               |                   |  |  |  |  |
| finile Legented Cont. dir. letters greening de Francois Filelfo Reservaban                                                                 | 154               |  |  |  |  |
| Émile Legrand, Cent-dix lettres grecques de François Filelfe. Besprochen                                                                   | 156               |  |  |  |  |
| von Karl Hartselder                                                                                                                        | 100               |  |  |  |  |
| Besprochen von F. Hirsch                                                                                                                   | 157               |  |  |  |  |
| Besprochen von F. Hirsch                                                                                                                   |                   |  |  |  |  |
| C. E. Gleve                                                                                                                                | 158               |  |  |  |  |
| V. Vasiljevskij, Νιπολάου ξπισμόπου Μεθώνης και Θεοδώρου τοῦ Προ-                                                                          |                   |  |  |  |  |
| δούμον βίοι Μελετίον τοῦ Νέον. — V. Vasiljevskij, Ein griechischer<br>Sammelcodex der Moskauer Synodalbibliothek. — Arsenij, Des Gregorios |                   |  |  |  |  |
| von Cypern Lobrede auf den heiligen Euthymios, Bischof von Madyta.                                                                         |                   |  |  |  |  |
| - A. Papadopulos-Kerameus, Μαρτύριον των άγίων έξήκοντα νέων                                                                               |                   |  |  |  |  |
| μαρτύρων. Besprochen von Ed. Kurtz                                                                                                         | 309               |  |  |  |  |
| Savvas Pacha, Etude sur la théorie du droit musulman. Besprochen von                                                                       | 04 -              |  |  |  |  |
| Ign. Goldziher                                                                                                                             | 317               |  |  |  |  |
| A. Efter, De Ghomologiorum Graecorum instoria atque origine. Desprochen                                                                    | 325               |  |  |  |  |
| von P. Wendland                                                                                                                            | 0 20              |  |  |  |  |
| vénitienne en Crète de 1380 à 1485. Besprochen von Albert Thumb                                                                            | 328               |  |  |  |  |
| Α. Γ. Πασπάτης. Πολιοφιία και άλωσις της Κωνσταντινουπόλεως ύπὸ τῶν                                                                        |                   |  |  |  |  |
| Οθωμανῶν ἐν ἔτει 1453. Besprochen von F. Hirsch                                                                                            | 331               |  |  |  |  |
| Emma nucl Auvray, S. Patris n. et conf. Theodori Studitis praepositi parva                                                                 |                   |  |  |  |  |
| Catechesis. — A. Tougard, Prolegomena historica zu dieser Ausgabe, u. notae historicae. — A. Tougard, La Persécution iconoclaste d'après   |                   |  |  |  |  |
| la correspondance de S. Théodore Studite. Besprochen von Edmond Bouvy                                                                      | 332               |  |  |  |  |
| Kilian Seitz, Die Schule von Gaza. Besprochen von Joh. Dräseke                                                                             | 334               |  |  |  |  |
| Κωνσταντίνος Γ. Ζησίον, Σύμμιστα. Besprochen von G. Millet                                                                                 | 336               |  |  |  |  |
| J. Psichari, Etudes de philologie néo-grecque, recherches sur le dé-                                                                       | 0 4 17            |  |  |  |  |
| veloppement historique du grec. Besprochen von W. Meyer-Lübke A. de Lorenzo, Le quattro motte estinte presso Reggio di Calabria, de-       | 617               |  |  |  |  |
| scrizioni, memorie e documenti. Besprochen von Pierre Batissol                                                                             | 619               |  |  |  |  |
| J. Haury, Procopiana (II. Teil). Besprochen von H. Braun.                                                                                  | 621               |  |  |  |  |
| Victor Schultze. Geschichte des Untergangs des griechisch-römischen                                                                        |                   |  |  |  |  |
| Heidentums. Besprochen von Koedderitz                                                                                                      | 622               |  |  |  |  |
| "Αθλησις του Άγιου Μοδέστου Άρχιεπισκόπου Γεροσολύμων έκδ', υπό Χρυσανδου                                                                  | 004               |  |  |  |  |
| Αοπαρεβου. Besprochen von Ed. Kurtz P. Bezobrazov, Unedierte Klosterregeln. Besprochen von Ed. Kurtz                                       | $\frac{624}{627}$ |  |  |  |  |
| Arsenij, Τοῦ δσίου πατρὸς ἡμῶν καὶ δμολογητοῦ Ἰωσήφ, ἀοχιεπισκόπου                                                                         | 02.               |  |  |  |  |
| Θεσσαλονίκης, έγκωμιον είς τὸν ἄγιον μεγαλομάρτυρα Δημήτριον. Besprochen                                                                   |                   |  |  |  |  |
| von Ed. Kurtz.  N. Popov, Kaiser Leo VI der Weise. Besprochen von Th. Uspenskij.                                                           | 631               |  |  |  |  |
| N. Popov, Kaiser Leo VI der Weise. Besprochen von Th. Uspenskij                                                                            | 632               |  |  |  |  |
| St. Novaković, Strumska oblast u XIV veku i car Stefan Dušan. Be-                                                                          | 634               |  |  |  |  |
| sprochen von Milan Resetar                                                                                                                 | 094               |  |  |  |  |
| herausgegeben von II. Gelzer. Besprochen von J. van den Gheyn S. I.                                                                        | 635               |  |  |  |  |
| C C                                                                                                                                        |                   |  |  |  |  |
| III. Abteilung.                                                                                                                            |                   |  |  |  |  |
|                                                                                                                                            |                   |  |  |  |  |
| Bibliographische Notizen und kleinere Mitteilungen                                                                                         | 637               |  |  |  |  |

#### Verzeichnis der Autoren

#### der in der III. Abteilung erwähnten Schriften.

Abicht 641.

Arndt 646.

Barnes 642.

Bauer, C. 165.

Beljajev 165. 644.

Berdnikov 357.

Beurlier 173.

Bezobrazov 167.

Bikélas 646.

Bollandisten 347.

Bolotov 344.

Boris s. Plotnikov.

Bouvy 643.

Brooks 165, 643.

Bury 173.

Burckhardt 637.

Büttner-Wobst 351.

Cabrol 642.

Cleef (van) 167.

Desimoni 646.

Destunis 165, 349, 639.

Diehl 356.

Dmitrijevskij 344. 348. 350. 353.

Ehrhard 343.

Euangelides 639.

Fischer, W. 354.

Fontrier 173.

Frick 340.

Friedrich 351.

Gedeon 648.

Gelzer 644.

Globukovskij 171.

Görres 348.

Golubzov 357.

Hatzidakis 640.

Haury 340.

Haufsleiter 643.

Havet, L. 170.

Hesseling 648.

Heydenreich 639,

Hirsch 174.

Jagić 172. 641. 643,

Jan (v.) 638.

Jernstedt 639.

Kalogeras 353, 639,

Kampuroglus 342, 344.

Kirpičnikov 353.

Kontos 342.

Korsunskij 344.

Landau 167.

Lebedev 173, 351.

Legrand 342.

Lieberich 169.

Loparev 173.

Ludwich 339.

Macpherson 176.

Mähly 166.

Malyševskij 347 f.

Martin 341.

Martini 640.

Mas Latrie (de) 646.

Meyer, G. 168, 170, 346, 640,

Michailov 340.

Michel 643.

Michon 354.

Millet 648.

Minasi 644.

Mironositzkij 347.

Močuljskij 640.

Monnier 176.

Montague Rhodes 642

Mordtmann 647.

Mystakides 172.

Neubauer 347.

#### VIII Verzeichnis der Autoren der in der III. Abteilung erwähnten Schriften

Nieri 347.

Nisbet Bain 168.

Noack 162, 164.

Nöldeke 172.

Norden 164.

Oberhummer 354.

Oder 165.

Omont 344.

Palmov 353.

Paluka 647.

Papadopulos-Kerameus 349.

Passamonti 342.

Pěvnitzki 347.

Plotnikov 348.

D 1 1 1 4 4 7 0

Pokrovskij 176.

Polivka 168.

Pomjalovskij 349.

Popov 352.

Popovič 348.

Preger 168.

Psichari 170.

Rabe 169.

Regel 354, 638.

TICECT OUT.

Riant 646. Riegel 356 f.

Riefs (von) 354.

Rocchi 645.

Rossi (de) 355.

Ružič 645.

Saleman 345.

Savvas Pacha 176

Scheftlein 637.

Schneider, M. 637. Schulz 355.

Semenov, V. 340.

Šestakov 166.

Sestanov 100.

Soerensen 168.

Sokolov 350.

COROLOV 600

Sozonovič 344.

Speranskij 638.

Sternbach 166. 341.

Strzygowski 175. 647 f.

Stückelberg 350.

Stukov 350.

Syrku 169.

Tannery 167, 637.

Tondini 643.

Treu 342.

Usener 171 f.

Uspenskij Porph. 354.

Vasiljevskij 174. 348. 352.

Vitelli 343. 643.

Vogüé 646.

Wentzel 169.

Wickhoff 174.

Zvětkov 351.

## I. Abteilung.

#### Römische Kaisergeschichte in byzantinischer Fassung.

#### II. Georgius Monachus. Georgius Cedrenus. Leo Grammaticus.

In dem Urwalde der späteren byzantinischen Chronographie sind von Ferdinand Hirsch in seinem bekannten Buche "Byzantinische Studien" mit kräftigen Schlägen einige breite Pfade geebnet, welche allen Forschern auf diesem Gebiete als Ausgangslinien und Richtwege für weitere Untersuchungen dienen werden. Um freilich das neben diesen Pfaden liegende Dickicht zu durchdringen und in gleicher Weise zu lichten, wie es der Forschung auf dem ähnlich beschaffenen Gebiete der occidentalischen Chroniken-Litteratur mit Erfolg gelungen ist, bedarf es noch vieler Arbeit, deren Gelingen von Voraussetzungen abhängig ist, die nicht so bald erfüllt werden dürften. Viel Material liegt noch unerforscht in den Bibliotheken, und wenn auch die unpublizierten Chroniken, wie die veröffentlichten, wohl alle einander im wesentlichen gleichen werden, so werden sie doch voraussichtlich auch, wie diese, alle ihre besonderen Eigentümlichkeiten aufweisen, welche studiert werden müssen, um jedem Elaborat seinen richtigen Platz in der Entwickelung anzuweisen und so diese in ihrer Folge klar zu legen. Der Grundstein aber, der für alle weiteren Untersuchungen auf diesem Gebiete zu legen ist, bleibt eine genügende Ausgabe desjenigen Werkes, welches für die meisten ähnlichen Werke das Gerippe und den Hauptstoff geliefert hat, der Chronik des Mönchs Georgius. Ausgabe Muralts wirkt statt klärend nur verwirrend, sie ist ein Irrlicht, welches den Forscher immer wieder vom richtigen Wege ablockt. So lange man das von Muralt veröffentlichte Konglomerat benutzen muß, als sei es das im 9. Jahrhundert verfaßte Originalwerk des Mönchs, und die von späteren Bearbeitern dort eingeschachtelten umfangreichen Zusätze aus Leo Grammaticus und seinen Abkömmlingen verwertet, um den Quellen eben dieser Chronisten auf die Spur zu kommen, so lange wird man in die Irre gehen und selbst richtige und vortreffliche Beobachtungen müssen dadurch zu schiefen Schlußfolgerungen und falschen Resultaten führen.

Dies Schicksal hat auch die neueste Publikation gehabt, welche es sich zur Aufgabe gestellt hat, die Quellen und Zusammenhänge der Berichte über die römische Kaiserzeit bei Georgius Monachus, Leo Grammaticus und Georgius Cedrenus zu ermitteln: die Studia Byzantina von Büttner-Wobst im Programm des Gymnasiums zum heiligen Kreuz in Dresden, 1890. Da es mir bei den großen materiellen Schwierigkeiten, die die Sammlung des umfangreichen handschriftlichen Materials und der Druck einer Ausgabe des Georgius bieten, noch nicht gelungen ist, eine solche zu veranstalten, so muß ich für meine Angaben über seinen Text mich einstweilen auf meine in den "Historischen Untersuchungen Arnold Schäfer gewidmet 1882" p. 276 ff. veröffentlichten Untersuchungen über die originale Fassung der Chronik beziehen. Nur in einem Punkte muß ich dieselben hier vervollständigen. Unter den Handschriften, welche ich dort berücksichtigt habe, steht der Vaticanus 153 mit dem mir seitdem bekannt gewordenen Vindobonensis Hist. Graec. 40<sup>1</sup>) im engsten Verhältnisse. Sie bilden zusammen eine besondere Gruppe, die den Wortlaut vielfach verändert, besonders krasse Byzantinismen der Sprache ausgemerzt, dagegen den sachlichen Inhalt des Originals meistens unberührt gelassen hat. Eine Ausnahme von letzterem Verhalten finden wir nur in wenigen Abschnitten, deren besonders dürftige Abfassung im Original Veranlassung zu einiger Erweiterung des Stoffes aus anderer Quelle gegeben hat, darunter in erster Linie die Darstellung der römischen Kaisergeschichte seit Septimius Severus.

Da wir es im folgenden außer mit dem Original ganz besonders mit dieser Redaktion und ihren Zusätzen — der Kürze halber bezeichne ich jenes künftig mit G, diese mit V — zu thun haben, und da die Gewißheit, daß der Text dieser Codices eine Erweiterung des Textes der Coisliniani bietet, nicht umgekehrt dieser aus jenem verkürzt ist, für die Sicherheit der Resultate der weiteren Untersuchungen von

<sup>1)</sup> Nicht dieser ganze Codex, wie Muralt angiebt, gehört dem 16. Jahrhundert, sondern nur eine Anzahl von Blättern, auf denen der in der ursprünglichen Handschrift verlorene Anfang und Schluß ergänzt sind. Der Hauptteil ist im 11. Jahrhundert geschrieben, nach Kollar Suppl. p. 650 cod. CVIII sogar im 10. Jahrhundert. Den Vaticanus konnte ich leider seiner Zeit aus Zeitmangel nur zum Teil kollationieren und wählte dazu die mich damals mehr interessierenden späteren Zeiten. In diesen stimmt die Handschrift aber so wortgetreu mit dem Vindobonensis, daß kein Zweifel sein kann, daß dies auch für die früheren der Fall sein wird.

erheblichem Werte ist, so will ich in kurzem den Nachweis dafür erbringen. Für die Originalität von G gegenüber V spricht im allgemeinen schon die Erwägung, daß es weit wahrscheinlicher ist, daß jemand auffallend dürftige Partien eines voluminösen Werkes erweitert. um so eine Gleichförmigkeit des Ganzen zu erzielen, als daß er verhältnismäßig äußerst geringfügige Stücke epitomiert und in diesen nur die kurzen historischen Abschnitte noch mehr verkürzt, die weitläufigen in diese eingeschachtelten Digressionen dagegen unberührt läfst. Der einzig denkbare Standpunkt eines Epitomators, Raum und Zeit zu sparen, wäre in diesem Falle vollständig verfehlt. Aber auch im einzelnen zeigen sich gegenüber dem glatten Verlauf in G bei V Unebenheiten und Doppelerzählungen, welche deutlich die Fugen der Einschübe verraten. So heifst es bei V über die Regierung des Decius: Μετά δὲ Φίλιππον έβασίλευσε Δέκιος ἔτη β'. οὖτος πολλοὺς ἀγίους ἐτιμωοήσατο καὶ θανάτω παρέδωκεν. ἐπὶ τούτου ώς φησιν Εὐσέβιος Ναυάτος πρεσβύτερος ὢν ἀπέσχισεν τῆς ἐκκλησίας. ος τοὺς ἐπιθύσαντας καὶ μετανοούντας ούκ έδέχετο. δς έθέσπισεν έν Ρώμη τὰς χοιστιανὰς γυναϊκας μη έξεϊναι κατακαλύπτεσθαι την κεφαλήν κ. τ. λ. Bekanntlich war es nicht Novatus, welcher letztere Anordnung traf, sondern Decius, und demgemäß heißt es auch bei G einfach: Μετά δε Γάλλον εβασίλευσε Δέκιος έτος εν και έσφαγη έν τῷ πολέμω. ες έθέσπισεν κ. τ. λ. Über Aurelian sagt G: Μετά δε Κυντιλιανον έβασίλευσεν Αυρηλιανος έτη ε΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ κουβικουλαρίου. ἐφ' οὖ Μάνης ὁ μιαρὸς καὶ τοισκατάρατος ἀνεφύη κ. τ. λ. Statt dessen hat V: Μετά δὲ Κυντῖλλον έβασίλευσεν Αὐοηλιανὸς ἔτη 5΄, ἀνηρέθη δὲ ὑπὸ στρατιωτῶν α. τ. λ. ähnlich wie Muralt p. 361, 20 ff. bis 362, 6 Χαρίτων ωμολόγησεν. Dam aber folgt: ἐπὶ δὲ Αὐοηλιωνοῦ, ώς φησιν Εὐσέβιος, Μώνης ὁ κατάρατος έγένετο, ἀφ' οὖ τὸ Μανιχαῖον ὄνομα τοῖς πολλοῖς ἐπιπολάζει. έφ' οῦ Μάνης ὁ μιαρὸς καὶ τρισκατάρατος άνεφύη κ. τ. λ. wie G. Diese Beispiele werden zur Klarlegung des Verhältnisses von G und V genügen.

Wenn nun Leo Grammaticus und Cedrenus, welche beide unzweifelhaft die Chronik des Georgius Monachus benutzt haben, auch zu den Zusätzen in V in engster Beziehung stehen, so bietet sich, da die Rezension V höchst wahrscheinlich älter als Leo ist, auf den ersten Blick die gefällige Kombination, daß die späteren Chronisten eben ein Exemplar von V benutzten. Allein diese Kombination läßt sich von vorneherein als irrig erweisen. Denn Leo und Cedrenus — ich bezeichne sie künftig kurz mit L und C — bieten in weitgehendstem Maße gemeinsam Erzählungen, die die charakteristischen Eigentümlichkeiten der Zusätze von V aufweisen, auch da, wo V am Original

G nichts verändert hat und G mit solchen Erzählungen gar nichts zu thun hat. Es wird sich ferner ergeben, dass L in dem zunächst zu betrachtenden Abschnitte von Caracalla bis Diocletian nur mit den Zusätzen von V, und mit diesen meistens annähernd wörtlich stimmt, dagegen auch nicht ein Wort aus den Abschnitten hat, welche der Bearbeiter von V aus seiner Vorlage G beibehielt - ein wunderlicher Zufall, wenn er wirklich V benutzte. Ein ebenso wunderbarer Zufall müste bei C vorgekommen sein, wenn ihm die Chronik des Georgius nur in der Rezension V, oder gleichzeitig in dieser und im Original vorgelegen hätte. In den Hunderten von Seiten, welche C wortgetreu aus Georgius abgeschrieben hat, findet sich nicht eine einzige jener oben erwähnten charakteristischen stilistischen Anderungen, die V am Wortlaut von G vorgenommen hat, ja sogar, während die Überlieferung in V zeigt, daß die Vorlage des Redaktors bereits starke Verderbnisse hatte, wie sie der Coislinianus 134 bietet, geht der Text von C durchweg mit der besten Überlieferung, wie sie im Coisl. 310 und Paris. 1705 oder einem der beiden bewahrt ist.

Wenden wir uns nun zur Feststellung des wahren Verhältnisses von G, V, L und C, so hat zunächst Büttner-Wobst p. IV völlig richtig gesehen, dass weder L aus C noch C aus L geschöpft haben könne, ersteres nicht, weil L älter als C, letzteres nicht, weil C fast immer etwas reichhaltiger ist als L, ohne dass man nach der sonstigen Art, wie C seine Quellen ausschreibt, annehmen kann, dass er L aus anderen Quellen in so subtiler Weise ergänzt habe. Also benutzen L und C dieselbe Quelle. Diese Quelle ist nach jenem Gelehrten, welcher den Georgius Monachus nur in der Muraltschen Ausgabe kennen konnte, die Chronik des Georgius (p. XI). Da aber das Resultat nicht glatt aufgeht, sondern die jüngeren Autoren mehrfach zwar ihrer Hauptquelle außerordentlich ähnlich sind, aber doch einzelne Umstände genauer wiedergeben als diese, so ist anzunehmen, daß sowohl Leo wie Cedrenus aufser Georgius auch dessen Quelle zu Rate gezogen habe (p. XII. XIII). Die Vergleichung mit der echten Chronik des Georgius wird zeigen, daß diese Verhältnisse ganz anders, und wie es dem schriftstellerischen Charakter von Autoren dieses Schlages zukommt, einfacher liegen. Gleichzeitig werden uns die Erweiterungen des Redaktors von V das Mittel an die Hand geben, den Bestand derjenigen Nachrichten, welche einiges Interesse beanspruchen dürfen, zu vermehren und schärfer zu umgrenzen. Ich betrachte zunächst den Abschnitt, in welchem diese Zusätze vollständig und zusammenhängend vorhanden sind, von Caracalla bis Diocletian.

#### Caracalla.

G bietet über diesen Kaiser folgendes: Μετὰ δὲ Σενῆρον ἐβασίλευσεν 'Αντωνίνος καὶ Γέτας ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ μῆνας β΄, καὶ σφάξας τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ καὶ μοναρχήσας ἔτη ς΄ ἀνταναιρεῖται ὑπὸ τῶν ιδίων. Μετά δε Άντωνῖνον έβασίλευσεν Άντωνῖνος δ Καράκαλλος έτη κς' καὶ ἐσφάγη ἐν τῷ πολέμῳ. ἐφ' οδ ἦν καὶ Γαληνὸς ὁ ἰατρός. Er, oder vielleicht schon seine Quelle, kombiniert zwei Vorlagen, durch deren Verschiedenheiten (die falsche Angabe ¿τη κς' mag schon in der einen Vorlage verschrieben vorgelegen haben) er zu der Annahme verführt wird, zwei verschiedene Persönlichkeiten vor sich zu haben, die hintereinander geschoben werden. Beide Nachrichten gehen nicht über das hinaus, was man in den zahlreichen kurzen Kaiserkatalogen an Material zu finden gewohnt ist. V hat hier sein Original ganz beseitigt und bietet statt dessen: Μετὰ δὲ Σέβηφον ἐβασίλευσεν Άντωντινος ὁ Καράκαλος ἔτη εξ μηνας δύο. οδτος τὸν ιδιον ἀδελφὸν ἐν τῶ κόλπω τῆς μητρὸς ἀπέσφαξεν. ἐπὶ δὲ ἀντωνίνου Κλήμης [ώς] φησίν 'Ωριγένην διάφορα συγγράμματα καταλελοιπέναι μετά καί τῆς τῶν Ἑβραίων σημειώσεως τὰ λεγόμενα έξαπλᾶ. Σαραπίων δέ τις μαθηματικός έλεγεν, ώς τεθνήξεται ούκ είς μακράν 'Αντωνίνος καί Μακοΐνος αὐτὸν διαδέξεται, καὶ ἔδειξεν αὐτὸν τῷ δακτύλῷ παρεστῶτα μετά της συγκλήτου. ὁ δὲ ὑπὸ θυμοῦ, μᾶλλον δὲ ὑπὸ της τύχης κ. τ. λ. wörtlich gleich Leo p. 73, 9-15. L hat inhaltlich genau das Gleiche, aber mit manchen Abweichungen, er hat die Reihenfolge anders, der Name des Clemens als Autor für die Nachricht über Origenes und die nähere Bestimmung, daß Caracalla οὐκ εἰς μακράν sterben werde, fehlen ihm, den Beinamen δ Καράκαλος hat er nur in der Uberschrift, im Text steht dafür viòs Σεβήρου. C p. 448, 22-449, 8 bietet die Geschichte des Serapion wörtlich wie V, also mit dem Zusatze our elg μαχοάν, die Notiz über Origenes fehlt bei ihm ganz, da er kurz vorher unter Severus ausführlich über ihn aus G berichtet hatte. Der Anfang: Μετὰ δὲ Σεβῆφον ἐβασίλευσεν Άντωντνος, υίος Σεβήφου, καὶ Γέτας, δ άδελφὸς αὐτοῦ, μῆνας δύο. καὶ σφάξας τὸν ἴδιον άδελφὸν ἐν τῷ κόλπῳ τῆς μητοός, ἐμονάοχησεν ἔτη 5' ist Mosaikarbeit; das gesperrt Gedruckte ist = G, das übrige = LV, nur dass V nicht νίος Σεβήρου hat. Zum Schlus giebt C eine Nachricht über den Bischof von Byzanz Philadelphus, welche ihm eigentümlich ist. In der Muraltschen Ausgabe von G p. 351, 24 findet sich nun ebenfalls dasselbe, wie in VLC, aber in der Reihenfolge und den sonstigen Eigentümlichkeiten ganz genau mit L stimmend. Schon hier also ergiebt sich aufs klarste, dass der Redaktor des Codex Mosquensis,

welchen Muralt abdruckt, nicht etwa ein Exemplar von V bearbeitete, sondern ein Exemplar von G mit Hülfe von L interpolierte, ein Verhältnis, auf welches ich im folgenden daher nur in besonders auffallenden Fällen zurückkomme.

#### Macrinus.

G hat wiederum nur seinen Kaiserkatalog benutzt: Μετὰ δὲ ἀντωνῖνον ἐβασίλευσε Μακοῖνος ἔτη δ΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ ἀντωνίνου. V hat statt dessen: Μετὰ δὲ ἀντωνῖνον τὸν Καράκαλον ἐβασίλευσε Μακοῖνος ἔτος α΄ μῆνας β΄. Εὐτυχιανὸς δέ τις παραλαβὼν τὸν Ἅβιτον ὡς ἀντωνίνου ὅντα υίὸν μοίχειον περιτέθεικε διάδημα καὶ αὐτοκράτορα ἀνηγόρευσεν. καὶ δοὺς χρυσίον τοῖς στρατιώταις ἀντῆρε καὶ συνέβαλε πόλεμον μετὰ Μακρίνου. καὶ ἡττηθεὶς Μακρῖνος ἔφυγε καὶ ἀπεσφάγη μετὰ τοῦ νίοῦ αὐτοῦ. L = V mit Auslassung einzelner Worte. C beginnt mit einer Nachricht über die Abstammung des Macrinus, welche V und L nicht haben, und einem Ansatz der Regierungszeit, welcher weder mit ihnen noch mit G stimmt.¹) Der Rest ist mit V von Εὐτυχιανὸς ab völlig identisch.

#### Elagabalus.

G wie gewöhnlich lakonisch: Μετὰ δὲ Μακοῦνον ἐβασίλευσεν 'Αντωνῖνος ὁ Γάλβας ἔτη δ΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ 'Αλεξάνδου. V bietet statt dessen folgendes: Μετὰ δὲ Μακοῦνον ἐβασίλευσεν 'Αντωνῖνος ὁ Ἡλιογάβαλλος ἔτη γ΄ μῆνας θ΄. Οὖτος γυναικώδης ἄν τοσοῦτος ῆν πρὸς τὸ τῆς ἀσελγείας πάθος κακῶς διακείμενος ἄστε καὶ Ἱεροκλέα ἔννομον αὐτοῦ ἄνδρα ποιῆσαι. ὡς δέ φησι Δίων ὅτι αὐτὸς τὸν ἰατρὸν ἡντιβόλει διφυῆ αὐτὸν δι' ἐντομῆς ἐμπροσθίου τῆ τέχνη ποιῆσαι. ὡς διὰ τὰς ἀκαθαρσίας αὐτοῦ καὶ μιαρὰς ἀκολασίας ἐσφάγη κακῶς τὸ ζῆν ἀπορρήξας, καὶ ἐβασίλευσεν ἀντ' αὐτοῦ 'Αλέξανδρος ὁ τούτου ἔξάδελφος. Inhaltlich kommt L damit überein, aber außer vielfacher Verkürzung im Wortlaut, der wiederum der Autorname zum Opfer gefallen ist — hier jedoch ist er am Rande nachgetragen — hat er auch andere Reihenfolge, die sich von der das Gleichartige im Zusammenhange vorbringenden Anordnung in V unvorteilhaft abhebt. Aber auch hier

<sup>1)</sup> Statt  $\ell\eta\eta'$  in C dürfte  $\ell\eta\eta'$  zu lesen sein, eine bei der älteren Schreibung von  $\beta$  leichte Verwechslung, die Vorlage von G hatte wohl  $\ell\eta \circ \alpha'$ ; also eine Abrundung der Regierungszeit bei dem einen nach oben, bei dem andern nach unten. Sonst hat C vielfach genauere Angaben über die Regierungszeiten, als die übrigen, er folgte also hier wohl auch in den Regierungsjahren der Quelle, welche ihm die Abstammung bot. Das köstliche  $M\alpha\tilde{\nu}\rho \circ \kappa\alpha\pi\alpha\delta\delta\eta\eta \circ s$  stammt jedenfalls von C, welcher wohl  $M\alpha\tilde{\nu}\rho \circ \kappa\alpha\delta \kappa\alpha\kappa\delta\delta\eta \circ s$  vor sich hatte und eben nur das kappadokische Caesarea kannte.

wieder stimmt Muralts Georgius auf das genaueste mit L. Dagegen ist C p. 449, 20—450, 2 bis auf kleine Schreiberversehen identisch mit V, hat aber wiederum am Anfang Nachrichten, welche sowohl in V wie in L fehlen, darunter eine Erweiterung des chronologischen Ansatzes durch Beifügung von  $\eta\mu \ell\rho\alpha s$   $\delta'$ .

#### Alexander Severus.

G gehört außer der chronistischen Notiz: Μετά δὲ ἀντωνῖνον έβασίλευσεν 'Αλέξανδρος δ Μαμαίας έτη ιγ', καὶ έσφάγη σὺν τῆ μητοί αὐτοῦ Μαμαία έξ ἐπιβουλῆς Μαξιμίνου στρατηγοῦ von dem ihm bei Muralt zugeteilten Stoffe nur noch p. 354, 1-3 in etwas anderm Wortlaut, eine Notiz, die aus Eusebius stammt und ähnlich in einem kirchenhistorischen Kompendium steht, welches ich in dem obenerwähnten Aufsatz als häufig verwertete Quelle des Georgius nachgewiesen habe. V hat alles gestrichen und sagt statt dessen: Μετά δε Άντωνῖνον τὸν Ήλιονάβαλλον έβασίλευσεν 'Αλέξανδρος ὁ Μαμαίας ἔτη ιγ' μῆνας η'. έπλ αὐτοῦ γέγονε λιμὸς έν Ῥώμη, ώστε καὶ κρεών αὐτοὺς ἀνθρωπίνων άψασθαι. οδτος έμστρατεύσας κατά Περσών ήττήθη κατά κράτος καί καταφοονηθείς έσφάνη καὶ προεβάλοντο οί στρατιώται Μαξιμίνον. Μαμαία δε ή 'Αλεξάνδρου μήτης ως φησιν Ευσέβιος θεοσεβής ετύγχανε καὶ τὸν 'Ωριγένην ἐν 'Αντιοχεία διατρίβοντα μετεπέμψατο πρὸς έαντὴν τοῦ διδαχθηναι τὸ κατά Χριστὸν μυστήριον. Damit stimmt L, denn der Ausfall des Satzes ήττήθη — ἐσφάγη καὶ fällt, wie der Vergleich mit Muralts Georgius zeigt, der Handschrift oder dem Herausgeber zur Last. Dagegen ergiebt sich aus demselben Vergleich und der bereits mehrfach konstatierten Gewohnheit, dass der Autorname des Eusebius vom Schriftsteller übergangen ist. In C ist p. 450, 3-9 in Übereinstimmung mit V — daß Alexander εξάδελφος seines Vorgängers, sagt V am Ende der vorhergehenden Regierung, wo es C ausgelassen nur das hat er aus G eingeflickt, dass Mamaea den Untergang ihres Sohnes teilte. Da infolgedessen die Anknüpfung des folgenden Satzes eine veränderte geworden, ist auch in C der Name des Eusebius weggefallen. P. 450, 9-12 ist aus G.

#### Maximinus.

G lautet: Μετὰ δὲ ᾿Αλέξανδοον ἐβασίλευσε Μαξιμῖνος ἔτη γ΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ τοῦ στοατοῦ αὐτοῦ. ἐφ' οὖ Λαυρέντιος καὶ Κυπριανὸς ἐμαρτύρησαν. V ist mit Ausnahme der Eingangsformel Μετὰ δὲ ᾿Αλέξανδοον τὸν Μαμαίαν ἐβ. Μαξ. ἔτη  $\mathbf s$ ′ so wörtlich =  $\mathbf C$  p. 450, 13-20, daſs ich ihn nicht auszuschreiben brauche, während  $\mathbf L$ , wie meistens, kleine Abweichungen im Wortlaut und in der Reihenfolge hat.

#### Maximus und Balbinus.

G trennt beidé: Μετὰ δὲ Μαξιμῖνον ἐβασίλευσε Βαλβῖνος μῆνας δύο καὶ ἐσφάγη ἐν τῷ παλατίῳ. Μετὰ δὲ Βαλβῖνον ἐβασίλευσε Πουπλιανὸς μῆνας β΄, καὶ ἐσφάγη ἐν τῷ πολέμῳ. V ist abgesehen von der Eingangsformel gleich Leo p. 75, 11—18, nur daß er παρὰ Μαξιμίνου (wie C und Georg. ed. Muralt p. 354, 19) hat und für die Schlußnotiz Eusebius als Autor zitiert. C hat mehr als sonst die Nachrichten von LV umgearbeitet und mit Stücken aus G versetzt. Aus letzterem hat er die Regierungszeit μῆνας β΄ statt ἡμέρας κβ΄ eingesetzt und p. 451, 3 die Notiz über die Märtyrer Laurentius und Cyprianus, welche G jedoch schon unter Maximin hatte; in Übereinstimmung mit VL, aber verkürzt, ist p. 450, 20 καὶ ἀπεσφάγη — 451, 1 Εὐγενείας. Nur in C finden sich die Nachrichten über die Bischöfe Babylas von Antiochia und Eugenius von Byzanz. Im folgenden müssen wir mehrere Regierungen zusammenfassen, da die Reihenfolge der Kaiser bei den verschiedenen Autoren verschieden ist.

#### Gordianus III und Philippus.

Den Text des G für die Kaiser bis Philipp brauche ich hier nicht auszuschreiben, da er wortgetreu von C p. 451, 5—19 übernommen ist. Hinter ἐγνωρίζετο Z. 15 folgt in G die von C ausgelassene Geschichte des mit Sand getauften Juden Georg. p. 355, 15—357, 26 angeknüpft mit καὶ Ἑβραϊός τις. Über Philippus hat G folgendes: Μετὰ δὲ Ἰουστιλλιανὸν ἐβασίλευσε Φίλιππος ἔτη ς΄ (so Coisl. 305 und 310. κς΄ Coisl. 134 und Laur. γ΄ Paris. 1705) καὶ κτίσας πόλιν ἐν τῆ Εὐρώπη καὶ καλέσας αὐτὴν Φιλιππόπολιν ἐσφάγη ἐν τῷ παλατίῳ. Die Reihenfolge der Kaiser ist also:

Ίούνωο μῆνας γ΄.

Γορδιανὸς υίὸς αὐτοῦ ἔτη δ΄.

Οὐνίως (Ἰούνως, Ἰουνίως einige codd.) νίὸς αὐτοῦ ἔτη  $\beta$ '.

Μάρκος έτη γ'.

Ίουστιλλιανὸς ἔτη β΄.

Φίλιππος ἔτη 5΄.

Von den dieser Regententafel eingefügten Notizen finden sich zwei ähnlich aber ausführlicher im Chronicon Paschale, nämlich C. 451, 7 = Chr. P. 502, 14 ff. und C. 451, 11 = Chr. P. 503, 4, aber in einem ganz anders gestalteten Kaiserverzeichnisse. V hat wieder seine ganze Vorlage gestrichen mit Ausnahme der Geschichte des Juden und der dieser angefügten patristischen Stellen, welche er ans Ende der Regierung des Philippus anknüpft. Er kennt zwischen Maximus—Balbinus und Philipp

nur Gordian, über welchen er berichtet: Μετά δὲ Μάξιμον καὶ Βαλβίνον έβασίλευσε Γορδιανός καϊσαρ περί έτη που γεγονώς ιγ' αύτοκράτως τε ανεδείχθη και την των Ρωμαίων αρχην ανεδέξατο. οξιτος θυγατέρα Τιμισικλέους των έπὶ παιδεύσει διαβοήτων προς γάμον άνόμενος καὶ ἔπαρχον τῆς αὐλῆς ἀναδείξας ἔδειξε [1. ἔδοξε] διὰ τὸ νέον της ηλικίας τη κηδεμονία των πραγμάτων τὸ έλλειπον αναπληρούν. πόλεμόν τε προς Παρθυαίους μινήσας έπειδη ο τούτου μηδεστής έτελεύτησεν ύπο Φιλίππου τοῦ προχειρισθέντος ἐπάρχου ἐπιβουλευθεὶς ἀναιρεῖται βασιλεύσας ἔτη (die Ziffer ist ausgefallen, nach Leo ist 5' zu ergänzen). Da C hier diese Quelle ganz verlassen hat, so bleibt zur Vergleichung nur L. Dieser ist bedeutend kürzer, aber seine Worte Γορδιανὸς Καϊσαρ περί έτη που γεγονώς ιγ' αὐτοκράτωρ τε ἀνεδείχθη έτη 5' καὶ τὴν 'Ρωμαίων ἀρχὴν ἀνεδέξατο, εἶτα ὑπὸ Φιλίππου ἐπάρχου έπιβουλευθείς έτελεύτησεν, zeigen so entschiedene Gleichheit mit einem Teile von V, dass wir auch hier annehmen dürfen, dass L die ihm mit V gemeinsame Quelle nur stark gekürzt habe, und also in V allein der vollständige Wortlaut dieser Quelle erhalten sei, der uns zwar keine neuen Thatsachen mitteilt, aber doch erhebliches Interesse bei der Untersuchung der Quellen dieses Berichts beanspruchen darf. Die Regierung Philipps hat V wörtlich gleich L p. 76, 4 ff. mit Ausnahme der Einleitungsformel. Auch C nimmt diese Quelle wieder auf und schreibt sie wörtlich ab, berücksichtigt aber auch in unglücklicher Weise die fast gleichlautende Notiz G's über Philippopel, so dass Bostra nach Europa versetzt wird. Der Unterschied der Regierungsjahre bei C verdankt wohl nur einem Schreib- oder Lesefehler seinen Ursprung; statt έτη ξ' wird entweder mit & έτη τ' oder mit LV έτη τ' zu lesen sein. Dagegen wenn C zum Schlusse sagt: ἀνηρέθη δὲ ἄμα τῷ νίῷ ὑπὲρ Χοιστιανών κατά Δεκίου άγωνιζόμενος statt άνηρέθη δε άμα τω υίω άγωνιζόμενος ύπεο Χοιστιανών παρά (ύπὸ L) Δεκίου, so wird wohl eine absichtliche Anderung des C darin zu sehen sein, da dieser nicht Decius unmittelbar folgen läßt, sondern mehrere andere Kaiser dazwischen schiebt.

### Philippus-Claudius.

In G folgt auf die Regierung des Philippus das Stück p. 358, 19—359, 20 ed. Muralt, im Einzelausdruck vielfach abweichend, also der Kaiser Valerian für ein Jahr, unter dem die große Pest erzählt ist, und sein Sohn Gallus einen Monat. Dann erst kommt Decius zur Regierung: Μετὰ δὲ Γάλλον ἐβασίλευσεν Δέκιος ἔτος α΄ καὶ ἐσφάγη ἐν τῷ πολέμῳ, ὅστις ἐθέσπισεν κ. τ. λ. p. 360, 12—17 Muralt. Dahinter: ἐφ' οὖ καὶ Βαβύλας ἀντιοχείας καὶ Φλαβιανὸς Ῥώμης καὶ ἀλλέξανδοος

Ίεοοσολύμων καὶ Διονύσιος 'Αλεξανδοείας έμαρτύρησαν, καὶ Ναυάτος της έκκλησίας απέστη, και Έλκεσαΐος δ αίρεσιάρχης έγνωρίζετο. Dam Aemilianus und Gallienus = p. 360, 19-361, 3 Mur., nur dass Aemilianus ἐν τῷ παλατίω stirbt, nicht ἐν τῷ πολέμω. V hat seine Quelle anfangs mit G höchst ungeschickt kontaminiert, wie p. 3 nachgewiesen ist. Es folgt der ganze Bestand der Erzählung G's über Decius, incl. der zweiten Notiz über Novatus, nur der Schlussatz ual Elnegatosέννωοίζετο fehlt. Ἐπὶ αὐτοῦ δὲ καὶ Κυποιανὸς δ ἄγιος ἐμαρτύρησε καὶ οί εν Έφεσω έπτα παϊδες και πολύ πλήθος άγίων. ὁ δὲ Δέκιος άνηοέθη ύπο Σαυθών υποθήκαις Γάλλου και Βολουσιανού έν πάλματι1) αποπνιγείς μετά του ίδιου υίου άξιαν τιμωρίαν της ίδιας αὐτῶν θηοιωδίας έπιτυχόντες, ώς μηδε τὰ σώματα αὐτῶν εύρεθῆναι. Die folgenden Regierungen sind so erzählt: Μετὰ δὲ Δέκιον έβασίλευσαν Γάλλος καί Βολουσιανός έτη β΄ μηνας η΄. γέγονε δε λοιμός έν ταις ημέραις έκείναις κινηθείς ἀπὸ Αίθιοπίας μέχοι τῆς δύσεως καὶ οὐδεμία πόλις έμεινεν άμοιρος ταύτης της απειλης. έκράτησε δε έτη ιε΄ αργόμενος άπὸ φθινοπώρου και λήγων τῆ τοῦ κυνὸς ἐπιτολῆ. μετεδίδοτο δὲ ἡ νόσος αυτη από τε ίματίων και ψιλής θέας. και οί Σκύθαι δε περάσαντες τὸν Ἰστρον πᾶσαν τὴν δύσιν καὶ Ἰταλίαν ἀνατολήν τε καὶ ᾿Ασίαν έπόρθησαν καὶ παρέλαβον δίχα μόνης Ἰλίου καὶ Κυζίκου. ἀνηρέθησαν δὲ ὅ τε Γάλλος καὶ Βολουσιανός ὑπὸ τῶν στρατιωτῶν καὶ ἀνηγορεύθη βασιλεύς Αἰμιλιανός. Μετά δὲ Γάλλον καὶ Βολουσιανὸν ἐβασίλευσεν Αλμιλιανός μηνας 5'. ήσχε δε του έν Μυσία στρατεύματος έχων καλ Λιβυκον στρατόν. μεθ' ών πολεμήσας τους Σκύθας και νικήσας έπηρθη τη εύτυχία και έμονάργησεν. άναιρείται δε και αὐτος ύπο στρατιωτών. Μετά δε Αίμιλιανον έβασίλευσαν Οὐαλλεριανος καὶ Γαληνος νίος αὐτοῦ έτη ιε΄. οὖτος δ Οὐαλλεριανὸς πόλεμον μετὰ Σαπώρου τοῦ Πέρσου ποιήσας καλ δοουάλωτος γεγονώς έν Σαμαρεία τῆ πόλει έχων μυριάδας μ' (oder β? die Ziffer ist nicht deutlich) ύπο Σαπωρ ἐμδαρεὶς ἐτελεύτησεν. δ δε Γαληνός μετά τοῦτον πρώτος Ιππικά τάγματα κατέστησεν. Πεζοί γάο κατά τὸ πολὸ οί στρατιώται των Ῥωμαίων ὑπῆρχον. ἐσφάγη δὲ καὶ αὐτὸς ὑπὸ στρατιωτῶν. Den Schluss macht die Beschreibung der Pest genau im Wortlaut von G, ohne jede Andeutung, dass es ebendieselbe Seuche ist, welche schon unter Gallus und Volusianus geschildert war. Vergleichen wir mit diesem Bestande von V denjenigen von L, so fällt hier besonders die oben vorangeschickte Beobachtung auf, daß

<sup>1)</sup> Schreibfehler für τέλματι, aber offenbar schon in der Vorlage, da auch die Handschrift L's und dementsprechend Muralts Mosquensis so lesen. C hat τέλματι, doch ist die Lesung der Handschriften nicht bekannt, vielleicht also stillschweigende Korrektur der Herausgeber erfolgt. Der gleiche Schreibfehler in allen Handschriften des Theophanes p. 358, 25.

L nicht V benutzt haben könne, weil, während die von V dem Texte von G beigemischten oder an seine Stelle gesetzten Stücke mit geringen Änderungen auch in L stehen, sich nicht die leiseste Spur einer Ähnlichkeit mit denjenigen Stücken findet, welche V aus G übernommen hat. Die dubletten Berichte über Novatus und die Pest giebt L beidemale nur in der Fassung der Zusätze, von den Märtyrern unter Decius erwähnt er nur diejenigen, welche in diesem genannt sind. In der Regierung des Decius ist, wie schon mehrfach beobachtet, die Reihenfolge eine andere, und einzelne Umstände sind verkürzt, darunter, wie stets, der Autorname des Eusebius. In den übrigen Regierungen werden die kleinen Abweichungen auf Schreibfehler bei dem einen oder andern zurückzuführen sein, so auch das Σαμαρεία, wo, nach V, Valerian gefangen sein soll. Doch begegnen uns auch zum erstenmale in L Zusätze, die nicht nur nicht bei V, sondern auch nicht bei C vorkommen. Der Ausdruck L's, daß von Decius und seinem Solme nicht nur nicht die Leiber, sondern οὐδέ τι μέρος ἐξ αὐτῶν gefunden seien, kann eigene Ausmalung sein¹), nicht aber die überschüssigen Notizen p. 76, 19 ἐπλ τούτου ην Κλήμης δ Στρωματέθς και 'Αφρικανός και Γρηγόριος δ θαυματουργός und p. 77, 17 έπὶ Γάλλου καὶ Βολουσιανοῦ ή κατὰ Σαβέλλιον αίοεσις συνέστη. Von diesen Zusätzen ist der erstere sicher nicht aus der mit V gemeinsamen Quelle, da L schon einmal unter der Regierung des Maximus und Balbinus in Übereinstimmung mit V die Lebenszeit des Africanus angegeben hat. Aber auch G kann nicht Quelle gewesen sein, da er Africanus gar nicht, Gregorius Thaumaturgus unter Gallien, Clemens unter Severus, Sabellius unter Gordianus Junior erwähnt. Da nun diese beiden Sätze in dem ganzen von uns betrachteten Abschnitte die einzigen sind, welche nicht aus der mit V gemeinsamen Quelle stammen, da die Ansätze zum Teil chronologisch bedenklich sind, Africanus bereits zum drittenmale — zum erstenmale unter Pertinax - erwähnt wird, so gehören sie meiner Überzeugung nach nicht dem ursprünglichen Werke Leos, sondern sind vom Rande der Vorlage in die Handschrift gekommen, wie sich ähnliche Notizen am Rande der jetzigen Handschrift fortgepflanzt haben. Besonders interessant ist in diesem Abschnitt das Verfahren von C, welcher stärker als sonst sich bemüht, die Unterschiede seiner Quellen zu verwischen und daher zu kleinen Ummodelungen greift, die er sich sonst nicht leicht gestattet gewiß ein Beweis, daß er nicht die bequeme fertige Kontamination der V-Rezension des G vor sich hatte, sondern G und die Quelle der Zusätze in V. Zunächst hält er sich an G, läßt also auf Philipp Valerian

<sup>1)</sup> Auch Zonaras XII 20 p. 589, 13 weiß nichts davon.

mit einjähriger Regierung folgen und beginnt mit G's Worten die Beschreibung der Pest. Da findet er in seiner andern Quelle die Seuche unter Gallus und Volusianus, und weniger naiv als der Bearbeiter von V erkennt er, dass es sich um dasselbe Ereignis handele. Da nun G zwischen Valerian und Decius die einmonatliche Regierung des Gallus kennt, besinnt C sich nicht, auch in seiner zweiten Quelle Gallus und Volusianus vor Decius zu schieben. Und um nun die beiden Berichte nicht unvermittelt neben einander zu stellen, bricht er G's Erzählung in der Mitte ab und stellt mit der Wendung έπεκράτει δ λοιμός (statt γέγονε ὁ λ.) die zweite Erzählung als einen verstärkten Einbruch der unter der vorigen Regierung berichteten Pest dar; dem gleichen Zweck dienen offenbar die nur C angehörigen Worte p. 452, 16 πολλάκις δε και δις της πόλεως επήρχετο. Erst an das Ende dieses Berichts knüpft er die Schlussworte G's. Dann kommt der Rest der mit V übereinstimmenden Notizen über die Regierung des Gallus und Volusianus. Zum Schluss jedoch kontaminiert er wieder, derart, dass Gallus nach dem Bericht von G, Volusianus nach dem von V umkommt. Bei keiner der anderen Quellen ist ausdrücklich, wie bei C, Volusianus als Sohn des Gallus bezeichnet. Von der Regierung des Decius ist p. 453, 6-9 gleich V, nur der Name der Märtyrerin Justina ist beigefügt, und die Reihenfolge ist anders, jedoch nicht mit der in L befolgten übereinstimmend. P. 453, 9-18 ἀπέστη ist = G, nur dass dem Novatus der Presbyter-Titel wie in V beigelegt ist. Mit V stimmt dann auch p. 453, 18—19 ος — ἐδέχετο, jedoch ohne den Autornamen des Eusebius, mit G die Notiz über Elcesaeus; der Tod des Decius endlich ist wieder wie in V erzählt. Über Aemilianus weiß C nicht mehr zu sagen als G, nur dass er in Übereinstimmung mit V die στρατιώται als Urheber seines Todes bezeichnet. Die Regierung des Valerianus und Gallienus ist zusammengesetzt aus der mit V gemeinsamen Quelle (p. 454, 3-8) und G (p. 454, 9-10); nur bei C findet sich die Erwähnung von Mailand als Ort der Katastrophe Galliens.

#### Claudius und Quintillus.

Über diese beiden Regierungen beschränkt sich der Bericht G's wieder auf das Dürftigste: Μετὰ δὲ Γαλλιανὸν ἐβασίλευσε Κλαύδιος ἔτη β΄. Μετὰ δὲ Κλαύδιον ἐβασίλευσε Κυντιλιανὸς ἡμέρας ξ΄. V bietet statt dessen: Μετὰ δὲ Οὐαλλεριανὸν ἐβασίλευσε Κλαύδιος ἔτος ἕν. οὖτος πάππος γέγονε Κώνσταντος (sic!) τοῦ πατρὸς Κωνσταντίνου τοῦ άγίου. ἐπὶ αὐτοῦ οἱ Σκύθαι περάσαντες καὶ τὰς πόλεις πορθήσαντες ἀπελθόντες εἰς ᾿Αθήνας παρέλαβον αὐτὰς καὶ συναγαγόντες πάντα τὰ βιβλία ἐβούλοντο καῦσαι, εἰ μήτις ἐξ αὐτῶν κρεῖττον τῶν ἄλλων κατὰ

πολύ φονεῖν δοκῶν ἐκώλυσεν, αὐτοῖς εἰπών, ὅτι περὶ ταῦτα οἱ Ῥωμαῖοι σχολάζοντες τῶν πολέμων ἀμελοῦσιν. Κλαύδιος δὲ Αὐρηλιανὸν εἰς τὴν βασιλείαν προαγαγὼν νόσῷ τελευτῷ. Μετὰ δὲ Κλαύδιον ἐβασίλευσε Κυντῖλλος ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ βασιλεὺς ἀναρρηθείς. καὶ ἡμέρας ὀλίγας βιώσας μνήμης τε οὐδὲν ἄξιον πεπραχώς, ἐπειδὴ Αὐρηλιανὸν ἔγνω ἐπὶ τὴν Ῥωμαίων ἀρχὴν ἐπιβῆναι μέλλοντα ἑαυτὸν ὑπεξάγει τοῦ βίου τὴν φλέβα τμηθεὶς τῆς χειρὸς ὑπό τινος τῶν ἰατρῶν, μέχρις οἱ λειποψυχήσας ἐτελεύτησε [βασιλεύσας . . ]. Daſs der Bearbeiter das βασιλεύσας am Ende zusetzt, ergiebt sich von selbst aus dem ὀλίγαι ἡμέραι am Eingang; eine genauere Angabe bot, wie auch L zeigt, die Quelle nicht. C und L bieten das gleiche wie V mit mannigfachen Auslassungen und kleinen Varianten. Bemerkenswert ist, daſs C auch hier die von G angegebenen Regierungszeiten vorzieht und statt der von seiner Hauptquelle gebotenen einsetzt.

#### \* Aurelianus.

Dem Original von G gehört aus der Muraltschen Ausgabe p. 362, 6—369, 2, außer p. 363, 8—12; dies Stück wird mit dem Übergange ἐφ' οδ Μάνης δ μιαρὸς direkt an die Notiz über die Regierungszeit: Μετὰ δὲ Κυντιλιανὸν ἐβασίλευσεν Αὐρηλιανὸς ἔτη ε΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ κουβικουλαρίου angeknüpft. Statt dieser kurzen Notiz hat V dasselbe wie Leo, nur daß er für die Schlußnotiz über Manes Eusebius zitiert. Ein anderer Unterschied, die Lesung Αὐρηλιανὸς γάρ τις, ὃν ἀτακουστὴν ἔσχεν statt γάρ τινα ἀτ., beruht nur auf einem Schreibfehler in V. Dann folgt auch in V, wie schon oben bemerkt, ἐφ' οὖ Μάνης κ. τ. λ. wie in G. C hat hintereinander seine zwei Quellen ausgeschrieben; p. 455, 1—9 stimmt mit LV, von p. 455, 10 ab ist, mit Auslassung weniger Sütze, der ganze Cento über Manes aus G wörtlich abgeschrieben. Doch hat C auch wieder zwei ihm allein angehörige Notizen, nämlich p. 455, 3 über den ortsüblichen Namen des Καινὸν Φρούριον und über Paulus Samosatenus p. 455, 9.

#### Tacitus - Diocletianus.

Von diesen Herrschern kennt G nur die Regierungszeiten und läßt einen jeden von seinem Nachfolger abgethan werden. Μετὰ δὲ Αὐρηλιανὸν ἐβασίλευσε Τάμιτος μῆνας 5΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Φλωριανοῦ. Μετὰ δὲ Τάμιτον ἐβασίλευσε Φλωριανὸς μῆνας β΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Πρόβου. Μετὰ δὲ Φλωριανὸν ἐβασίλευσε Πρόβος ἔτη 5΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Κάρου. Μετὰ δὲ Πρόβον ἐβασίλευσε Κάρος ἔτος ἕν καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Καρίνου. Μετὰ δὲ Κάρον ἐβασίλευσε Καρῖνος υίὸς αὐτοῦ ἔτη β΄ καὶ ἐσφάγη ὑπὸ Νουμεριανοῦ. Μετὰ δὲ Καρῖνον ἐβασίλευσε Νουμεριανὸς ἀδελφὸς αὐτοῦ

έτος εν και πολεμήσας Πέρσας και συλληφθείς, έξέδειραν αὐτὸν ζωντα. V stimmt für die Regierungen des Tacitus, Florianus und Probus so gut wie wörtlich mit L und C, letzterer hat nur einmal eine Abweichung, indem er Tacitus zwar auch von seinen Soldaten erschlagen werden läßt, aber ὑποθήκαις Φλωριανοῦ. Es ist dies offenbar nur ein Versuch, die Angabe von G mit der anderen in Übereinstimmung zu bringen. Stärker und in besonderer Weise weichen CL und V unter der Regierung des Carus und seiner Söhne von einander ab; ich setze der Kürze halber die Fassungen hierher:

#### $\mathbf{L}$ $\mathbf{C}$

Μετὰ δὲ Πούβον καὶ Κάρος καὶ Καρῖνος Κάρος καὶ Καρῖνος Φλωριανὸν έβασίλευσαν καὶ Νουμεριανὸς έβασί- καὶ Νουμεριανὸς έβασί-Κάρος καὶ Καρίνος καὶ λευσαν ἔτη β΄. οὖτος ὁ λευσαν ἔτη β΄. οὖτος ὁ Νουμεριανός έτη β΄. Κάρος την Περσίδα και Κάρος την Περσίδα καί ούτος ὁ Κάρος την Περ- Κτησιφώντα παρέλαβεν Κτησιφώντα παρέλαβεν, σίδα και Κτησιφώντα τούτων ήδη τέταρτον τέταρτον τοῦτο πεπονπαρέλαβεν τρίτον τοῦτο άλωθέντων ὑπὸ Τραϊα- θνίας ὑπὸ Τραϊανοῦ, πεπουθυΐαν ύπὸ τῶν νοῦ, ὑπὸ Βήρου, Σευή- ὑπὸ Βήρου καὶ Σεβήρου» ποὺ αὐτοῦ βεβασιλευ- οου καὶ Κάοου. κότων Ψωμαίων, ύπὸ Τοατανού, ύπὸ Βήρου καὶ Σεβήρου συναριθμουμένης καὶ τῆς ὑπὸ

Μυσίας.

Κάρου άλώσεως. Τελευ- Τελευτήσαντος δε Κά- Τελευτήσαντος δε Κάτήσαντος δε Κάρου ύπὸ ρου ύπὸ λοιμικής, καὶ ρου ύπὸ λοιμικής, καὶ λοιμικής καλ Καρίνου Νουμεριανού τυφλω- Νουμεριανού τυφλωθέντος ανείλε Κα- θέντος, ανείλεν αυτόν θέντος, ανείλεν αυτόν οῖνον "Αποως, 'Ρωμαϊός "Αποος, καὶ ἐβασίλευσε "Αποος δ αὐτοῦ πενθετις ἀνήο, καὶ ἐβασίλευσε Νουμεριανός. ἐπὶ αὐτοῦ ρός, καὶ Νουμεριανός. ἐπὶ τού- δὲ ἐμαρτύρησεν ὁ ἄγιος Νουμεριανὸς δούξ τυγτου έμαρτύρησεν δ άγιος Γερμανός καὶ δ άγιος χάνων Μυσίας. Γεώργιος καὶ ὁ ἄγιος Βαβύλας ἐν 'Αντιοχεία. αὐτοῦ ἐμαρτύρησεν ὁ Βαβύλας ἐν ἀντιοχεία. τοῦτον ἀνεῖλε Διοκλη- ἄγιος Βαβύλας ἐν ἀντούτον ανείλε Διοκλη- τιανός δούξ τυγχάνων τιοχεία. τούτον ανείλε τιανὸς δοὺξ τυγχάνων Μυσίας. Διοκλητιανός.

καὶ Κάρου.

Zum erstenmale begegnet uns hier, dass L und C gegen V stehen, daß dieser sich also offenbar Änderungen erlaubte. Die erste derselben betrifft nur die Form. Jedenfalls stand in der Quelle τέταρτον τοῦτο πεπουθυΐα, aber in ungeschickter Form mit dem Folgenden verbunden,

etwa τέταρτον τοῦτο πεπονθυῖα ὑπὸ τῶν προβεβασιλευκότων, was alle drei Benutzer zu einer mehr oder minder starken, V aber zur stärksten Veränderung der Vorlage veranlafste. Schlimmer ist die zweite Änderung, weil sie einen sachlichen Punkt betrifft, in dem V in der guten Absicht den Unsinn seiner Vorlage zu bessern in noch stärkere Ungereimtheit verfällt. Nach der Übereinstimmung von L und C kann es keinem Zweifel unterliegen, dass in der gemeinsamen Vorlage wirklich stand: τελευτήσαντος δὲ Κάρου ὑπὸ λοιμικῆς, καὶ Νουμεριανοῦ τυφλωθέντος ἀνεῖλεν αὐτὸν "Απρος — καὶ ἐβασίλευσεν Νουμεριανός. — τοῦτον ἀνεῖλε Διοκλητιανός. Die Entstehung dieser Fassung ist auch leicht Natürlich stand ursprünglich da καὶ ἐβασίλευσε Καρίνος. έπὶ αὐτοῦ — τοῦτον ἀνεῖλε Διοκλητιανός. Aber nach Überlieferung aller Autoren, welche den Tod des Babylas in diese Zeit setzen, war Numerianus Urheber desselben, und da Babylas zu den bekanntesten Märtyrern gehört, fand sich sehr bald jemand, der an obiger Fassung Anstofs nahm, und statt zu ändern ἐπὶ Νουμεριανοῦ — Καρῖνον δὲ άνεῖλε, Carinus' Namen in den des Numerianus änderte, ohne das Vorhergehende anzusehen. V nahm dann Anstofs an dem doppelten Tode des Numerianus und dem Fehlen des Carinus; als guter Christ wußte er sicher vom Tode des Babylas durch Numerianus, als später Byzantiner aber sicher nichts von Carinus, und so kam er dazu, den Namen des Carinus an falsche Stelle zu setzen, um den des Numerianus da belassen zu können, wo er ihm richtig dünkte.

Als Resultat unserer Untersuchung dürfen wir folgende Punkte bezeichnen. C, L und V haben unabhängig von einander als Quelle eine kurzgefaste Chronik benutzt, deren Wortlaut wir aus der Übereinstimmung je zweier dieser Ableitungen herstellen können. Da C und L nicht eine einzige Nachricht in Übereinstimmung mit einander haben, welche sich nicht auch in V findet, so dürfen wir annehmen, daß V uns die Quelle vollständig wiedergegeben hat. Da V im Wortlaut jedesmal mit derjenigen der beiden anderen Ableitungen geht, welche am vollständigsten ist, so dürfen wir auch annehmen, daß V in der Fassung am getreuesten das Original wieder giebt. Nur am Anfang jeder Regierung hat er die Einleitungsformel von & angenommen Μετά τὸν δεῖνα ἐβασίλευσεν ὁ δεῖνα, während in der Quelle nur stand δ δεῖνα ἐβασίλευσεν. Wir haben somit für diesen Abschnitt einen zuverlässigen Maßstab für die Komposition anderer Werke gewonnen, welche ebenfalls in Beziehung zu jener gemeinsamen Quelle stehen. L hat in diesem ganzen Abschnitt ausschliefslich diese Quelle benutzt, dieselbe bald amnähernd wörtlich wiedergebend, bald stark epitomierend und willkürlich die Reihenfolge ändernd; besonders

fiel auf, daß er stets die Namen der zitierten Autoren unterdrückt hat. Hinzugefügt waren nur zwei kurze Nachrichten verdächtiger Art, die zur Annahme einer zweiten Quelle um so weniger veranlassen, als ihr Inhalt jedem halbwegs gebildeten Geistlichen aus eigenem Wissen zur Verfügung stehen konnte; jedenfalls stammen sie nicht aus G, von dem sich also in diesem Teile der L'schen Chronik keine Spur findet. C hat das Gros seines Werkes aus der gemeinsamen Quelle von L und V und aus G in der Weise komponiert, dass er bald die eine, bald den andern wortgetreu ausschrieb, hin und wieder einen einzelnen Umstand in der ausgeschriebenen Quelle nach dem Bericht der andern ergänzend oder ändernd; seltener finden sich beide Quellen mosaikartig ineinander verwebt, ganz vereinzelt ein Versuch, die widersprechenden Berichte unter einem Scheine selbständiger Arbeit in Übereinstimmung zu bringen. Daneben finden sich aber auch in C, wenn auch in geringem Umfange, von diesen beiden Berichten unabhängige Nachrichten ganz anderer Art wie die Zusätze in L. Nachrichten, wie sie einem späten byzantinischen Chronisten unmöglich ohne schriftliche Quelle zu Gebote stehen konnten, genauere Zeitangaben über die Dauer der Regierungen, genauere Angaben über die Örtlichkeit von Ereignissen u. dgl. Besonders hervorzuheben darunter sind die Nachrichten über ältere Bischöfe von Byzanz, die ganz vereinzelt dastehen, und einer uralten, früh vollständig verdrängten Tradition angehören müssen. 1) Nach dem Charakter dieser Zusätze des C dürfte die Quelle ein Kaiser-Katalog gewesen sein, mit den Regierungszeiten und annalistisch kurzen Notizen über die Personen der Kaiser und wichtiger Zeitgenossen. Die Erwähnung der Bischöfe von Konstantinopel und des epichorischen Namens von Καινόν Φοούριον lassen auf Byzanz als Entstehungsort schließen. Dagegen hat sich gezeigt, dass G mit der gemeinsamen Quelle von C. L und V nicht das Mindeste zu thun hat. Ihm gab das Gerüst ein dürftiger Kaiser-Katalog, der außer den Regierungsjahren nur Angaben über die Todesart - zum Teil völlig schematisch, so dass immer der Vorgänger vom Nachfolger erschlagen wird -, über Märtyrer und sonstige kirchliche Berühmtheiten, selten über weltliche Ereignisse, bot; in dies Gerüst sind hier und da größere Fetzen patristischer Litteratur eingelegt. Die Übereinstimmung der jüngeren von Muralt abgedruckten Rezension der G'schen Chronik mit jener Quelle von CLV erklärt sich aus Benutzung von L durch den Redaktor.

<sup>1)</sup> Ich stimme der Ansicht von Fr. Fischer in den Commentat. philol. Ienenses III p. 295 f. bei. Wie sich die Chronik des sogen. Symeon Logotheta zu Cedrenus verhält, muß bis auf weiteres dahingestellt bleiben.

Ich beschränke die genauere Untersuchung von C, L und G auf den vorstehenden Abschnitt. In der späteren Kaiserzeit von Diocletian ab treten wesentlich andere Verhältnisse ein; mit der Regierung dieses Kaisers beginnen zwei Lieblingsquellen aller späteren Chronisten, das Werk des Theophanes und eine kirchenhistorische Epitome. Wird hierdurch schon das Quellenmaterial mannigfaltiger, so wird eine Untersuchung über dasselbe noch komplizierter und die Erzielung eines glatten Resultats oft fast unmöglich durch den Umstand, dass diese Schriften meist neben einander direkt und durch Vermittlung anderer Quellen benutzt sind, und fast immer in annähernd wörtlicher Wiedergabe. So benutzt Theophanes selbst jene kurze Kirchengeschichte, G den Theophanes und daneben selbständig die Kirchengeschichte<sup>1</sup>), C neben G direkt auch Theophanes und wahrscheinlich indirekt durch Vermittlung der mit L gemeinsamen Quelle auch noch wieder jenes kirchenhistorische Kompendium. Ist es schon bei G schwer und oft nur durch Beachtung eines einzelnen Wortes möglich zu entscheiden, ob er eine Notiz aus der Kirchengeschichte direkt oder durch Theophanes überkommen hat, so ist es bei C und L vielfach annähernd unmöglich zu bestimmen, auf welchem der verschiedenen denkbaren Wege eine Nachricht ihnen vermittelt worden ist. Und doch ist es nur so möglich die gemeinsame Quelle von C und L herauszuschälen, ihre Grenzen zu konstatieren und alle die wichtigen Fragen zu lösen, welche sich weiter an diese Vorfragen anknüpfen. Eine solche Untersuchung würde weit mehr Raum beanspruchen, als eine Zeitschrift bieten kann, um so mehr, als weder & noch die Kirchengeschichte in solchen Drucken vorliegen, die man einfach zitieren kann. Aber auch für die frühere Kaiserzeit läßt sich die Darlegung des Quellenverhältnisses nicht in der bisherigen relativ kurzen Weise fortführen. G ist hier meistens viel reichhaltiger als später, und deshalb würden die Angaben über seinen wirklichen Anteil an dem Texte der Muraltschen Ausgabe umfangreicher werden. Infolge dieses größern Reichtums von G an historisch freilich wertlosem Material hat V zu seinem Berichte nur selten Zusätze geliefert, und damit fehlt uns die Möglichkeit, so genau wie bisher und ohne ausführlichere Beweisführung die Quellen in C und L zu scheiden; wenn wir auch hier im ganzen und großen nach den oben gewonnenen Resultaten das Verfahren einschlagen dürfen, nach Ausscheidung des von C aus G genommenen Stoffes C mit L zu vergleichen und das Übereinstimmende der von uns konstatierten kurzen Chronik zuzuteilen, so bleiben doch der kontroversen

<sup>1)</sup> Vgl. meinen Aufsatz a. a. O. p. 281. Byzant, Zeitschrift II 1.

Punkte eine große Anzahl, da L, wie wir sahen, die Quelle häufig stark gekürzt wiedergegeben hat. Ich beschränke mich daher darauf, das Resultat einer gewissenhaften Untersuchung dieses Abschnitts mitzuteilen.

L hat auch für die Zeit von Cäsar bis Septimius Severus seinen Stoff ausschliefslich aus der kurzen Chronik entnommen, mit Ausnahme einer Stelle über Galba, Otho und Vitellius p. 64, 2—5. Daß diese aus andrer Quelle sei, ergiebt sich schon aus dem Widerspruch mit dem Vorhergehenden und wird über allen Zweifel dadurch erhoben, daß wir gerade hier V zur Vergleichung haben und dieser wörtlich mit C und dem übrigen Teil von L stimmt, nur daß in L die Namensform Oùitélios zu Gunsten der im Einschub vorkommenden Form Bitélios geändert ist. Dieser Zusatz ist also in der ganzen Kaisergeschichte L's bis Diocletian der einzige, welcher so geartet ist, daß ihn nicht jeder mit dem Heiligenkalender vertraute Leser oder Abschreiber ohne weiteres machen konnte.

Bei C liegt vom Tode Neros ab die Sache genau wie in dem von uns untersuchten Abschnitt, d. h. G, die kurze Chronik und einige kleine Zusätze durchaus im Stil der von uns beobachteten bilden den ganzen Bestand seines Materials. Dagegen tritt für die ersten Kaiser eine vierte Quelle hinzu, aus der umfangreiche Abschnitte über die christliche und jüdische Geschichte entnommen sind, meistens mit ὅτι eingeleitet, wie es in den späteren Partien des Werkes nie vorkommt; freilich ist dies őzi kein sichrer Leitstern, da es sich vereinzelt, wenigstens in den Drucken, auch vor solchen Stellen findet, welche sicher aus anderer Quelle stammen. Allerdings haben Probekollationen von späteren Abschnitten der Chronik mich belehrt, daß die publizierten Texte außerordentlich unzuverlässig sind, und die Handschriften nicht unerheblich von einander abweichen; somit ist es doch möglich und sogar wahrscheinlich, dass das ött ursprünglich nur den Zusätzen aus vierter Quelle beigefügt war und erst durch Nachlässigkeit von Abschreibern oder Herausgebern auch anderwärts eingeschwärzt wurde. Um späteren Forschern die Mühe zu erleichtern, gebe ich eine tabellarische Übersicht der Komposition von C p. 299, 20-448, 19, in der ich die aus der Chronik des Georgius Monachus entnommenen Stücke mit G, die aus der mit L gemeinsamen Quelle stammenden Abschnitte, auch wenn Leo sie übergangen hat, mit L, die zur dritten annalistisch kurzen Quelle gehörigen Stücke mit III, endlich bis Neros Tod die Einschübe aus der bisher nicht beobachteten Quelle mit IV bezeichne.

| ${f Caesar}$                         | pag. 344, 18—345, 1 G                     |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|
| pag. 299, 20—300, 18 L               | 345, 2—15 L                               |
| 300, 19—21. ? (nicht G)              | 345, 16-20 L od. IV                       |
| Augustus                             | 345, 21—346, 2 L                          |
| 300, 22—301, 16 L¹)                  | Gaius                                     |
| 301, 17—19 ? (nicht G)               | 346, 3 III (?)                            |
| 301, 20 L                            | 346, 3 obros —13 L                        |
| 301, 20 δς — 21 έφεῦ <i>ǫ</i> εν ΙΙΙ | ·                                         |
| 301, 21—302, 8 L                     | ${f Claudius}$                            |
| 302, 9—14 III (?)²)                  | 346, 14—18 L                              |
| 302, 15—303, 20 L                    | 346, 18 έπὶ —19 στοιχ. ΙΙΙ                |
| 303, 21—23 III                       | 346, 19 οὖτος —22 τινος L4)               |
| 303, 23—304, 3 G                     | 346, 22 nal —347, 2 L(?)                  |
| 304, 4—8 L                           | 347, 3—8 G                                |
| 304, 8—16 III od. IV <sup>3</sup> )  | 347, 9—12 III (?)                         |
| 304, 17—315, 3 IV                    | 347, 13—20 G <sup>5</sup> )               |
| 315, 4—320, 3 G                      | 347, 21—360, 7 G <sup>6</sup> )           |
| 320, 4—321, 21 L                     | ${f Nero}$                                |
| 321, 22—333, 22 IV                   | 360, 8 G                                  |
| Tiberius                             | 360, 9—10 L                               |
| 333, 23—342, 23 G                    | 360, 11—19 G                              |
| 343, 1—23 IV                         | 360, 20—23 L                              |
| 344, 1—8 L                           | $360, 23 \text{ dg} -377, 12 \text{ G}^7$ |
| 344, 9—10 G                          | 377, 13—16 III                            |
| 344, 10—18 L                         | 377, 16—17 ?                              |

Nur p. 300, 22 ist der Zusatz δ ἀνεψιδς 'Joνλίας wohl aus dem Vorhergehenden gemacht.

<sup>2)</sup> Vgl. Mommsen, Rhein. Mus. XI p. 625.

<sup>3)</sup> Vgl. Malalas p. 218, 7 Chron. Pasch. p. 363, 13.

<sup>4)</sup> Die Übereinstimmung mit L p. 65, 16 ist wörtlich, aber L hat dies Stück erst unter Domitian. Dort stand es wohl auch in der Quelle und erst durch die in III vorgefundene Notiz über Apollonius ließ sich C bewegen die Umstellung zu machen.

<sup>5)</sup> Aber ganz unsinnig aus der Regierung des Gaius in die des Claudius von C versetzt, wohl weil er flüchtig in der gemeinsamen Quelle las, was L p. 61, 6 bietet, und das Entgegengesetzte für identisch hielt.

<sup>6)</sup> Nur die einleitenden Worte sind aus G und L (vgl. L 61, 17—20) zusammengeflochten. Im folgenden ist vieles ausgelassen oder zusammengezogen.

<sup>7)</sup> Hinzugefügt sind nur die Sätze p. 361, 1 ξυρὸς — ἠλείψατο, 361, 3 οδτος — 4 κατέστη und 361, 15 εἰπὲ — 16 Ἰησοῦ aus der Originalquelle Euseb. Hist. eccl. II 23 und 373, 11 οἱ δὲ μᾶλλον — 14 πανωλεθρίαν aus Eus. III 5 wöhl von einem Leser. Gegen Ende sind die Abweichungen vom Wortlaut G's stärker, als sie sich C sonst erlaubt.

| pag. 377, 19—21 G                            | pag. 431, 12 καl —13 L                |
|----------------------------------------------|---------------------------------------|
| 377, 22 L                                    | 431, 14—433, 18 G                     |
| 377, 22 τῆ —23 ἐπιπίπτει III ¹)              | Nerva                                 |
| 377, 23 nal —378, 12 L                       | 433, 19—434, 3 L + III <sup>s</sup> ) |
| 378, 13—379, 9 IV                            | 434, 3 οῦτος —436, 16 G +             |
| Galba. Otho. Vitellius                       | III (?)9)                             |
|                                              | *, ,                                  |
| 379, 10—380, 3 L                             | Traianus                              |
| ${f Vespasian}$                              | $436,17-437,13L+G+III^{10}$           |
| $380$ , $4$ — $9$ πολιοφιεΐν $\mathrm{L}^2)$ | Hadrianus                             |
| 380, 9 τῷ —11 III³)                          | 437, 14 L+G+III <sup>11</sup> )       |
| Titus                                        | 437, 15 φιλολόγος — 18 Θοά-           |
| 380, 12-13 τρία G                            | ин Г                                  |
| 380, 13 ovros —22 L                          | 437, 19-438, 2 προσέταξε G            |
| 380, 22 obros —429, 12 G+                    | 438, 2 σημεΐον —9 έπτά L              |
| $III^4)$                                     | 438, 9 οὖτος —13 ἠνδοίζετο            |
| Domitian                                     | $III^{12}$ )                          |
| 429, 13—430, 1 G + $L^5$ )                   | 438, 13 ώς —18 'Αντωνίνον L           |
| 430, 1 οὖτος —2 L                            | 438, 18 τελευτήσαντος —20 ?           |
| 430, 3 III <sup>6</sup> )                    | Antoninus Pius                        |
| 430, 3 οὖτος431, 11 έμας-                    | 438, 21—439, 2 L                      |
| τύοησαν L <sup>7</sup> )                     | 439, 3—4 G                            |
| 431, 11 καὶ Κλ. —12 ἀναι-                    | 439, 4 και -5 έθαυμάζετο ΙΙΙ          |
| οεῖται ΙΙΙ (?)                               | 439, 5 και -7 λόγον L                 |

<sup>1)</sup> Vgl. Syncell. p. 636, 12.

<sup>2)</sup> Nur viòs Négavos 380, 6 aus G.

<sup>3)</sup> Vgl. Syncell. p. 647, 6.

<sup>4)</sup> Nur p. 381, 2 ist die von L gegebene Version des Todes des Titus εἰς λάφναια — Φεφαπεύσων an Stelle der G'schen gesetzt und p. 410, 6 νῦν δὲ χιλίων Zusatz von C oder einem Leser. Aus III ist 381, 21—22 (vgl. Syncell. p. 648, 14 und 649, 2) und 424, 13 die Angabe des Jahres.

<sup>5)</sup> Aus L ist μηνας ια' zugefügt.

<sup>6)</sup> Vgl. Sync. p. 650, 9 Chron. Pasch. p. 466, 19.

<sup>7)</sup> Nur der Name des Onesimus scheint aus G hinzugefügt.

<sup>8)</sup> Aus III ist ἡμέρας & der Regierungsdauer zugefügt.

<sup>9)</sup> Auf III könnte wohl der Zusatz über die Lebensdauer des Apostels Johannes p. 435, 3 ἐτῶν ἑκατὸν ἔξ gehen, falls es nicht Notiz eines theologisch gebildeten Lesers ist.

<sup>10)</sup> Aus III ist p. 436, 18 der Beisatz ήμέρας ιέ, aus G p. 437, 10 οἱ αἰρεσιάρχαι — ἀληθείας und 13 ὁ γαμβρὸς αὐτοῦ.

<sup>11)</sup> D. h. die Angabe über die Regierungsdauer stammt der Form nach aus L, der Ziffer nach aus G, und das  $\gamma \acute{e}vos$  ist aus III beigefügt, wie p. 449, 11 bei Macrinus.

<sup>12)</sup> Vgl. Sync. p. 659, 3 ff.

```
pag. 439, 7 Πολύκαοπος —10 Σα-
                                   pag. 441,8'Αφρικανὸς —12 εἶναι L
       τανᾶ L (?)
                                        441, 12 οδτος - 13 προσέ-
     439, 10. θνήσιει -11 γαμ-
                                          πηξε III ²)
                                        441, 13 τοῦτον -14 L
       βρόν L
     439, 11 \epsilon \pi i —13 G
                                               Pertinax
                                        441, 15—22 L
             Marcus
     439, 14—15 αὐτοῦ L
                                           Didius Iulianus
     439, 15 ἔτη — θ' III
                                        442, 1—5 L
     439, 15 πολεμοῦντος -22 L
                                               Severus
     439, 22 έπὶ —440, 19 G
                                        442, 6—17 L³)
     440, 19 έπλ — 20 συνεγοά-
                                        442, 17 έπὶ —18 ἀνενεώσατο?
       ψατο ΙΙΙ1)
                                        442, 18 οδτος -19 τελευτᾶ L
     440, 20 οὖτος — 441, 2 L
                                        442, 19 καταλ. παϊδας τρεῖς?
                                        442, 21 έπὶ - 'Ωριγένης L
           Commodus
                                        442, 21 δστις -448, 21 G4)
     441, 3-7 αὐτοῦ L
     441, 7 λιμοῦ —8 ἐτελεύτησεν
```

Was endlich G betrifft, so geht dieser auch in diesem früheren Abschnitte der Kaisergeschichte vollständig eigene Wege. Nur die Anekdote, daß und warum der Kaiser Tiberius nur selten die Verwalter der Provinzen gewechselt habe (p. 235 ed. Mur.), stimmt mit C 344, 10 ff. und L 59, 3 ff. Daß zu Beginn kurze Stücke über Caesar (p. 212, 15—19 und p. 214, 1—2 Mur.) und Augustus (p. 214, 11—15 M.) übereinstimmen, erklärt sich leicht aus entfernterer Quellenverwandtschaft. Der kurzen Kaisergeschichte, welche C und L benutzten, ging ein Abschnitt über die ältere, besonders die mythische Zeit voraus, welche in engster Beziehung zur wüsten Tradition des Malalas steht (vgl. Boissevain im Hermes XXII p. 167 f.); mit dieser hängt aber auch G auf anderem Wege zusammen, und eben die fraglichen Stücke sind bei Malalas p. 214, 2 ff. 215, 21 zu lesen. Also gehören jene an der Grenze der beiden in der Quelle von CL zusammengeschweißten Überlieferungen stehenden Stücke noch der ersten Hälfte an.

Breslau.

C. de Boor.

<sup>1)</sup> Vgl. Sync. p. 665, 14.

<sup>2)</sup> Vgl. Sync. p. 668, 6 Chron. Pasch. p. 492, 1

<sup>3)</sup> Z. 6 Σεβήρος δὲ ὁ αἰρετικὸς λέγεται ist offenbar Glosse eines späteren Lesers.

<sup>4)</sup> Nur der Satz 446, 10 καὶ τῶν — 11 κολάσεως, durch welchen die Liste der Heterodoxien des Origenes erweitert wird, ist Zusatz.

## Ungedruckte und wenig bekannte Bistümerverzeichnisse der orientalischen Kirche.

II.

Nachdem wir die Notitien der orthodoxen Patriarchate Antiochien und Jerusalem in dem ersten Teile unserer Untersuchung behandelt haben, wenden wir uns jetzt zur Patriarchaldiöcese Alexandrien. Es ist bekannt, dass der alexandrinische Πάπας kraft des VI. Kanons von Nikäa jede Entwickelung von Provinzialmetropolen niederhielt und neben sich nur einfache Bischöfe duldete. Die "Orthodoxen" im ägyptischen Sinne, d. h. die nationale koptische Kirche hat diese ἀρχαῖα έθη besonders lange beibehalten. Pater Vanslebs Ansicht (Histoire de l'église d'Alexandrie S. 33), dass auch die Monophysiten vor der arabischen Epoche eine größere Anzahl Metropolen gekannt hätten, ist eine durch keinen Beleg gestützte Vermutung. Für die spätere Zeit erwähnt seine arabische Handschrift drei Metropolen: 1) Äthiopien, 2) Jerusalem, 3) Damiette; indessen dieser Zustand entspricht einer verhältnismässig sehr modernen Epoche. Dass dagegen bei den Βασιдию (Melchiten) Metropolen bestanden, zeigen uns die auf Eutychios den Patriarchen zurückgeführte Notitia und jetzt ebenso das Verzeichnis des Berolinensis und des Vaticanus 1897. Metropolen und Erzbistümer stehen hier unterschiedslos in einer Reihe, während bei Antiochien beide Kategorien gesondert gezählt werden. Indessen auch bei Antiochien sind zwei wohl zu unterscheidende Gattungen, die wirklichen Metropolen (I Tyros bis XIII Emesa) und die autokephalen Erzbistümer (XIV Berytos bis XXII Pompeïupolis) ununterschieden in einer Reihenfolge aufgeführt. Dasselbe scheint auch bei Alexandria der Fall zu sein. Die ersten sechs Nummern sind Metropolen, die folgenden sieben Erzbistümer. Das orthodoxe Patriarchat Alexandria hat demnach unter sich:

#### I. Die Metropolen. 1)

- 1) Pelusion für Augustamnica I.
- 2) Leontopolis für Augustamnica II.

<sup>1)</sup> Die beiden Ägypten sind dem Patriarchen unmittelbar unterstellt.

- 3) Oxyrynchos für Arkadia.
- 4) Antinou für beide Thebaïs.
- 5) Ptolemais für Libya superior.
- 6) Darineo für Libya inferior.

#### II. Die Erzbistümer.

1) Mareotis, 2) Thennesos, 3) Thamiatis, 4) Sata, 5) Erythra Thalassa, 6) Pharan, 7) Are.

Es könnte eingewandt werden, daß Ptolemais vielmehr Πτολεμαΐς Έρμείου sei, welche von Hierokles 731, 8 an erster Stelle und von Georgios Kyprios v. 771 in der That als Metropolis von Thebaïs II aufgeführt wird; allein ich halte das nicht für richtig, weil die Notitia Alexandrina Pocockes gleichfalls Ptolemaïs als geistliche Metropolis und zwar von Libya I aufführt. Dieses höchst merkwürdige Verzeichnis soll nun einer genaueren Würdigung unterzogen werden. Über die Herkunft haben wir nur R. Pocockes lakonische Angabe: "The Bishopricks of Egypt and other countries under the patriarch of Alexandria: from the patriarch's Map."

Parthey hat dasselbe in seine Notitia episcopatuum nicht aufgenommen, warum, sagt er nicht; auf Konstantinopel hat er sich nicht beschränken wollen. Es ist das um so auffälliger, als er das Verzeichnis gekannt und dasselbe für seinen (freilich nicht durchweg zuverlässigen) "elenchus episcopatuum Aegypti" ausgenutzt hat. (Vocabularium Coptico-Latinum et Latino-Copticum p. 485 ff.)

Da wir dieses alexandrinische Bistümerverzeichnis nur aus Pococke kennen und gar nichts über die angebliche, von ihm benutzte Handschrift und ihr Alter wissen, so entsteht natürlich die Frage, ob wir nicht etwa - die Ehrlichkeit eines Mannes, wie Pococke, darf wohl ohne weiteres vorausgesetzt werden - es mit dem commentum Graeculi cuiusdam infimae aetatis zu thun haben, zumal eine gewisse Gelehrsamkeit im 16. und 17. Jahrhundert gerade unter der Geistlichkeit des alexandrinischen Patriarchats - man denke an Meletios Pegas und Kyrillos Lukaris — entschieden vorhanden war. Allein dieser Verdacht muß bei näherem Zusehen bald verschwinden; die Namen sind ausnahmslos echt und alt, nur bisweilen arg verderbt; dabei zeigen sich Spuren erlesener Gelehrsamkeit (Φάτανος - Σέλη - Λέμανδος - Παλαβίσκη), welche schwerlich einem Griechen des 17. Jahrhunderts zuzutrauen sind. Dagegen darf wohl die Frage aufgeworfen werden, ob wir es wirklich mit einem Bistumsverzeichnisse zu thun haben oder nicht vielmehr mit einer Städteliste politisch-profanen Charakters, wie solche bei Hierokles oder Georgios Kyprios vorliegen. Indessen die

meisten der hier aufgezählten Städte sind als Bischofssitze authentisch durch die Konzilsakten und durch die Schriften des h. Athanasios bezeugt. Für andere hat Le Quiens Riesenfleiß die Belege zusammengesucht, so daß wir unbedenklich der Überschrift unsrer Notitia Glauben schenken und in unserm Verzeichnis in der That eine nach Metropolitanprovinzen geordnete Liste der ägyptischen Bistümer sehen dürfen. Ich gebe nun den Text genau nach Pococke; nur die bei ihm sich vorfindende Durchnummerierung sämtlicher Bistümer mit arabischen Ziffern habe ich weggelassen, da sie zweifellos vom Herausgeber selbst herrührt.

Von den beigeschriebenen Siglen bedeutet:

I = acta concilii Nicaeni.

- B = Βοεβίον δοθέν παρὰ Μελιτίου 'Αλεξάνδοφ τῷ ἐπισκόπῳ (S. Athanasii opera edd. monachi O. S. Benedicti I p. 187).
- T = δ πρὸς τοὺς 'Αντιοχεῖς τόμος 'Αθανασίου ἀρχιεπισκόπου 'Αλεξανδρείας (S. Athanasii opp. I 2 p. 776).
- II = acta concilii oecumenici II.
- H = Theophili epistulae paschales II et III (S. Hieronymi opera ed. Vallars. I 609, 630).
- III = acta concilii Ephesini.
- III<sup>a</sup> = acta conciliabuli Ephesini (vulgo synodi praedatoriae).
- IV = acta concilii Chalcedonensis.
- L = epistola Aegyptiorum episcoporum et cleri episcoporum ad Leonem Augustum (Mansi VII 524).
- G = epistola encyclica Gennadii patriarchae CPni.
- V = acta concilii oecumenici V.

#### Θρόνος Άλεξανδρίνος.

Κατάλογος τῶν πόλεων μητοοπόλεων καὶ ἐπισκοπῶν ὑπὸ τοῦ πατριάρχου 'Αλεξανδρείας.

|   |                                       | Μενήλαος                   | 10 |
|---|---------------------------------------|----------------------------|----|
|   | Α. 'Αλεξάνδοεια μητοόπολις            | Ναύμρατις LG               |    |
|   | τῆς α Αλγύπτου                        | Nínios BHLG                |    |
|   | 'Ανδοόπολις Τ                         | Νιτοίαι                    |    |
| 5 | Κλεόπατοις ΒΗ ΙΙΙ ΙΙΙ <sup>a</sup> IV | Όνουφις Τ ΙΙΙ              |    |
|   | Κοπίθοις 1) ΙΙΙ                       | Φάτανος                    | 15 |
|   | Έρμούπολις μικοά Τ ΙΙΙ <sup>a</sup>   | Σάις BT III                |    |
|   | Λατόπολις                             | Σχεδία ΙΤ ΙΙΙ              |    |
|   | Μαρέωτις                              | Tαῦα. III III <sup>a</sup> |    |
|   |                                       |                            |    |

<sup>1)</sup> Ich belasse natürlich Pocockes Accentuierung, außer wo es sich um ganz evidente Druckfehler handelt.

Β. Κάβασος μητούπολις τῆς β Αἰγύπτου· ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>α</sup> 20 Βούσιοις Β ΙΙΙ<sup>α</sup> Βοῦτος ΙΙΙ Θ Κυνῶν<sup>1</sup>) πόλις Β G V Διόσπολις Ἐλεαρχία ΙΙΙ Θ 10 Παγνάμουνις Τ

Παρούλιον ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>a</sup> IV Φραγώνεια Τ ΙΙΙ L Σεβέννητος Β ΙΙΙ<sup>a</sup> G Εόις. ΙΙΙ G<sup>2</sup>)

30 Γ. Πηλούσιον μητοόπολις τῆς α Αὐγησταμνικῆς: Ι Β ΙΙΙ 'Αφεῖς ΙΙΙ ΙV Κάσιος ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>α</sup> G Γέρρα Η ΙV 35 'Οστρακίνη ΙΙΙ Πάνφυσις Ι ΙΙΙ 'Ρινοκούρουρα ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>α</sup> Σέλη ΙΙΙ

Σέθοον ΙΙΙ ΙV Τάνις ΒΤ ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>4</sup> IV LG Θίννεσος IV Θμοῦις. Β Ι ΙΙΙ

Αεοντόπολις μητρόπολις τῆς βΑὐγουσταμνικῆς Β ΙΙΙ ΙΥ 'Αντιτόουρου L

45 "Αθριβις ΒΤΗ ΙΙΙ ΙV G
Βαβυλών ΙΙΙ<sup>2</sup> G
Βούβαστος Β
'Ηλιούπολις Β ΙΙΙ
Φάκουσα Β

50 Σκήνη Μανδρῶν L

Ε. Όξύρυγχος μητρόπολις τῆς μέσης Αἰγύπτου ἢ τῆς 'Αρααδίας' Β ΙΙ ΙΙΙ
'Αφροδιτόπολις ΙΙΙ
'Αρφινόη ἢ Κροκοδείλων πόλις Β
Τ ΙΙΙ<sup>α</sup> ΙΥ
Κυνῶν πόλις Β
'Ηρακλεούπολις Ι Β ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>α</sup>
Μέμφις Ι Β
Νειλούπολις Β ΙΗ
Πάρολλος
Θαμίαρις ΙΙΙ G V

Θεοδοσιακή.

ξ. 'Ανταιούπολις μητρόπολις τῆς ὰ Θηβαΐδος' ΙΙΙ
'Αντινόεια Ι Β V
'Απόλλωνος πόλις ἡ κάτω ΙΙΙ
' Κοῦσις Β V
' Έρμούπολις Β ΙΙΙ ΙΙΙ<sup>α</sup>
' Τψηλις
Αύκων πόλις Ι Β
' Όασις μεγάλη
Πανὸς πόλις. ΙΙΙ

Ζ. Κόπτος μητρόπολις τῆς β
Θηβαΐδος Β ΙΙΙ ΙV
Διόσπολις μιπρά Β
Έρμωνθίς Β
Αητοῦς πόλις Η
Μαξιμιανούπολις Β
"Ομβοι Η
Φίλαι Τ
Ταθίς
Τεντυρίς Β
Θήβη Β
Θερένουντις
Θίνις ΙΙΙ LG

Τόουμ.

@ãv. L

<sup>1)</sup> Κυνων P. 2) Ξοίς.

|                                                        | $\overline{H}$ . Πτολεμαΐς μητοόπολις τῆς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Οὐτική                   |            |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------------|
| •                                                      | Λιβύης α ἢ Πενταπόλεως.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Οὔτιτα                   |            |
|                                                        | I III V?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Λεπτίς μεγάλη            | 115        |
| 85                                                     | "Απτουχος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | "Οεα                     |            |
| 00                                                     | Βάριη Ι Ш Ша                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Σάβοατον                 |            |
|                                                        | Βερενίκη Ι                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Τερέπιτον                |            |
|                                                        | Κυρήνη ΙΙΙ <sup>α</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 'Αδούματτον              |            |
|                                                        | Δισθίς III III <sup>a</sup> IV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Βεζάτιον                 | 120        |
| 90                                                     | Έρυθρά Η ΙΥ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Έρμιόνη                  |            |
| 310                                                    | "Υδοαξ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Τολίπτα                  |            |
|                                                        | Λέμανδος Η                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Σουφετύλη                |            |
|                                                        | 'Ολίβια ΙΙΙ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 'Ρούσπη                  |            |
|                                                        | Παλαβίσκη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Ύδατα Τιβιλιτανά         | 125        |
| 95                                                     | Σώξουσα III <sup>a</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Κάοσαμος                 |            |
| 40                                                     | Θεύχυρα Ι ΙΙΙ ΙΙΙ <sup>a</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Οῗκοι μέλανες            |            |
|                                                        | Σικελία.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Κιοθή                    |            |
|                                                        | January Control of the Control of th | Φυσσαλή                  |            |
| $\overline{arTheta}$ . Δάρνις μητρόπολις τῆς $ar{eta}$ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ίππων                    | 130        |
|                                                        | Διβύης· III                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Τάγασσα                  |            |
|                                                        | 'Αντίφοα ΤΘ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Σίλγιτα                  |            |
| 100                                                    | 'Αντίπυογος Ι V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Στότασα                  |            |
| 200                                                    | Μαρμαρική                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | $\Sigma$ τιτί $\phi\eta$ |            |
|                                                        | Παραιτόνιον Ι Τ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Τύκκη                    | 135        |
|                                                        | Ζαγυλός ΙΙΙ <sup>a</sup> L G                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Βάδεα                    |            |
|                                                        | Ζύγιοις. Τ ΙΙΙ <sup>2</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Καισάρεια                |            |
|                                                        | 2070000 - 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Καοτήνη                  |            |
| 105                                                    | ί. Καρχηδών μητρόπολις με-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Δαβδία                   |            |
| 2                                                      | νάλη τῆς Διβύης τῆς δυτικῆς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Νεάπολις                 | 140        |
| Ī                                                      | "Αβδηρα                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 'Ραιστονία               |            |
|                                                        | 'Αλτίβουφον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Tιμική                   |            |
|                                                        | 'Αββασσουρίς                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Λίξα                     |            |
|                                                        | Φυσαλίς βασιλική                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 'Οππίνη                  |            |
| 110                                                    | Κλαύπαιον                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 'Ρουαδιτή                | 145        |
|                                                        | Μιγίοπη                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Τιγγίς.                  |            |
|                                                        | Τάβουοβος                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          |            |
|                                                        | Von den 101 Bistümern, weld                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | che die Notitia in Ä     | gypten und |

Von den 101 Bistümern, welche die Notitia in Ägypten und Libyen als Suffragane des alexandrinischen Patriarchats aufführt, sind demnach durch authentische Belege nicht weniger als 83¹) vollkommen sichergestellt. Bezüglich der übrigen bemerke ich folgendes:

<sup>1)</sup> Πάραλος kommt zweimal vor.

- I. Aegyptus I: 1) Δατόπολις. Es sind zu unterscheiden: 1) Δατόπολις oder Δητοῦς πόλις Ptolem. IV 5, 46 in Unterägypten. 1)
  2) Δητοῦς Steph. s. v.; Letus It. Ant. 156, 1; Letipolis Rav. an. 122, 2; Διττοῦς Hierocl. 730, 4; Διτούς Georg. Cypr. 751a. unweit Memphis in Mittelägypten und 3) das bekannte Δάτων πόλις in Oberägypten. Das letztere hat nach Strabon seinen Namen vom Fische λάτος; es ist zu bemerken, daß diese Stadt außer in unsrem Verzeichnisse stets das α festhält. Darum halte ich die Bischöfe Timotheos und Apelles (Theophilus ep. paschal. III S. Hieronym. opp. I 630) für Inhaber des oberägyptischen Sitzes, der uns als monophysitisches Bistum wohlbekannt ist, vgl. auch Le Quien O. Ch. II 610. Ebendahin scheint auch Παῦλος δ Δατῶ (Le Quien II 522) zu gehören. Dagegen ist Ἰσαὰκ ἐν Δητοῦς (S. Athanas. opp. I 187) sicher Bischof der mittelägyptischen Stadt, wie die Reihenfolge: Herakleopolis—Neilupolis—Letûs—Nikiûs beweist. Ein Beleg für die unterägyptische Stadt als Bischofsitz der Orthodoxen fehlt mir.
- 2) Μαρέωτις (schr. Μαρεῶτις): cfr. Le Quien II 529. Unsere Notitia erweist das Bestehen des Bistums in späterer Zeit. Le Quien behauptet, daß nach Ischyrion kein Bischof dieser Kathedra mehr erwähnt werde; allein gerade dieses Bistums Fortbestehen bis ins tiefe Mittelalter ist uns durch zwei orthodoxe Quellen, die im I. Teil abgedruckte griechische Notitia²) und Eutychios bezeugt.
- 3) Μενήλαος: Μενελαίτης ἡ πόλις hat kein besonderes Bistum gebildet, sondern ist seit alten Zeiten mit Schedia vereinigt: ἀγαθοδαίμων Σχεδίας καὶ Μενελαίτου. S. Athanas. opp. I 2, 770. Ich vermute, daſs ΜΕΝΗΛΑΟC aus ΜΕΤΗΛΙC oder einer ähnlichen Form des bekannten, in seiner Benennung etwas schwankenden (Μελλα, Μίλλεος, Μελέτη, Melcati, Μέτηλις) Bischoſsitzes verschrieben oder verlesen sei. Der Bischoſ von Metelis ist noch gegenwärtig nach Rallis und Potlis einer der vier dem Patriarchen von Alexandria allein übrig gebliebenen Suffragane; seinen Wohnsitz hat er in Rašîd (Rosette) Le Quien II 375.
- 4) Νιτρίαι: Le Quien II 513 führt ein griechisches Menologion an, welches zum 5. Dezember bemerkt: τῆ αὐτῆ ἡμέρα ἄγιος 'Αμμοῦν ἐπίσιοπος Νιτρίας. Ammuns (Ammonas) bischöfliche Würde bestätigen die Apophthegmata Patrum: γενομένου αὐτοῦ ἐπισιόπου (Coteler. eccl. Gr. monum. I 385 C), δ ἐπίσιοπος 'Αμμωνᾶς (l. c. 386 C).

<sup>1)</sup> Parthey zu Rav. an. 122, 2 wirft sie fälschlich mit der mittelägyptischen Stadt zusammen.

<sup>2)</sup> Der Kürze wegen bezeichne ich die Byz. Zeitschr. I S. 247—253 unter I abgedruckte Notitia als A, die unter II S. 253—257 als B und die unter III S. 253 als C.

5) Φάτανος: es ist wohl das in koptischen Märtyrerakten erwähnte Πλολποπ Champollion, l'Egypte sous les Pharaons II 161; ein Bischof dieser Stadt erscheint in den Subskriptionen der Gennadiossynode: ἀπόλλων (v. l. ἀπολλῶς) ἐπίσκοπος Πιθανίας unter lauter ägyptischen Bischöfen. Wesseling zu Hierokles 734, 1 denkt an Πιδονία (Πηδωνία μώμη Ptolem. IV 5) in Libya inferior, das jedoch nicht Bischofsitz war.

Aegyptus II: 1) Διόσπολις, vgl. zu Georg. Cypr. 733 S. 126.

Einen Bischof dieser Stadt vermag ich nicht nachzuweisen.

Augustamnica II: Die drei Bistümer 'Αντινόουφον (unbekannt), Σκήνη Μανδοῶν (Scenas Mandras It. Ant. 169, 1), Θῶν (Thou It. Ant. 170, 1) erscheinen, soweit ich sehe, als Bistümer nur in den Unterschriften des Briefes der Bischöfe Agyptens an Kaiser Leo I und zwar in den Formen: Antithorum (v. l. Anthorum), Scinorum Mandrorum und Thoitorum.

V. Arkadia: Diese Provinz zeigt, dass dem Versasser die Notitia des Basileios nicht unbekannt war; in dieser waren, wie in der Quelle, Georgios Kyprios, dem Städteverzeichnisse der Provinz Arkadia die Namen der sieben Nilmündungen angehängt. Der Versasser unserer Notitia, unrichtigerweise diese Vorlage für ein Bistumsverzeichnis ansehend, hat die beiden Bischofsstädte Paralos und Tamiathe in die Provinz Arkadia versetzt, obschon er wenigstens die erste Stadt an ihrem richtigen Platze in Aegyptus II bereits aufgeführt hatte. Die Formen Παρούλιον — Πάρολλος mit dumpfem Vokal bilden den Übergang zu dem heutigen Burlos (Burollos). Über Θεοδοσιακή — Θεοδοσιούπολις vgl. zu Georg. Cypr. S. 129. Als Bischofsitz kann ich dieses Theodosiupolis sonst nicht belegen.

VI. Thebaïs I: 1) Ύψηλις, Άρσένιος τῆς Ύψηλιπολιτῶν πόλεως ἐπίσυοπος. Socrat. I 32.

2) "Oασις μεγάλη. Vansleb (histoire de l'église d'Alexandrie S. 25) kennt zwei Oasenbistümer orage und orage ψοι; ersteres wird als Bistum auch von Johannes Moschos (prat. spirit. 112) erwähnt; es liegt in der kleinen Oase. Zu der großen Oase, der unser Bistum angehört, führt die Straße von Πτολεμαζε Έρμείου (Σύις—Ψοι—Ibsai), daher der Beiname. Über ein drittes Oasenbistum siehe unten.

VII. Thebais II: 1)  $T\alpha\vartheta i_{\mathcal{G}}$ . Ptolem. IV 7, 17, welcher die Stadt auf dem westlichen Nilufer, jenseits der Katarrakten von Wadi Halfa ansetzt. Das Bistum liegt also bereits tief in Athiopien. Vielleicht gehört Tiberius Tauthites ( $T\alpha v\vartheta i_{\mathcal{T}\eta\mathcal{G}}$  im griechischen Text des codex Marcianus) auf dem Konzil von Nikäa hieher.

2)  $\Theta \varepsilon \varrho \dot{\varepsilon} \nu \upsilon \nu \nu \tau \iota \varsigma$ . Natürlich ist nicht an das wohlbezeugte Bistum  $T \varepsilon \varrho \varepsilon \nu \upsilon \tilde{\nu} \vartheta \iota \varsigma$  in Aegyptus I zu denken. Der Name ist aus  $\Theta \varrho \dot{\varepsilon}$ -

- μουντις = Τοίμουνθις verdorben, der bekannten Oasenstadt, welche vielleicht dem heutigen El Wâh el Farafrê entspricht, also bereits das dritte Bistum in den Oasen, in denen sich das Christentum bis ins 17. Jahrhundert erhalten haben soll.
- 3)  $T\delta ov\mu$ . Bei Ptolemäus IV 5, 73 bieten die guten Handschriften  $T\delta ov$ , während die schlechten mit unsrer Notitia übereinstimmend  $T\delta ov\mu$  lesen. Der Ort wird von Ptolemäos in den binnenländischen Teil des Nomos von Theben zwischen Eileithyia und Ombos verlegt.
- VIII. **Libya I:** 1) Πτολεμαΐς wird ausdrücklich von Synesios ep. 67 als μητροπολίτις ἐκκλησία bezeichnet.
- 2) "Απτουχος, bei Ptolemäos IV 4, 4: 'Απτούχου ίερόν, als Bistum sonst nicht erwähnt.
- 3) Έρυθοά, so auch Synesios ep. 51. Έρυθοὸν τόπος Ptolem. IV 4, 4 und Synes. ep. 67 p. 677 Hercher.
- 4) "Υδοαξ. 5) Παλαβίσκη. Synes. ep. 67 p. 675: γέγονα κατά Παλαίβισιάν τε καὶ "Υδρακα: κῶμαι δὲ αὖται Πενταπόλεως καὶ τῆς διψηρᾶς Λιβύης αὐτὰ τὰ μεθόρια. ("Υδραξ' Gebiet muss nach Synes. l. c. p. 678 unmittelbar an das Stadtgebiet der Metropolis von Libya sicca, Darnis, gestoßen haben.) Synesios berichtet in dem erwähnten Brief, dass beide Komen "nach der Ordnung der Väter und Apostel" zum Sprengel von Erythra gehört hatten; indessen wurde für Paläbiska unter Valens ein Bischof Siderios unkanonisch, doch unter Approbation · des Athanasios, eingesetzt. Zeitweilig nach Ptolemaïs versetzt, kehrte dieser im Alter nach seiner früheren Kirche zurück, wo er auch starb. Die beiden Dörfer wurden darauf wieder zum Sprengel von Erythra geschlagen. Synesios' Versuch, einen besonderen Bischof in den beiden Komen einzusetzen, scheiterte am Widerstande des Volkes. Später scheinen aber, wie unsre Notitia zeigt, beide Orte dennoch selbständige Bistümer geworden zu sein. Dorfbistümer (κωμήτιδες ἐκκλησίαι Synes. ep. 67 p. 677) sind in Libyen (aber auch anderswo) nicht ganz selten. Le Quien II 625.
  - 6) Ὁλιβία: Schreibfehler für Ὁλβία, das auf dem III. Konzil erscheint, gleichfalls Komenbistum. Synes. ep. 76: Ὁλβιάταις—οδτοι δὲ δῆμός εἰσι πωμήτης ἐδέησεν αίφέσεως ἐπισκόπου.
  - 7) Σιμελία ist sicher verschrieben. Vielleicht ist es das sonst unbekannte Septimiake in der libyschen Provinz. Σωσιπάτοου Σεπτιμιακῆς Mansi IV 1128; IV 1221. Oder es ist das Bistum Ticeliae (v. l. Tisale, Tiselae, τῆς "Αδα) Mansi VI 611.
  - IX. Libya II: Auch in dieser Provinz giebt es mehrere Dorfbistümer; über Μαρμαρική vgl. Le Quien II 637.

Von der ganzen langen Liste sind demgemäß als Bistümer nicht bezeugt nur Latopolis in Aeg. I, Diospolis in Aeg. II, Theodosiake, Toum und Aptuchos. Ich glaube demnach, daß man keinen Grund hat, an der Authenticität dieses Verzeichnisses zu zweifeln; vielmehr wird man auf Grund desselben diese fünf Städte der Zahl der bischöflichen Kathedren anreihen können.

Höchst eigentümlich ist nun, dass als zehnte Provinz von Alexandrien Karthago und zwar in auszeichnender Weise (Καρχηδών μητρόπολις μεγάλη τῆς Λιβύης τῆς δυτικῆς) aufgeführt wird. Das lateinische Afrika gehört nicht zur Obedienz des heil. Marcus. Noch zur Zeit des Monotheletenstreites halten, wie von alters her, die afrikanischen Provinzen treu zu Rom. Aber man darf diese Stellung Karthagos auch nicht auf einen bloßen Irrtum des Redaktors zurückführen, welcher etwa eine unabhängige Notitia von Nordafrika mit der alexandrinischen verschmolzen habe. Notitia V 32 ff. Parthey dehnt den Sprengel von Alexandria aus 'ἄτοι Μαρμαρικής και 'Αφρικής και Τριπόλεως', und ebenso prätendieren die Kopten nach Vanslebs arabischem Manuskript, daß zur Patriarchaldiöcese von Alexandrien außer Agypten, Äthiopien, Nubien, Nordafrika (la Barbarie) und Cypern gehörten. (Vansleb, Histoire de l'église d'Alexandrie S. 27.) Über Nordafrika speziell bemerkt derselbe Gewährsmann S. 30: "Il y avoit autrefois cinq Evéchés dans la Barbarie, qui étoient 1. celuy de Barca, 2. de Tripoli, 3. d'Alger, 4. d'Africa, et celuy de Keirvan ou Cyrene; mais toute cette Province devint Mahométane environ le temps de Jean leur 74. Patriarche, (1189-1216) après la mort duquel le Siége Patriarchal vaqua 19 ans, ce qui fut cause qu'on ne put leur envoyer d'autres Evêques et d'autres Prêtres, au lieu de ceux qui étoient morts. De manière que les Chrétiens se voyans entièrement abandonnés, se résolurent de se faire tous Mahométans." Auch diese Angaben halte ich nicht für pure Erfindungen. Die letzten Erwähnungen einer organisierten Kirche in Afrika finden sich in den Briefen der Päpste Leo IX und Gregor VII. Um die Mitte des 11. Jahrhunderts waren noch fünf, einige Jahrzehnte später nur noch zwei Bischofsitze in der karthagischen Provinz übrig. Dann herrscht vollkommenes Dunkel. Patriarch Johannes lebt nun 100 Jahre nach Gregor. Es wäre nicht unmöglich, dass die argwöhnische arabische Regierung, welche jeden Zusammenhang mit Rom aus Furcht vor den Normannen und Spaniern unterdrückte, einem arabisch redenden und unter arabischer Herrschaft stehenden Prälaten kein Hindernis in den Weg legte, wenn er sein Hirtenamt über die spärlichen Reste christlicher Bevölkerung in Nordafrika ausüben wollte. Wir hätten mithin wenigstens im 11. und 12. Jahrhundert eine Ausdehnung der Obedienz

von Alexandrien über Nordafrika zu statuieren. Indessen, damit mag es sich nun verhalten, wie es wolle, jedenfalls hat der melchitische Patriarch schon ziemlich früh die Prätension über dasselbe Obedienzgebiet erhoben, wie sein monophysitischer Kollege. Ein interessanter Beleg dafür ist eben unsre Notitia. Auch hier lassen sich die meisten Städte als Bischofsitze, namentlich aus der Notitia Africana unter König Hunerich nachweisen, und zwar sind die Städte nach Provinzen geordnet, was bei der Identifikation verdorbener Namen stets beachtet werden muß.

I. Proconsularis: 1) "Αβδηφα, Aboritanus 21). 2) 'Αλτίβουφον, Altuburitanus 44. 3) 'Αββασουφίς, Assuritanus 19. 4) Φυσαλίς βασιλική, Bullensium regiorum 50. 5) Κλαύπαιον, Clipiensis 38. 6) Μιγίφπη, Migirpensis 23. 7) Τάβουφβος, Tuburbitentis 52. 8) Οὐτική, Uticensis 22. 9) Οὔτιτα, Uzitensis 25.

II. Tripolis: 1) Δεπτὶς μεγάλη, Leptimagnensis 1. 2) Ότα, Ocensis 4. 3) Σάβρατον, Sabratensis 2. 4) Τερέπιτον. ΤΕΡΕΠΙΤΟΝ scheint vérdorben aus ΓΕΡΓΙΤΟΝ oder ΓΕΡΒΙΤΟΝ = Γέργις (Γέρρα), Girba heute Gerbâ. Girbitanus 3.

III. Byzacium: 1) 'Αδούματτον = Adrumetum; Πολύπαοπος 'Αδοαμέντον auf dem Konzil v. 258. Beveridge, συνοδιπόν I 368. 2) Βεξάτιον ist der durch Versehen eingerückte etwas entstellte Name der Provinz, vgl. bizantium der Berl. Hndss. Cod. I 27, 1, 10. 3) Έρμιόνη, Ermianensis 32. 4) Τόλιπτα, Teleptensis 81. 5) Σουφετύλη, Sufetulensis 20. 6) 'Ρούσπη, Ruspensis 102.

IV. Numidia: 1) "Τδατα Τιβιλιτανά = Aquae Tibilitanae. Tibilitanus 66. 2) Κάρσαμος, Calamensis 3? 3) Οἶκοι μέλανες, Cassennigrensis 58. 4) Κιρθή, Cirtensis 83. 5) Φνσσαλή müſste nach Procons. 4 einem Bulla entsprechen, das ich in Numidien nicht belegen kann. 6) "Ιππων = Hippo Regius. 7) Τάγασα, Tagastensis 118. 8) Σίλγιτα, Sillitanus 54. 9) Σπότασα?

V. Mauretania Sitifensis: 1) Στιτίφη, Sitifensis 2. 2) Τύκκη, Thuccensis 37.

VI. Mauretania Caesariensis: 1) Βάδεα gehört nach Numidien, wenn der Name nicht aus Βίδεα, Bidensis 85 verschrieben ist. 2) Καισάρεια, Caesariensis. 3) Καρτήνη, Cartennitanus 50. 4) Λαβδία, Lapidiensis 61, Lapdensis Mansi VIII 648. 5) Νεάπολις offenbar Übersetzung von Oppidum novum Plinius N.-H. V 20. Oppido novo colonia (It. Ant. 38, 2), Oppido-novensis 64; vgl. Οἶκοι μέλανες. Das afrikanische Neapolis nämlich liegt in der Proconsularis. 5) 'Ραιστονία

<sup>1)</sup> Die Nummern sind die der Zahlenreihe in der Notitia v. J. 484.

(Ptolem. IV 2, 6 *Poνστόνιον*, colonia Augusti Rusguniae Plinius V 20) Rusguniensis 63. 6) Τιμική. Timici Plinius V 21. Timidanensis 57.

VII. Mauretania Tingitana: 1) Δίξα, colonia a Claudio Caesare facta Lixos Plinius N. H. V 2, der auch die Nebenform Lissa hat. Lix colonia It. Ant. 7, 4. Rav. an. 162, 15 etc. 2) Ὁππίνη, "Οπινον Ptolem. IV 1. 3) 'Ρουαδίτη = Rusadder colonia It. Ant. 11, 4 (Promuntorio Rusaddi 11, 3). Die Form der Notitia ist wohl aus einem episcopus Rusadditanus entstanden. 4) Τιγγίς = Tingi.

Die kindlichen Übersetzungen ins Griechische (Οἶκοι μέλανες — Νεάπολις) und einige Namensformen machen es wahrscheinlich, daſs der Redaktor eine lateinische Vorlage für die Diöcese Karthago benutzte, so Σίλγιτα 'Pου⟨σ⟩αδίτη, welche auf lateinisches Sillitanus (= Scillitanus) und Rusaditanus schlieſsen lassen und besonders "Οἔα. Bei den Lateinern kommen sehr verschiedene Namensformen vor: Oea, Oaea, Oca, Ocea etc. (die Stellen C. I. L. VIII p. 5). Inschriftlich ist OEA C. I. L. VIII 2567, 19 bezeugt. Bei den Griechen ist der Name höchst selten und gewöhnlich entstellt. Ptolemäos' Handschriften (IV 3, 12) bieten 'Εώα und 'Εῶα, Georgios Kyprios 798 hat 'Των. Die richtige Namensform findet sich dagegen in der griechischen Version der Akten des Konzils von Karthago (258): Ματόλιος ἀπὸ Οἴας. Beveridge, συνοδικόν II 372.

" $O\varepsilon\alpha$  ist entweder aus " $O(\varkappa)\varepsilon\alpha$  entstellt, oder, was mir wahrscheinlicher vorkommt, es ist eine sklavische Transkription des lateinischen Oea.

Diese Liste der afrikanischen Bistümer ist nun allerdings sehr unvollständig. Es zeigt dies nicht nur ein Vergleich mit dem bekannten Verzeichnisse der Vandalenzeit, sondern ebenso mit dem Brief des Konzils von Byzacenum an Papst Theodorus (646). Den Brief unterschreiben 43 Bischöfe der Provinz; bei vieren fehlt allerdings die Angabe des Sitzes. Von den übrigen 39 Bistümern entsprechen aber nur drei (Telepte-Hermiane-Ruspe) den Bischöfen der Notitia, die drei andern fehlen unter den Subskriptionen. Auch mit der Annahme, daß wir kein Verzeichnis von Bischofsitzen, sondern von bedeutenden Städten der byzantinischen Zeit vor uns haben, würde man fehl gehen; denn gerade inschriftlich aus byzantinischer Zeit bekannte Städte, wie Sufes, Capsa, Theveste u. s. w. sind hier übergangen. Das Wahrscheinlichste scheint mir, dass der Redaktor seine Namen den Unterschriften einer Gesamtsynode des lateinischen Nordafrika entlehnt habe, deren Akten (oder wenigstens Subskriptionen) uns nicht mehr erhalten sind. So würde sich am einfachsten erklären, dass alle sieben Provinzen vertreten sind, und die eigentümliche Wahl z. T. recht unbedeutender

Städte bei Übergehung einer Reihe der bedeutendsten fände in der Zufälligkeit der gerade anwesenden Bischöfe und Provinziallegaten seine ganz natürliche Erklärung.

Fragen wir nun schließlich, welchem Zeitalter unsre Notitia angehöre, so kann wohl mit Sicherheit geantwortet werden, daß dieselbe in der vorislamitischen Epoche abgefalst worden sei. Arabische Namen, wie Σάτα, Μαρίατ, "Aon fehlen in diesem Verzeichnis noch vollständig; wir haben nur die echten alten klassischen Namen, oft durch Schreibfehler entstellt, niemals aber durch die Formen des Mittelalters ersetzt. Auf dieselbe Zeit führt uns die Betrachtung der Provinz Karthago. Wir treffen hier Bischöfe von Mauretania Tingitana, welche, soviel ich sehe, kaum je auf den afrikanischen Konzilien erscheinen. Auf dem Konzil von Mileve 416 werden aus der Gesamtheit der Bischöfe judices als Vertreter der einzelnen Provinzen ausgewählt: und zwar von Karthago, Byzacium, Numidia, Mauretania Sitifensis und Tripolitana. (Mansi IV 334.) Die Vertreter derselben Provinzen melden sich auf dem Konzil von Karthago 403, und die Legaten von Mauretania Sitifensis entschuldigen das Ausbleiben ihrer Kollegen aus der Caesariensis (IV 497); die Tingitana wird nicht erwähnt.1) Die Akten des Konzils von Karthago 419 haben allerdings drei Legaten der Mauritania Tingitana in der Präsenzliste (Mansi IV 437); allein unter ihnen figuriert der Bischof von Sitifis selbst. In den Unterschriften (438) führen sie den höchst verdächtigen Titel: legatus provinciae Sitiphensis vel Mauritaniae Tingitanae. Fast scheint der letztere Zusatz Editorenweisheit; denn die viel bessere Textrezension, welche Mansi (IV 433 ff.) nach dem Codex Lucensis bietet, hat im Eingang: legati diversarum provinciarum Affricarum, id est Numidiarum duarum, Bizacenae, Mauritaniae Sitifensis et Mauritaniae Caesariensis, sed et Tripolim et ceteri episcopi provinciae proconsolaris etc., und in den Unterschriften erscheinen dieselben Bischöfe, welche oben als Legaten der Tingitana bezeichnet wurden, als solche der Caesariensis und der Sitifensis und ganz ebenso in dem vetustissimum ms. Vaticanae num. 4929 (Mansi IV 510).

Einzig in dem Präskript der karthagischen Synode von 418 (Mansi IV 377) wird neben den sonst gewöhnlich aufgezählten Provinzen auch Hispania erwähnt, worunter man allenfalls Mauretania Tingitana verstehen kann, welches nach der diokletianischen Ordnung zur dioecesis Hispaniarum gehörte. Indessen hat dieses Präskript nur eine Handschrift; die andren Rezensionen haben eine ganz abweichende Fassung, welche keine Provinzen aufzählt.

<sup>1)</sup> Dieselben Provinzen werden im 63. Kanon der Kanonessammlung der afrikanischen Provinzen (Mausi IV 501) aufgezählt.

Die Tingitana scheint ein Sonderleben auch in vandalischer Zeit geführt zu haben; die Bischöfe dieser Provinz fehlen gleichfalls in Hunerichs Notitia; wahrscheinlich gehörte die Provinz gar nicht zum vandalischen Reiche, sondern war so gut wie unabhängig. Dagegen in der oströmischen Epoche wurde, was die Byzantiner von der Tingitana besaßen, zu Mauritania II geschlagen. Gerade der äußerste Westen ist bis Ende des 7. Jahrhunderts einer der sichersten Stützpunkte der byzantinischen Herrschaft gewesen.

Natürlich nur als Vermutung kann es ausgesprochen werden, daßs der alexandrinische Redaktor bei der Anfertigung der Liste seiner karthagischen Suffragane die Unterschriften eines afrikanischen Konzils dieser Epoche benutzt habe. In dieser Zeit — man denke an die Periode des Phokas und des Herakleios — herrschte auch ein reger Verkehr zwischen Karthago und Alexandria, sodaß z. B. leicht ein Kleriker aus der Umgebung des Patricius Niketas der alexandrinischen Patriarchalkanzlei das Afrika betreffende Material liefern konnte.

Ich glaube demnach die Konzipierung unsrer Notitia in die Zeit zwischen Justinian und der Eroberung Alexandrias durch die Perser (619) setzen zu können; bei den nachherigen verwirrten Zeiten und dem baldigen Einbruch der Araber ist es nicht rätlich, noch tiefer hinabzugehen.

Mit dem 17. September 642, dem Einzuge 'Amrs in Alexandrien, hatte die oströmische Herrschaft ihr Ende erreicht; der letzte orthodoxe (resp. monotheletische) Patriarch Petros (erw. 14. Juli 642 = 27 J. d. H.) scheint mit dem letzten Augustalis Theodoros damals nach Cypern, später nach Konstantinopel geflohen zu sein. Benjamin der Patriarch der Monophysiten hielt seinen feierlichen Einzug in der Hauptstadt, und durch Erlaß 'Amrs wurden ihm alle Kirchen der Melchiten überwiesen. Nach Petros' Tode folgte, wie Eutychios überliefert, eine 97 jährige Vakanz. 1)

Die rechtgläubige Hierarchie verdankt ihre Wiederherstellung weniger dem Wehen des heiligen Geistes, als der Anwendung ziemlich

<sup>1)</sup> Petros regierte nach Theophanes und Nikephoros 10, nach Eutychios 9 Jahre. v. Gutschmid (Kl. Schr. II 481) hält die erste Zahl fest und ändert danach die 97 Jahre der Vakanz in 93. Allein der Regierungsantritt des Petros ist durch Johannes von Nikiû vollkommen gesichert, und danach kommen wir mit den 97 Jahren (Makrîzî ed. Wüstenfeld S. 57 hat 77 J.), wenn wir an Eutychios 9 Jahren festhalten, in den Sommer 744, während, wie Gutschmid sehr schön S. 483 auseinandersetzt, Kosmas' Antritt 742 = J. d. H. 124 fällt. Lassen wir, mit Gutschmid den bessern Quellen folgend, Petros 10 Jahre regieren, so fällt sein Tod in den Sommer 652 (J. d. H. 31 oder Beginn von 32 = 12. August). Die Vakanz dauert dann 92 Jahre.

profaner Mittel. Die Melchiten besaßen nur noch die Kirche des Mîkâjîl in Kasr al-Šama' (Eutychios II 386)1); indessen durch Geldspenden an den ägyptischen Statthalter (Renaudot S. 204 und 213) setzten die chalkedonensischen Primaten die Wahl des ehrsamen Handwerkers Kosmas (742-768), der weder lesen noch schreiben konnte. zum Patriarchen durch. Er begab sich nach Damaskos und durch die Unterstützung einiger einflußreicher Beamten der großherrlichen Kanzlei erhielt er sowohl andre Kirchen für die Melchiten zurück, als auch die alte Patriarchalkirche Kaisareion (Eutychios II 386). Severus von Ašmûnain (Renaudot S. 213) berichtet des fernern, dass die Melchiten den "Theodosianern" die Kirche des heil. Menas in Marijût hätten entreißen wollen; allein dies mißglückte. Offenbar strebte bereits Kosmas nach Herstellung der Hierarchie auch außerhalb Alexandrias. Glücklicher war in dieser Beziehung sein Nachfolger (A)bolitijân (Politianos), welcher als geschicktester Arzt Ägyptens nach Bagdåd berufen wurde, um Ar-Rašîds Lieblingssklavin zu heilen. Zum Dank für die glücklich vollzogene Kur erhielt er vom Khalifen einen Erlafs, kraft welchem er in den Besitz aller den Melchiten von den Jakobiten entrissenen Kirchen wieder eingesetzt ward. So wird dieser Hofarzt der Hersteller der Orthodoxie in Agypten. Freilich von der alten Pracht und Herrlichkeit ist nur wenig noch übrig. Schon in der Epoche von Justinian bis Herakleios werden viele orthodoxe Bistümer nur dem Namen nach existiert haben; d. h. man wird die Bistümer in den Registern der Patriarchalkanzlei aufgeführt haben, oder die Titulare lebten auswärts, etwa in der Hauptstadt, während der monophysitische Bischof der einzige wirkliche Inhaber der Eparchie war. Es waren Zustände ungefähr, wie in Irland, solange dort noch die "established church" als Staatsinstitut bestand. Auch das Verhältnis der katholischen zur anglikanischen Bevölkerung in Irland findet seine vollkommene Parallele in Ägypten, wo der Masse des Volkes2) 300 000 Melchiten gegenüberstanden, "lauter Griechen von den Soldaten des Beherrschers von Konstantinopel", als herrschende Klasse. Namentlich in Oberägypten werden die orthodoxen Bischöfe eine Herde meist nur auf dem Papiere gehabt haben. Pluralismus und Absentismus werden hier so fröhlich, wie nur je im anglikanischen Irland, geblüht haben. Einen merkwürdigen Beleg giebt die vita des Patriarchen Johannes Eleemon (611-619) im XXVII. Kapitel. Da wird ein Bischof Troïlos, ein reicher Geizhals (χοηματιστικός του, ασυμπαθεί δε τούπω κατεχόμενος) geschildert,

<sup>1)</sup> D. h. sie besafsen diese einzige Kirche in Fostât; denn unmittelbar vorher bemerkt Eut., dafs ihr Bethaus in Alexandrien die Kirche des heil. Sabas war.

<sup>2) &</sup>quot;Viele Hunderttausende" Maķrîzî.

welcher sich für 30 Pfund Goldes einen silbernen Tafelaufsatz (σύνθεσιν ἀργυροῦ ἀναγλύφου χάριν τῆς τραπέζης αὐτοῦ) kauft. Dieser Troïlos hat in Alexandria ein ἐδιον ἐπισκοπεῖον; also ganz gegen die Kanones residieren in einer Stadt zwei Bischöfe. Offenbar war dieser Bischof der griechische Hirte eines ganz jakobitischen entlegenen Sprengels, dessen reiche Einkünfte er in aller Behaglichkeit als Absentist in der Hauptstadt verzehrte. Solche Zustände erklären uns auch, warum die Monophysiten von so starkem Hasse gegen die griechische Regierung und ihre offizielle Geistlichkeit erfüllt waren und den arabischen Eroberern gegenüber so unverhohlen ihre Sympathien zeigten.

Als nun die Hofgunst der islamitischen Herren den Orthodoxen wieder bessere Tage brachte, war natürlich an eine Repristination dieser ehemaligen zahlreichen Pseudohierarchie nicht zu denken; Bolitijan mußte zufrieden sein, wenn er ein Dutzend nicht völlig herdenloser Prälaten zusammenbrachte. Wir besitzen nun in der That ein arabisches Verzeichnis der Bistümer Agyptens, welches den kirchlichen Zuständen der Orthodoxen unter der Araberherrschaft zu entsprechen scheint.

Der Agypter Jûsif (um 1316), welcher einen Kommentar zu der viel ältern (Renaudot 77) arabischen Version der Kanones der Konzilien verfaßt hat, giebt darin eine Übersicht der Bischofsitze Ägyptens; ihr Verfasser — was gar nicht unglaublich — soll Saʿîd Ibn Baṭrîk, d. h. Patriarch Eftîšijûs (Eutychios) selbst sein. Der Text ist von Beveridge συνοδικόν II 148 ff. veröffentlicht; eine revidierte Übersetzung verdanke ich der Gefälligkeit des Herrn Dr. H. Hilgenfeld:

"Im·Namen Gottes des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes.

Bekanntmachung der Bischofsitze in den Diöcesen des Patriarchen der Stadt Alexandria und ihrer Rangordnung, wie wir sie gefunden haben in der Schrift des ehrwürdigen Patriarchen Eftîšijûs oder Sa'îd Ibn Baṭrîḥ, und die Absicht ist dabei, dass jeder Metropolit oder Bischof seine Rangstuse erfährt, und dass er nicht in eine andere übergreift und keine Uneinigkeit unter ihnen entsteht, sondern, wenn ein jeder seine Stuse kennt, er innerlich beruhigt ist.

- Der 1. Sitz: des Erzbischofs von MRJWT und dessen Gebiet;
- Der 2. des Metropoliten von BRKH und den westlichen fünf Städten;
- Der 3. des Erzbischofs von MSR und dessen Provinzen und Städten (?) und Landkreisen bis zum Lande des obern SJD;
  - Der 4. des Metropoliten von SND und HND und dessen Provinzen;

Der 5. des Metropoliten von HBŠH und dessen übrigen Provinzen;

Der 6. des Bischofs von MRJS und dessen übrigen Provinzen;

Der 7. des Metropoliten von NWBH und dessen übrigen Provinzen;

Der 8. des Metropoliten von FRM' und dessen übrigen Provinzen;

Der 9. des Metropoliten von TJNS und LWBJ' und dessen Provinzen;

Der 10. des Metropoliten von DMJ'T und dessen übrigen Provinzen;

Der 11. des Bischofs von ŠT' und dessen Städten;

Der 12. des Bischofs von 'RJŠ und WR'DH;

Der 13. des Bischofs von KLZM und R'JH;

Der 14. des Metropoliten von RJF MSR, das bekannt ist als Unterland, d. h. BLBJS, das vordere KJRW'N und dessen Provinzen, und sie haben fünf Sitze und auf ihnen seinerseits fünf Bischöfe."

Die meisten der hier aufgezählten Dignitäre (8) führen den Titel Maṭrân (μητροπολίτης), zwei, die von Marijūṭ und Miṣr den eines Δršˆabiskubos (ἀρχιεπίσκοπος); vier sind Bischöfe.

Von dieser ganzen Reihe sind die Nummern 4-7 als leere Prätensionen einfach auszuscheiden. Diese Diöcesen sind von den Monophysiten bekehrt worden, und blieben stets in engem Verhältnisse zum koptischen Patriarchat, während die Orthodoxen dahin auch niemals einen Fuss setzen durften, Hind und Sind = India oder Ἰνδία έσωτέρα, was zur Diöcese von Alexandrien gehört (Not. V 31 Parth.) sind die Überreste der ehemaligen Kirchenprovinz der Himjariten: Negran'), welche längst dem Islam erlegen war. Allein auf der Insel des Dioskorides hat sich das Christentum noch in den Zeiten der portugiesischen Entdeckungen erhalten, wie schon Kosmas Indikopleustes dort eines in Persien geweihten Bischofs gedenkt. "Quod Lusitani Socotrae insulae Christianos Iacobitas esse scripserunt, emendatione prorsus indiget, quum Nestorianos Orientis ab eiusdem tractus Iacobitis secernere, non satis noverint" sagt Le Quien II 1257; aber der gelehrte Mann irrt; bis in diesen äußersten Winkel führten die Anhänger des Kyrillos und Dioskoros ihren Krieg mit den Schülern des Nestorios, und die Monophysiten haben sich offenbar zeitweilig behauptet. "Man gewöhnte sich, alle über den arabischen Meerbusen hinaus liegenden Küsten, die auf dem Wege nach Indien berührt wurden, unter den allgemeinen Namen Indien zu subsumieren." v. Gut-

<sup>1) &</sup>quot;Αραβάς τε τοὺς Εὐδαίμονας, τοὺς νῦν καλουμένους Όμηρίτας. Kosmas Indikopl. III 169 Migne. Ἰμμιρηνοί Theodorus Leutor p. 567 Vales. Ὁμηρινοί. Johannes διακρινόμενος. revue archéol. XXVI 1873 S. 400. Der Geschichtschreiber Johannes ist ein Neffe des Silvanus, des ersten, von Anastasios eingesetzten Bischofs von Negran.

schmidt, kl. Schr. III 165. Das passt gut, wenn wir unter Hind speziell das in diesen Landstrichen allein übrige Bistum Sokotra verstehen. Sind ist dann das eigentliche Indien (über die Bedeutung des Wortes Nöldeke, Tabarî S. 67, 108, 222), also eine ähnliche inhaltsleere Prahlerei in östlicher Direktion, wie Karthago und Afrika es in westlicher gewesen ist. Marîs und Nûba sind als monophysitische Metropolen bekannt; wenn Nûba speziell von Marîs unterschieden wird, entspricht es dem Makorrâ der Araber. (Quatremère, mémoires sur l'Egypte II S. 7 ff., 16 ff. Land, Johannes B. v. Ephesos S. 177 ff.) Habasa endlich ist Abessinien. Wie kommen diese niemals orthodoxen Kirchenprovinzen in Eutychios' Liste? Aufschluß gewährt eine merkwürdige Stelle, wo er bei Gelegenheit der Einsetzung des Patriarchen Kosmas (Kozmâ) der kirchlichen Verhältnisse während der 97 jährigen Sedisvakanz gedenkt (Annales II '387). Während dieser Epoche haben die Bischöfe in al-Nûba ihre Ordination vom jakobitischen Patriarchen empfangen und sind so mitsamt ihrem Volke der rechtgläubigen Kirche entfremdet worden. Das ist natürlich völlig geschichtswidrig, aber interessant als Symptom für den neuen Lebensmut. welchen die melchitische Kirche um die Wende des 8. Jahrhunderts gewonnen hatte. Sogar die Missionsprovinzen wollte man den Jakobiten streitig machen; indessen bei diesem frommen Wunsche wird es wohl geblieben sein.

Nach dieser Abschweifung betrachten wir nun die wirklichen Kirchensitze der orthodoxen Ägypter. Metropolen bestehen in:

- 1) Barka; dies tritt an die Stelle von Ptolemaïs, der Hauptstadt der Pentapolis.
- 2) Faramâ (koptisch **nepemorn**) etwas östlich von den Ruinen von Pelusion. Vgl. Géographie d'Aboulféda par Reinaud II 1, 146.
- 3) Tînis und Lûbijâ = Θέννησος; die richtige Schreibart ist π. Tinnîs (Tennîs) (Géographie d'Aboulféda par M. Reinaud: arab. Τεχτ μλ, ۴μ) wofür τεχτ βεί Beveridge wohl nur Druckfehler ist.
  - 4) Damijâț Tamiathis, Damiette.
- 5) Rîf Misr Unterägypten. Geogr. d'Aboulféda par M. Reinaud II 1 S. 141: "La contrée située au-dessus de Fosthath, sur l'une et l'autre rives du Nil, porte le nom de Sayd (Ṣaʿîd pays qui monte); la contrée située au-dessous est appelée Ryf (Rîf)" und dazu die Noten 4 und 5 von Reinaud. Genauer wird dann die Kathedra bestimmt als die von Bilbaîs, der Hauptstadt des Ḥaûf. Aboulféda a. a. O. S. 166. Bilbaîs wird von Vansleb, église d'Alexandrie S. 19 als koptisches Bistum aufgeführt.

Erzbistümer erwähnt die Notitia in:

- 1) Marijût Mareotes.
- 2) Misr = Babylon-Fostât.

Endlich die Prälaturen dritten Ranges:

- 1) Šata. Makrîzî setzt die Lage der Stadt zwischen Damiette und Tinnîs an. Quatremère, mémoires sur l'Egypte I 338. Auf Kieperts Karte (Lepsius, Denkmäler I Bl. 3) finde ich sie nicht angegeben.
- 2) el-ʿArîš und Warâda. Ersteres ist bekanntlich das antike Rhinokolura (Baedeker-Socin³ S. 159). Letzteres ist Warrâda (الورّادة) zu schreiben. Aboulféda arab. Text, S. هم. Übers. II 1 S. 149. Derselbe setzt es in dem der antiken Kasiotis entsprechenden Distrikte al-Gefâr, südwestlich von el-ʿArîš an.
- 3) KLZM und R'JH; der erstere Name ist Kolzom im innersten Winkel des Golfs von Suez. Das rote Meer heißt bei den Arabern nach dieser Stadt Meer von Kolzom. (Aboulféda trad. II 1 S. 161.) Die Ruinen der Stadt wenig nördlich vom heutigen Suez hat Niebuhr wieder entdeckt. C. Niebuhr, Reisebeschreibung, Kopenhagen 1774 I 218: vgl. auch Ritter, Erdkunde XII 172; XIV 58. Es ist das antike Κλύσμα κάστρον (Hierokl. 728, 7), welches als Bischofsitz auf den Konzilien mehrfach erwähnt wird. Der Grieche kannte den antiken Namen von Kolzom nicht mehr und bezeichnet die Eparchie als ἡ τῆς Έρυθοᾶς θαλάσσης.

Râja erwähnt Eutychios in seinem Berichte über den Bau des Sinaiklosters durch Justinian. Danach erhielt dessen Bevollmächtigter den Auftrag eine Kirche zu Kolzom und zwei Klöster zu bauen, das eine zu Râja, das andere auf dem Berge Sinai. Annales II 163. Die Lage des Klosters Râja wird nicht näher bezeichnet. Ritter kombiniert es zweifelnd mit Raithu (?). Erdkunde XIV 22.

Vergleichen wir nun dies arabische Verzeichnis mit der griechischen Liste der Metropoliten und Erzbischöfe, so zeigen sich neben starker Verwandtschaft bemerkenswerte Abweichungen. Fast ganz entsprechen der arabischen Liste die Namen der Erzbistümer:

Μαφίατ = Marijûţ Τενέσιν = Tinnîs Δαμιάτα = Damijâţ Σάτα = Šatâ ἡ τῆς Ἐρνθρᾶς θαλάσσης = Ķolzom "Αρη = el-ʿArîš.

Neu ist das Klosterbistum Pharan in der griechischen Liste, welches sonst neben dem Bistum des Sinaiklosters unter den jerusalemi-

tischen Bistümern aufgezählt wird. Solche Widersprüche kommen auch anderwärts vor (das isaurische Seleukeia unter Konstantinopel, wie unter Antiochien). Das durch die heilige Geschichte und die Wallfahrten bedeutsame Gebiet war eben strittiges Grenzland zwischen beiden Patriarchaten.

Um so weniger stimmen die übrigen Teile der beiden Listen überein; die äthiopischen u. s. w. Eparchien übergeht der Grieche. Aber seine sechs Metropolen finden sich nur teilweise beim Araber. Pelusion ist in Faramâ, Ptolemais in Barka und Bilbaîs vielleicht in Leonto wiederzuerkennen. Für die Metropolen von Libya sicca, von Arkadien und Oberägypten fehlen dagegen beim Araber die Parallelen. Auffällig ist andrerseits, daß der Grieche nicht entsprechend dem Misr des Arabers ein Babylon bietet.

Die Geschichte der späteren Jahrhunderte des alexandrinischen Patriarchats zeigt uns, dass dasselbe wieder enger an Byzanz geknüpft wurde, und damit war eine Hellenisierung des bisher arabischen Patriarchalklerus verbunden. Ich vermute, dass dieser Umgestaltungsprozess im 11. Jahrhundert vor sich ging. Sein Niederschlag zeigt sich uns in der griechischen Bistümerliste. Die Nummern 7—13 sind die im Delta (vorab im Osten) wirklich vorhandenen orthodoxen Gemeinden, während die sechs Metropolen in der Hauptsache wohl reine Titularen des Patriarchats waren, die man den alten Verzeichnissen entlehnte.

Wir wenden uns zur Betrachtung der bulgarischen Bistümerverzeichnisse. Wir besitzen davon zwei, oben (Byz. Zeitschr. I 256 ff.) abgedruckte, aber von einander unabhängige Verzeichnisse: 1) das des Berolinensis und des Vaticanus 1897 (B), 2) das des Vaticanus 828 (C). Dass das letztere, obwohl in Zahl und fast allen Namen der Bistümer mit dem erstern übereinstimmend, doch bedeutend jünger sei, zeigt sich leicht. Die Überschrift in B lautet: αί ὑποκείμεναι ἐπισκοπαὶ τῷ Φούνφ τῆς Βουλγαρίας, dagegen die in C: τάξις τῶν θούνων τῆς πρώτης Ἰουστινιανῆς. Der Verfasser des ersten Verzeichnisses weiß also noch nichts von der Theorie, welche den von Justinian errichteten erzbischöflichen Stuhl von Iustiniana prima mit Achrida identifizierte und so den autokephalen bulgarischen Erzbischof zum rechtmäßigen Inhaber jenes alten und autonomen Thrones machte, während der Verfasser des zweiten sie ohne weiteres rezipiert. Zachariä von Lingenthal (Beiträge zur Geschichte der bulgarischen Kirche: mémoires de l'académie impériale des sciences de St. Pétersbourg VII série T. VIII 3 S. 26 ff.) hat nun in gründlichster Weise dargethan, wie wahrscheinlich von einem Kleriker des Erzbischofs von Achrida diese Theorie allmählich ausgebildet wurde. Theophylaktos kennt sie noch

nicht, ebenso wenig der Verfasser des von Ducange herausgegebenen Verzeichnisses der ἀρχιεπίσκοποι Βουλγαρίας. Zuerst gedenkt ihrer Theodoros Balsamon (um 1200), und im 13. Jahrhundert hat sie allgemeine Gültigkeit. Demetrius Chomatianos schreibt sich demgemäß: Δημήτριος ἐλέφ θεοῦ ἀρχιεπίσκοπος τῆς πρώτης Ἰουστινιανῆς καὶ πάσης Βουλγαρίας (cfr. Pitra, analecta sacra VII 49, 479, 481) und wird so auch angeredet (l. c. 503 u. s. f.). Die neue Theorie ist ihm schon durchaus geläufig, und er setzt sie in seinem zweiten Schreiben an den ökumenischen Patriarchen Germanos weitläufig auseinander (l. c. 494 ff.).¹) Demgemäß können wir das erste Verzeichnis dem 11. oder 12., das zweite frühestens dem 13. Jahrhundert zuweisen.

Unsre Verzeichnisse gewähren uns demnach Aufschluß über den Umfang der bulgarischen Diöcese, welche dieselbe unter der griechischen Herrschaft (1019—1187) behauptete. Sie weichen aber bedeutend ab von der Cirkumskription der Diöcese, welche Kaiser Basileios II Bulgaroktonos vornahm. Es Iohnt sich daher, unser Verzeichnis mit den Urkunden des Basileios zu vergleichen.

Drei Erlasse des Kaisers Basileios an den Erzbischof Johannes von Achrida, von denen der zweite aus dem Mai 1020 datiert ist, sind erhalten in einem gleichfalls an den Erzbischof von Bulgarien gerichteten Chrysobull des Kaisers Michael Paläologos vom Jahre 1272. Zuerst herausgegeben wurde dieses wertvolle Aktenstück von Rhallis und Potlis in ihrem Σύνταγμα τῶν κανόνων V p. 266 ff., und danach ist es wieder abgedruckt bei Zachariä v. Lingenthal: jus Graeco-Romanum III p. 319 ff. Die Urkunde war dem von den griechischen Herausgebern vielbenutzten Codex des Erzbischofs Gerasimos von Argos entlehnt. Leider enthielt diese Handschrift nur die Einleitung Michaels und die kleinere Hälfte von Basileios' erstem Erlasse. Der gelehrte Bischof Porphiri Uspenskij war nun so glücklich, das vollständige Chrysobull Michaels in einer sinaïtischen Handschrift aufzufinden. Von den drei in dieser Handschrift vollständig erhaltenen Erlassen des Kaisers Basileios hat E. Golubinskij in seiner Geschichte der bulgarischen, serbischen und rumunischen Kirche (russisch). Moskau 1871 S. 259-263 den Text nach Uspenskijs Abschrift veröffentlicht. Da

<sup>1)</sup> Es ist eine merkwürdige Thatsache, daß diese Theorie von der ausschweifenden Herrschergewalt der achridenischen Diöcese gerade in der Epoche ausgedacht wird, wo faktisch Achrida durch die neugegründeten autokephalen Kirchen von Trnovo und Peć seinen alten (flanz und Machtumfang großenteils verlor. Die langen Bistümerverzeichnisse von Antiochien und Alexandrien aus einer Zeit, wo die Zahl der wirklichen Suffragane eine recht beschränkte war, bieten dazu auffällige Parallelen.

dieses Werk wenigstens im Westen schwer zugänglich ist, bringe ich hier den Text der drei Erlasse mit gütiger Erlaubnis des Herrn Verfassers nochmals zum Abdruck, indem ich für den ersten Teil die Abweichungen der Ausgabe nach der Gerasimoshandschrift beifüge. 1)

Πολλών ὅντων καὶ μεγάλων τῶν παρὰ τοῦ φιλανθρώπου θεοῦ δεδωρημένων τῆ βασιλεία ἡμῶν ἀγαθῶν κατὰ διαφόρους καιροὺς καὶ ἀριθμὸν ὑπερβαινόντων, τοῦτό ἐστι παρὰ πάντα ἐξαίρετον τὸ προσθήκην γενέσθαι τῆ Ῥωμαίων ἀρχῆ καὶ τὴν τῶν Βουλγάρων γενέσθαι ὁπὸ ζυγὸν ἕνα.

'Εντεῦθεν οὖν καὶ τὸν εὐλαβέστατον μοναχὸν Ἰωάννην ἀρχιεπίσκοπον Βουλγαρίας ἐκυρώσαμεν εἶναι καὶ τὰ τῆ ἀρχιεπισκοπῆ προσήκοντα παρ' αὐτοῦ ἰθύνεσθαι.

Καὶ ἐπεὶ ἠτήσατο ὁ τοιοῦτος ἐγγοάφως ἔχειν τοὺς ὀφείλοντας ταῖς το ἐκκλησίαις τῆς ἐνορίας αὐτοῦ καὶ τῶν ἐπισκόπων αὐτοῦ κληρικοὺς καὶ παροίκους ὑπηρετεῖν, δεδώκαμεν αὐτῷ τὸ παρὸν σιγίλλιον τῆς βασιλείας ἡμῶν. Δι' οἱ παρακελευόμεθα αὐτὸν μὲν τὸν ἀρχιεπίσκοπον ἔχειν εἰς τὰ κάστρα τῆς ἐνορίας αὐτοῦ ἤγουν εἰς τὴν ᾿Αχρίδα, τὴν Πρέσπαν, τὸν Μόκρον καὶ τὴν Κίτζαβιν κληρικοὺς μ̄ καὶ παρτοίκους λ̄.

Τον δε επίσκοπον Καστορίας είς τὰ κάστρα τῆς ενορίας αὐτοῦ ἤγουν είς αὐτὴν τὴν Καστορίαν, είς τὸν Κούρεστον, τὴν Κολώνην, τὴν Δεάβολιν, τὴν Βοῶσαν καὶ τὸν Μῶρον κληρικοὺς μ̄ καὶ παροίκους λ̄. εἰ τάχα καὶ περισσοτέρους εἶχε πρώην, ἀλλ' οὖν οὐ βουλόμεθα ὑπερ-20 βαίνειν τὸν ἀριθμὸν τῶν κληρικῶν καὶ παροίκων τοῦ ἀρχιεπισκόπου.

Τον δὲ ἐπίσκοπον Γλαβινίτζης εἰς αὐτὴν τὴν Γλαβίνιτζαν καὶ εἰς τὰ Κάνινα καὶ Νεανίσκαν κελεύομεν ἔχειν κληοικούς  $\bar{\mu}$  καὶ παροίκους  $\bar{\lambda}$ .

Τον δε επίσκοπον Μογλαίνων είς αὐτὰ τὰ Μόγλαινα καὶ τὸν 25 Ποόσακον καὶ τὴν Μερίχοβαν καὶ τὴν Σετίνην καὶ τὸν Ὁστροβὸν καὶ εἰς τὰ Ζαόδονα κληρικοὺς τε καὶ παροίκους τε.

Καὶ τὸν ἐπίσιοπον Βουτέλεως εἰς τὴν Πελαγονίαν καὶ εἰς τὸν Ποίλαπον καὶ εἰς τὴν Δευρέτην καὶ εἰς τὸν Βελεσσὸν κληρικοὺς ιε καὶ παροίκους τε.

30 Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Στοουμμίτζης εἰς αὐτὴν τὴν Στοούμμιτζαν

<sup>1)</sup> In den Noten ist G = Gobulinskij; Z = jus Graeco-Romanum III p. 319.

<sup>2</sup> καὶ ἀριθμόν Z. εὐαρίθμονς (sic) G 4 'Ρωμαίων]  $\dot{\phi}$ ωμαίκη Z 12 τὸν fehlt bei G 13 ηγονν] ητοι Z. εἰς fehlt bei G 14 τὸν μάκρον Z. Die römischen Zahlen Gs habe ich durch die griechischen ersetzt 16 ηγονν] ητοι Z 17 αὐτην fehlt bei G. Κουρέων (sic) G 18 Μώρον G 19 περισσότερον G 21 Γλαβανίτζης (sic) G; aber Γλαβίνιτζαν (sic) G. γλαβινίτζαν Z 22 εἰς νεάνισκαν Z 23  $\overline{\lambda}$ ]  $\overline{\mu}$  Z 25 μυρίχοβαν Z 28 δευρετην Z. βελεσὸν Z 30 Στρούμμιτζης G

καὶ τὸν Pαδοβίστον καὶ τὸν Κονέτζην κληρικούς  $\overline{i\beta}$  καὶ παροίκους  $\overline{i\beta}$ .

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Μοροβίσδου εἰς αὐτὸν τὸν Μορόβισδον καὶ τὸν Κοζιάκον καὶ τὴν Σλαβίστην καὶ τὴν Σθλετοβάν καὶ τὸν Λουκόβιτζον καὶ τὴν Πιάνιτζαν καὶ τὴν Μαλέσοβαν κληρικοὺς ιε 5 καὶ παροίκους τε.

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Βελεβουσδίου εἰς αὐτὴν τὴν Βελεβούσδαν καὶ τὸν Σουνδίασ|κον καὶ τὴν Γερμάνειαν καὶ τὸν Τερίμερον 5.260 καὶ τὸν Στοβὸν καὶ τὸν κάτω Σουνδέασκον καὶ τὰ Ῥάσλογα κληρικοὺς ἰε καὶ παροίκους ῑε.

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Τοιαδίτζης εἰς αὐτὴν τὴν Τοιάδιτζαν καὶ τὸν Πέρνικον καὶ τὴν Σύκοβον καὶ τὴν Σβενέαπος κελεύομεν ἔχειν κληρικοὺς  $\bar{\mu}$  καὶ παροίκους  $\bar{\mu}$ .

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Νίσου εἰς αὐτὴν τὴν Νίσον καὶ εἰς τὸ Μό-κρον καὶ τὸν Κομπλὸν (?) καὶ Τόπλιτζαν καὶ τὸν Σφελίγοβον 15 κληρικοὺς  $\bar{\mu}$ , καὶ παροίκους  $\bar{\mu}$ .

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Βοανίτζης εἰς τὴν Βοάνιτζαν καὶ τὸν Μορόβισκον καὶ τὸν Σφεντέρομον καὶ τὸν Γρομτσον (?) καὶ τὸν Διβίσισκον καὶ τὴν Ἰστααγλάγγαν καὶ τὸν Βορδάρισκον κληρικοὺς τὰ καὶ παροίκους τὰ.

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Βελεγοάδων εἰς αὐτὰ τὰ Βελάγοαδα καὶ τὸν Γραδέτζην καὶ τὸν Ὁμτζὸν καὶ τὸν Γλαβεντῖνον καὶ τὴν "Ασποην Έκκλησίαν κληρικοὺς μ̄ καὶ παροίκους μ̄.

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον τῆς Θοάμου κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς τε καὶ παροίκους τε.

Καὶ τὸν ἐπίσιοπον τῶν Σκοπίων εἰς αὐτὰ τὰ Σκόπια καὶ τὸν Bινέτζην καὶ τὸν Ποεάμορον καὶ τὴν Λύκοβαν καὶ τὸν Ποίνιπον κληρικοὺς  $\overline{\mu}$  καὶ παροίκους  $\overline{\mu}$ .

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Ποιζδοιάνων εἰς αὐτὰ τὰ Ποιζδοίανα καὶ τὸν Χοσνὸν καὶ τὸν Δεασκουμτζὸν καὶ τὸν Βοαίτον κληρικοὺς ιε 30 καὶ παροίκους ῖε.

Kαὶ τὸν ἐπίσκοπον  $\Lambda$ ιπαινίου εἰς πᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\lambda}$  καὶ παροίκους  $\overline{\lambda}$ .

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον  $\Sigma$ ερβίων κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\lambda}$  καὶ παροίκους  $\overline{\lambda}$ ,

1 φαδόβιστον Z 4 ποξίαπον Z. Σλάβιστην G 5 μολέσοβαν Z 7 βελέρονσδαν Z 8 καὶ νοι τὸν Σοννδ. fehlt bei G. Σοννδίασπον (sic) G. σονντιασκὸν Z 9 Σοννδέασπον (sic) G. σοναδέασπον Z 9 φαίλογα Z 11 Τριαδίτζαν G 12 Mit τὸν πέρνιπον bricht der Codex des Gerasimos ab; das übrige bietet nur Golubinskij 12 τὴν (sic) Συκ. Σβενέαπος (sic) 14 αὐτὴν τὴν (sic) N. 22 τὸν (sic)  $\Gamma_Q$ . 24 τῆς (sic)  $\Theta_Q$ .

Γνα έξκουσεύωνται οι τοιούτοι πάντες κληρικοί ἀπό τε οικοδομίου και των λοιπων ἐπηρειων, ως έξκουσεύοντο και ἐπὶ τοῦ Σαμουήλ. Όθεν και πρὸς εἰδησιν των μεθ' ἡμῶς βασιλέων ποιήσαντες τὸ παρὸν σιγίλλιον δεδώκαμεν τῷ ἀρχιεπισκόπω, βουλλώσαντες τῷ βουλλωτηρίω τῆς 5 βασιλείας ἡμῶν διὰ μολίβδου.

Έν μεν τοῦτο τοιοῦτον, ετερον δε.

Έπεὶ ὁ άγιώτατος ἀρχιεπίσκοπος Βουλγαρίας ἢτήσατο τὴν βασιλείαν ήμων μετά τὸ ἐκθέσθαι ταύτην σιγίλλιον διαλαμβάνον περί πάσης έπισκοπής Βουλγαρικής, δπόσην την ένορίαν έχει, ποιήσαι καλ έτερον 10 σιγίλλιον περί των λοιπων έπισκοπειών των μή συναριθμηθέντων έν τῶ προτέρω σιγιλλίω τῶν κατ' αὐτὸν λοιπῶν ἐπισκοπειῶν διὰ τὸ τοὺς γειτνιάζοντας μητροπολίτας καθαρπάσαι ταύτας έκ της Βουλγαρικής 8. 201 ένορίας καὶ πρὸς | αὐτοὺς οἰκειῶσαι. Καὶ ἡ βασιλεία μου οὐκ εὐδοκεῖ δδοβατείν τινα έξ αὐτῶν ἢ ἐκ τῶν ἀνθοώπων ἔως ένὸς βήματος ἔσω 15 των της Βουλγαρικης ένορίας, άλλα πάσας τας Βουλγαρικάς έπισκοπάς, ας ύπο Πέτρου τοῦ βασιλέως καὶ τοῦ Σαμουήλ έδεσπόζουτο καὶ κατείχοντο καὶ παρὰ τῶν τότε ἀρχιεπισκόπων καὶ τὰ λοιπὰ ἄπαντα κάστρα, τὰ αὐτὰ θεσπίζομεν έχειν καὶ διακρατεῖν τὸν νυνὶ άγιώτατον άρχιεπίσκοπον ού γάο άναιμωτί και πόνων χωρίς και ίδρώτων, άλλα διά 20 καστερίας πολυτελούς καὶ συμμαχίας θεϊκής υπόσπουδου τηυ χώραυ ταύτην ο θεός ήμεν έδωρήσατο, της άγαθότητος αὐτοῦ εὖ μάλα τρανῶς ήμεν ἀρωγούσης καὶ τὰ διεστώτα εἰς Εν συναπτούσης, ὑπὸ ζυγὸν Ενα θέμενος, τοὺς όρους και τὸν τύπον, τοὺς καλῶς παρὰ τῶν πρὸ ἡμῶν βασιλευσάντων θεσπισθέντας, μηδέν λυμηναμένης. εί γὰο τῆς χώρας 25 έγκρατείς έγενύμεθα, άλλὰ τὰ ταύτης δίκαια ἀπαράσπαστα διετηρήσαμεν, έπικυρούντες αὐτὰ διὰ χουσοβούλλων καὶ σιγιλλίων ήμων, καὶ τὸν νῦν άγιώτατον ἀρχιεπίσκοπον Βουλγαρίας τοσαύτην τὴν ἐνορίαν ἔχειν θεσπίζομεν, οίαν και πόσην είχε έπι Πέτρου τοῦ βασιλέως και δεσπόζειν και διακατέχειν πάσας τὰς ἐπισκοπὰς Βουλγαρίας, οὐχ ὅσαι δηλαδή 30 τῷ προτέρῷ σιγιλλίῷ ἔτυχον τεθεῖσαι, ἀλλὰ καὶ ὅσαι διαλαθοῦσαι οὐ ταύταις συνετάγησαν καί αί διὰ τῶν παρόντων σιγιλλίων έμφανισθεῖσαι καὶ έξ ὀνόματος τεθεϊσαι, καὶ ταύταις ώς καὶ ταῖς λοιπαῖς κληρικούς καί παροίκους δωρούμεθα ήγουν κελεύομεν έχειν τον Δρίστρας έπίσκοπον είς τὰ κάστρα τῆς ένορίας αὐτοῦ καὶ τὰ λοιπὰ κάστρα τὰ περί 35 αὐτήν πληρικούς μ καὶ παροίκους μ. Ἐπὶ Πέτρου γὰρ βασιλεύσαντος έν Βουλγαρία αύτη μεν τῷ τῆς ἀρχιεπισμοπῆς ἀξιώματι έλαμπρύνετο. μετά δὲ τοῦτο ἀπὸ τόπου εἰς τόπον μεταβαινόντων τῶν ἀρχιεπισκόπων, τοῦ μὲν εἰς Τοιάδιτζαν, τοῦ δὲ ἐν τοῖς Βοδηνοῖς καὶ ἐν τοῖς Μο-

<sup>1</sup> ξξιουσεύονται 4 βουλλόσαντες 8 ταύτην (sic) 10 und 11 ξπισκοπῶν? 10 συναριθμιθέντων 11 πρωτέρω 21 εὐμάλα 22 διεστώτα. δνό 24 λεμηναμένης 29 οὐν 31 ταυταῖς 38 Τριαδίτζαν. δὲ fehlt bei G

γλαίνοις, εἶθ' οὕτω ἐν τῆ 'Αχρίδη τὸν νῦν εὕρομεν ἀρχιεπίσκοπον, καὶ αὐτὴν μὲν τὴν 'Αχρίδα τὸν ἀρχιεπίσκοπον ἔχειν, ἐπίσκοπον δὲ εἰς τὴν Δρίστραν χειροτονῆσαι.

Τον δὲ ἐπίσκοπον Βοδίνης κελεύομεν ἔχειν εἰς τὰ κάστρα τῆς ἐνορίας αὐτοῦ κληρικοὺς μ̄ καὶ παροίκους μ̄. ὅτι γὰρ καὶ προσφορω- 5 τάτη αὕτη μοι γέγονε καὶ προοδευτικωτάτη καὶ πρὸς τὴν τῆς χώρας εὐθεῖαν δδὸν τὰς εἰσόδους ἀνέφξεν, ἔδει | πάντως αὐτὴν καὶ μεγίστων s. 262 ἐπιτεύξασθαι ἀμοιβῶν καὶ τῶν κρειττόνων πάντως ὑπεραρθῆναι ἀλλὰ διὰ τὸ μὴ ὑπεραίρειν καὶ ὑπερκεῖσθαι τοῦ ἀρχιεπισκόπου κληρικῶν καὶ παροίκων τὴν ἰσομοιρίαν τοῦ ἀρχιεπισκόπου ταύτῃ δεδώκαμεν, 10 ἐπαυξήσαντες δέκα ὑπὲρ τοὺς ἑβδομήκοντα τοῦ ἀρχιεπισκόπου.

Τον δε επίσκοπον 'Ράσου είς πᾶσαν την ενορίαν αὐτοῦ κελεύομεν εχειν κληρικούς τε και παροίκους τε.

Τον δὲ ἐπίσμοπον  $\Omega$ οαίας κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\iota\beta}$  καὶ παροίκους  $\overline{\iota\beta}$ .

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Tξερνίκου .κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ένορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\imath}$ ε καὶ παροίκους  $\overline{\imath}$ ε.

Τον δὲ ἐπίσκοπον Χιμαίρας κελεύομεν ἔχειν εἰς μᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\iota \beta}$  καὶ παροίκους  $\overline{\iota \beta}$ .

τὸν γὰο μητοοπολίτην Δυροαχίου μόνον τῷ θρόνῷ αὐτοῦ ἐμμεῖναι 20 κελεύομεν καὶ ἀρκεῖσθαι τοῖς περὶ αὐτὸν κτήμασι καὶ χρήμασι, καὶ μὴ ἐπιβαίνειν ταῖς τῆς Βουλγαρίας ἐπισκοπαῖς. τῷ γὰο ἀρχιεπισκόπῷ Βουλγαρίας ταύτας ἐκυρώσαμεν, ὡς καὶ ἀπὸ παλαιοῦ τὸ κῦρος ἦν αὐτῷ καὶ ἡ ἐξουσία παρὰ τῶν ἀρχαίων τετύπωται. οὐ γὰο παραχαράττομέν τι ἐκ τῶν προτυπωθέντων τῆ ἀρχιεπισκοπῆ Βουλγαρίας, ἀλλ' εἰ καὶ ἡμαυρώθησαν, 25 ἀνιστοροῦμεν καὶ ἀνατυποῦμεν διὰ τοῦ παρόντος σιγιλλίου ἡμῶν, ἀπαράθραυστά τε διατηρεῖσθαι καὶ ἀκαινοτόμητα πάντα τὰ ἐξ ἀρχαίων ἀνήκοντα τῆ ἀρχιεπισκοπῆ καὶ μήτε τὸν αὐτὸν καὶ τοὺς λοιποὺς ἐν ταῖς Βουλγαρίας ἐπισκοπαῖς ζυγομαχεῖν, ἀρκεῖσθαί τε τοῖς ἰδίοις καὶ ἐξ ἀρχαίων ὕρων βεβαιωθεῖσιν, ἀίδιον μένειν τῆ ἰδία δεσποτεία καὶ ἀκαινοτόμητον. 30

Tον δὲ ἐπίσκοπον 'Aδοι ανουπόλεως κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\iota}$ ε καὶ παροίκους  $\overline{\iota}$ ε.

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον . . . . κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ἐνοοίαν αὐτοῦ κληοικοὺς τε καὶ παροίκους τε.

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον Bο θο ώτου κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν  $\sin \theta$ ένορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\sin \theta$  καὶ παροίκους  $\sin \theta$ .

Τον δε επίσκοπον Ίωαννίνων κελεύομεν έχειν είς πάσαν την ένορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς τε καὶ παροίκους τε.

<sup>5</sup> προσφωροτάτη αὔτη μοὶ 6 προσδευτικωτάτη. Das Wort προυδευτικύς von προυδευτής ist neu 7 ὁδὸν. εἰδόσους μεγίστου 20 ἐμμεῖναι 23 κύρος 25 προτυποθέντων 33 Der Name fehlt im Codex 35 τὴν fehlt

Καὶ τὸν ἐπίσκοπον [αὐτὸν] Κοζίλης κελεύομεν ἔχειν εἰς πᾶσαν τὴν ἐνορίαν αὐτοῦ κληρικοὺς  $\overline{\iota \varepsilon}$  καὶ παροίκους  $\overline{\iota \varepsilon}$ .

Τον δε επίσκοπον Πέτρου κελεύομεν έχειν εἰς πᾶσαν τὴν ένορίαν αὐτοῦ κληρικούς  $\mu$  καὶ παροίκους  $\overline{\mu}$ .

Οὐ μόνον δὲ τὰς ἐξ ὀνόματος τεθείσας ἐπισκοπὰς ἔχειν θεσπίζομεν τὸν άγιωτατον ἀρχιεπίσκοπον Βουλγαρίας, άλλ' εί καὶ λοιπαὶ 8. 263 ύπελείφθησαν | διὰ λήθην μὴ έμφανισθεϊσαι καὶ τῶν Βουλγαοικῶν ύρων έντός είσι, και ταύτας διακατέχειν και δεσπόζειν παρακελευόμεθα, καὶ ὅσα ἔτερα ὑπελείφθησαν κάστρα ἐκτὸς τῶν σιγιλλίων τῆς βασιλείας 10 μου, ταύτα πάντα κατέχειν τὸν αὐτὸν άγιώτατον ἀρχιεπίσκοπον καὶ λαμβάνειν τὸ κανονικὸν αὐτῶν πάντων καὶ τῶν ἀνὰ πᾶσαν Βουλγαρίαν Βλάχων καὶ τῶν περὶ τὸν Βαρδάρειον Τουρκῶν, ὅσοι ἐντὸς Βουλγαρικών δρων εἰσὶ, τιμών δὲ αὐτὸν καὶ σέβεσθαι μεγάλως καὶ άκούειν του λόγου αὐτοῦ καὶ τῆς παραινέσεως καὶ πάντας τοὺς ἐν 15 Βουλγαρία στρατηγούς καὶ λοιπούς ἀπαιτητάς καὶ ἄργοντας, καὶ μὴ περικόπτεσθαι αὐτοὺς μήτε εἰς μοναστήριον Βουλγαρικόν, μήτε εἰς έκκλησίαν ή εν οιωδήποτε εκκλησιαστικώ όλως πράγματι, μήτε κωλύειν αὐτὸν μήτε τοὺς ὑπ' αὐτὸν θεοφιλεστάτους ἐπισκόπους ἢ ἐμποδίζειν τούτους, ίνα μη μεγάλην και άσυμπαθη δ τοιούτος άπο της μεθ' ήμᾶς βασιλέων ποιήσαντες τὸ παρὸν σιγίλλιον, δεδώκαμεν τῷ άγιωτάτω άρχιεπισκόπω, βουλλώσαντες τῶ βουλλωτηρίω τῆς βασιλείας ήμων διὰ μολίβδου μηνὶ μαίω έτους έξακισχιλιοστού πεντακοσιοστοῦ είκοστοῦ ὀγδόου.

Έτι δὲ καὶ ἕτεφον:

25

Τῆ ἀγιωτάτη ἀρχιεπισκοκῆ Βουλγαρίας τὸ παρὸν σιγίλλιον ἐδόθη τῆς βασιλείας ἡμῶν, ὡς ἀν ἀκωλύτως κατέχη τὰς ἐπισκοπὰς ταύτας τῶν τε Σερβίων καὶ Σταγῶν καὶ Βερροίας· τοῖς Βουλγαρικοῖς γὰρ ὅροις καὶ ταύτας διακειμένας διὰ τοῦ παρόντος ἡμῶν σιγιλλίου ταῖς κοιλοιπαῖς συνετάξαμεν ἐπισκοπαῖς καὶ τῆ ἀρχιεπισκοπῆ Βουλγαρίας ἐκυρώσαμεν, καὶ ταύταις δὲ κληρικοὺς καὶ παροίκους δωρήσασθαι διενοησάμεθα·

τῷ μὲν Σταγῶν παφοίκους τβ καὶ κληφικούς τβ,

τῷ δὲ Bερροίας κληρικούς  $\overline{\lambda}$  καὶ παροίκους  $\overline{\lambda}$ ,

τῆ δὲ ἐπισκοπῆ Σερβίων τῷ πρώτφ σιγιλλίφ ἐδύθη αὐτοῖς καὶ μὴ κωλύηται.

Basileios hat nach der Eroberung des bulgarischen Reiches die ganze Verfassung und Verwaltung durchaus auf dem alten Fuße be-

<sup>3</sup> ἔχειν fehlt 7 λίθην έμφανιθεῖσαι 8 τούτας 16 περικόπεσθαι (?) 20 εἰδήσιν 27 ὧσὰν κατέχει 28 τε | δὲ Σερβιῶν 28 und 33 Στάγων 35 σιγίλλ $\varphi$ αὐτοῖς (sic) 36 κολύηται

lassen'); ebenso wurde der Kirche von Bulgarien ihre bisherige Unabhängigkeit von Konstantinopel durch die drei Erlasse im weitesten Umfange garantiert. Wie Basileios in politischer Beziehung die bisherigen Naturalleistungen aufrecht erhielt, deren Umwandlung in Geldabgaben zwanzig Jahre später zur Revolution führte, so scheint er auch der Kirche ihr nationales Gepräge gelassen zu haben; wenigstens der von ihm eingesetzte erste Erzbischof Johannes war ein Landeskind, während erst sein nach Basileios' Tod eingesetzter Nachfolger Leon griechischer Nationalität ist. (πρῶτος ἐκ Ῥωμαίων.)²)

In den Erlassen wird dem Erzbischof und ebenso seinen sämtlichen Suffraganen durch kaiserliches Privileg eine bestimmte Auzahl Kleriker und Πάροιποι für jede Kirche garantiert. Neben der Archiepiskopaldiöcese werden sechzehn bischöfliche aufgezählt. Die bischöflichen Kleriker sind von den Staatslasten frei, ως έξμουσεύοντο μαὶ έπὶ τοῦ Σαμουήλ. Es ist demnach vollkommen klar: das Privileg des Kaisers bestätigt der achridensischen Erzdiöcese denjenigen Umfang, welchen sie in der letzten Zeit des Reiches, unter Car Samuel, besaß. Allein damit giebt sich der Erzbischof nicht zufrieden. Er will den alten Umfang seiner Erzdiöcese hergestellt wissen, wie er unter Car Peter (927-968) bestanden hatte. Und der Kaiser willfahrt ihm auch hierin. Im zweiten Erlass vom Mai 1020 wird ausdrücklich festgestellt: καὶ τὸν νῦν ἁγιώτατον ἀρχιεπίσκοπον Βουλγαρίας τοσαύτην τὴν ἐνορίαν έχειν θεσπίζομεν, οΐαν καὶ πόσην είχε έπὶ Πέτρου τοῦ βασιλέως καὶ δεσπόζειν καὶ διακατέχειν πάσας τὰς ἐπισκοπὰς Βουλγαρίας, οὐχ ὅσαι δηλαδή τῶ προτέρω σιγιλλίω ἔτυχον τεθείσαι, ἀλλὰ καὶ ὅσαι διαλαθοῦσαι οὐ ταύταις συνετάγησαν καὶ αί διὰ τῶν παρόντων σιγιλλίων έμφανισθεϊσαι καὶ έξ ὀνόματος τεθεϊσαι. So werden Dristra, Bdyn, Rhasos und eine ganze Reihe Suffragane der Metropolen Thessalonike, Naupaktos und Dyrrachion der Diöcese von Achrida zugesprochen. Endlich der dritte Erlass verfügt dasselbe bezüglich der Diöcesen Serbia (das schon zum Samuelischen Bestand gehört hatte), Stagoi und Berröa.

<sup>1)</sup> Die Urkunde II: εἰ γὰρ τῆς χώρας ἐγιρατεῖς ἐγενόμεθα, ἀλλὰ τὰ ταύτης δίκαια ἀπαράσκαστα διετηρήσαμεν, ἐπικυροῦντες αὐτὰ διὰ χρυσοβούλλων καὶ σιγιλλίων ἡμῶν. Skylitzes 715, 1: Βασιλείου γὰρ τοῦ βασιλέως, ὁπηνίκα τὴν Βουλγαρίαν ὑπηγάγετο, μὴ θελήσαντός τι νεοχμῆσαι τῶν ἐθίμων αὐτοῦ, ἀλλ' ὑπὸ τοῖς σφετέροις ἀρχουσί τε καὶ ἤθεσι τὰ καθ' ἑαυτοὺς ὀρίσαντος διεξάγεσθαι, καθώς που καὶ ἐπὶ τοῦ Σαμουήλ. = Kedren. II 530, 10.

<sup>2)</sup> Vgl. Zachariä, Beiträge S. 22: "Die Worte sollen im allgemeinen ausdrücken, daß mit diesem Leo eine neue Ära der 'Aquenianono Boulyaçlas beginnt. Im besondern sollen sie wohl besagen, daß die Erzbischöfe von nun an nicht mehr ausschließlich aus der bulgarischen Geistlichkeit gewählt worden sind, sondern vielmehr aus der byzantinischen, den Romäern im neueren Sinne."

Wir gehen nun zur Betrachtung des Einzelnen über. Hierin ist schon von Frühern, wie Tafel, namentlich aber von Golubinskij in dem gelehrten und äußerst gründlichen Abschnitte: "einzelne Bemerkungen geographischer und historischer Art über die Eparchien" S. 46—78 ganz vorzüglich vorgearbeitet worden. Ich werde mich daher auf einige kurze Bemerkungen beschränken, zumal mir die einschlägige neuere Litteratur meist unzugänglich ist.

## I. Die Diöcesen des Samuelischen Reiches.

1) 'Αχοίς-Ochrid mit den κάστοα: 'Αχοίς, Ποέσπα, Μόκοος und Κίτζαβις.

Prespa, am gleichnamigen See gelegen, von den Byzantinern oft erwähnt, noch heute Presba oder Ahil nach dem heil. Achilleios, dessen Gebeine Car Samuel von Larissa dahin überführt hatte. Kedren. II 436, 7. Erzbischof Theophylaktos hält eine Synode daselbst ab: τὴν ἐν τῷ ἐν ἀγίοις περὶ ᾿Αχιλλέως τελουμένην ἐνταῦθα σύνοδον. epist. 23 ed. J. Lami (opera ed. Venet. III 730).

Mokros: Theophylakt. epist. 65 Meursius p. 699 ed. Venet.: τὰ δὲ κατὰ τὴν ᾿Αχρίδα πάντα φόβου μεστὰ καὶ τὸ τοῦ Μόκρου μέρος. ὁ δὲ Μόκρος, τῆς ᾿Αχρίδος τμῆμα, παρὰ τοῦ δούλου καὶ ἀποστάτου λελήισται. ep. 16 Finetti p. 576: τοὺς ἡμετέρους ἀγροίκους Μοκρηνούς. Demetrios Chomat. 139. Analecta ed. Pitra VII 547: ὁ ἐν τῷ Μόκρῷ τὰς οἰκήσεις ποιούμενος Ῥάδος ὁ στρατιώτης, heute Mokra; le hameau de Mocréna. Pouqueville, voyage II 395. Zahlreiche Belege bei Golubinskij S. 57. Noch im Beginn des 18. Jahrhunderts wird von Chrysanthos unter den Suffraganen von Achrida als 14. erwähnt: ὁ Γκόρας καὶ Μόκρας.

Kitzabis: Κύτζαβις Georg. Akrop. 150, 2; 155, 8. Κίτζαβις Ephraem. 9153. Theophylakt. epist. 27. Meursius p. 663: Κίτταβα... ἐνορία τίς ἐστι τῆ καθ' ἡμῖν ἀρχιεπισκοπῆ διαφέρουσα. Der Vorsteher eines dortigen Klosters hatte vom Patriarchen das Recht der Stauropegie erlangt, wogegen der Erzbischof mit großer Energie seine Autokephalie geltend macht. Kičav, heute Kićevo, türkisch Kričovo, auf den Karten Krtschawa. Golubinskij S. 59. Jireček, Gesch. d. Bulgaren S. 43 u. 575. Im vorigen Jahrhundert ist der 13. Suffragan von Achrida δ Κιτζάβου.

2) Καστοφία mit Κούφεστος (Κουφέων) Κολώνη, Δεάβολις, Βοῶσα und Μῶφος.

Kastoria bulg. Kostur, türk. Kesrie, die bekannte Stadt am gleichnamigen See, nimmt in allen Aufzählungen der Suffragane von Achrida die erste Stelle ein. Der Bischof ist daher πρωτόθρονος der Diöcese, wie Kaisareia unter den Metropolen von Byzanz, Tyros unter denen von Antiochien, Tamasia in der autokephalen Diöcese Kypros (Acta V

S. 425), Włodzimirz in Volhynien unter denen von Halicz, vgl. Demetr. Chom. 379: δ ερώτατος Καστορίας ἀρχιερεὺς καὶ πρωτόθρονος τῶν καθ' ἡμᾶς ἀγιωτάτων ἐκκλησιῶν. 565: δ ερώτατος Καστορίας καὶ πρωτόθρονος. hist. Patriarch. 187, 3: δ ταπεινὸς μητροπολίτης Καστωρίας Ἰωάσαφ καὶ πρωτόθρονος πάσης Βουλγαρίας. Zachariä, Beiträge S. 31 Nr. 1 zieht aus diesem Titel unrichtige Folgerungen.

Kurestos statt Κουφέων, wie der Codex des Gerasimos bietet, wird von Golubinskij S. 58 vielleicht richtig mit Korytza kombiniert. δ Κοφυτζᾶς oder mit vollem Titel δ Κοφυτζᾶς καλ Σελασφόφου (Dèvol) war der dritte Suffragan von Achrida nach Chrysanthos.

Kolone Κολώνεια Kedren. 474, 13. Georg. Pachymer. I p. 107, 2. οἴ τε τὰς Δεαβόλεις νεμόμενοι ἀλβανοὶ νομάδες καὶ οἱ τὰς Κολωνείας. Kantakuzen. I p. 279, 23. Provincia Colonie im Privileg Alexios' III. Zachariä, Ius graeco-rom. III S. 560. Noch heute ein Bergdistrikt westlich von Kastoria und südlich von Korytza "the district of Kolonia". Leake, travels in northern Greece I 342; IV 113. Golubinskij S. 58, 59.

Deabolis Dêvol, häufig (auch in der Schreibung Διάβολις) bei Kedrenos, Skylitzes, Anna Komnena, Kantakuzenos u. s. f. erwähnt. Ναοὺμ ὁ θαυματουργὸς ἐν τῷ Λιβανίσιῳ Διαβόλεως κείμενος vita S. Clementis p. IX. Provincia Dyavoleos Ius graeco-rom. III S. 560. Die Stadt entspricht den Trümmern des unweit des heutigen Dêvol gelegenen Eski Dêvol. Golubinskij S. 59.

Boosa Voosa am obern Laufe der Vojuca (Βιῶσα, Βοοῦσα, Βοοῦσα, dem 'Αῷος der Alten), Golubinskij S. 59. Voússa auf Leake's Karte.

Moros unbekannt.

3) Γλαβίνιτζα mit Κάνινα und Νεανίσκα.

Glabinitza Glavinica, vita S. Clementis p. 24: καὶ κατ' 'Αχοίδα καὶ Γλαβενίτζαν ἀναπαύσεως τόπους αὐτῷ ἐχαρίσατο vgl. p. 29. Theophylaktos ep. 7 Finetti p. 566 erwähnt es neben Bidyne und Sthlanitza: ἀπὸ Γλαβηνίτζης. Ein Bischof von Glavinica ὁ Γλαβηνίτζης ep. 32 Lami p. 738, ein Kloster des heil. Demetrios κατὰ Γλαβήνιτζαν. Demetr. Chom. 569. Notitia C hat ὁ Κεφαληνίας ἤτοι Γλαβινίτζης, vgl. Miklosich v. S. Clementis praef. p. XXII Cephaloniae bulgarice Glavenica. Not. episc. III 614 Parthey: ὁ Γλαβινίτζας ἤτοι 'Ακροκεραυνείας, ebenso X 696. Die Stadt wird sehr oft bei Anna Komnena erwähnt. Wegen des Doppelnamens der Notitia hat man sie auf Kap Glossa (Linguetta) gesucht. Indessen bereits Tafel (de Thessalonica p. 70) und, ohne seine Ausführungen zu kennen, G. Hirschfeld und Ramsay haben gezeigt, daß durch ἤτοι in der Regel zwei ver-

schiedene Ortsnamen vereinigt werden, welche unter einem Bischof stehen, sei es dass zwei ehemals selbständige Bistümer uniert wurden, sei es dass der Sitz des Bischofs aus dem einen in den andern Ort verlegt wurde, sei es aus andern Gründen. In der bulgarischen Notitia C bezeichnen freilich die Doppelnamen fast stets denselben Ort; aber dort ist als griechische Bezeichnung für Glavinica Kephalenia gesetzt. Es kommt hinzu, dass Anna Komnena Kanina, Aulon und Jericho (Oricum) sehr häufig zusammen nennt (vgl. I 70, 12; II 199, 15; 206, 13), mit ihnen aber niemals, wie man bei einer Lage auf Kap Glossa erwartet, Glabinitza verbindet. I 223, 5 τὴν Γλαβινίτζαν και τὰ Ἰωαννίνα beweist für die Lage der erstern Stadt gleichfalls nichts, da hier nur die bedeutendsten Städte des Themas Nikopolis angeführt werden. Über die genaue Lage von Glavinica läßt sich demnach nichts Bestimmtes aussagen.

Kanina, den Namen trägt noch heute ein Städtchen wenig südlich von Avlona. Bei den Byzantinern wird die Stadt außerordentlich häufig erwähnt. Im Vat. 828: δ Ἰλλυοικοῦ ἤτοι Κανίνων, ebenso Parthey Append. I, 6: Ἰλλυοικὸν τὰ νῦν Κανίνα, und III 108: Ἰλλυοικὸν τὰ νῦν Κανίνια καὶ ἡ Σερβία. Man möchte demnach vermuten, daß bei Demetrios Chom. 568 τοῦ ἰερωτάτου ἐπισκόπου Ἰλλυοιῶν ἤτοι Κανίνων statt Ἰανίνων zu lesen sei. Theophylakt. (ep. 27 Lami p. 732) hofft dort ἐπὶ δὲ τὰ τῶν Καννίνων μέρη mit dem Metropoliten von Naupaktos zusammenzutreffen.

Neaniska unbekannt.

4) Μόγλαινα mit Ποόσαπος, Μερίχοβα, Σετίνη, 'Οστοοβός und Ζαόδουα.

Moglaina: slaw. Moglen oder Meglen. Der Name Moglena haftet noch heute an einem Bergdistrikt nordwestlich von Vodena. Über die Landschaft Meglen und die sprachlich eine merkwürdige Sonderstellung einnehmenden moglenitischen Rumänen (Vlachen) vgl. G. Weigand, Vlacho-Meglen, eine ethnographisch-philologische Untersuchung, Leipzig 1892. Leake III 268. Kedrenos II 461, 17 erwähnt die χώρα τῶν Μογλένων und bemerkt, daß das gleichnamige φρούριον nahe bei Ἐνώτιον lag 462, G. Dadurch ist die Lage der jetzt verschwundenen Stadt unweit dem heutigen im Süden der Moglena gelegenen Notia (Notja) gesichert. Stadt und Bistum werden häufig erwähnt. δ ἐερώτανος ἐπίσκοπος Μογλένων auf einer Synode des Demetrios Chom. 566. Über die Geschichte von Moglena und sein Bistum vgl. jetzt namentlich C. Jireček, Archiv f. slav. Philol. XV 97 ff.

Prosakos, slav. Prosêk. Tafel, de Thessalonica S. 295 ff. Unter Demetrios Chomatianos gehörte der Ort zur Diöcese von Strumica 536. Merichoba Morikhova östlich von Bitolia am Karacu. Golubinskij S. 61.

Setine: Kedren. Η 466, 3: τὴν Σέταιναν, ἐν ἦ βασίλεια ἦσαν τοῦ Σαμουήλ. Šafařik, sl. Altert. Η 225.

Ostrobos, Ostrovo.

Zaodrya unbekannt.

5) Βούτελις mit Πελαγονία, Ποίλαπος, Δευφέτη und Βελεσσός. Butelis, Bitolia (ἡ Μπιτώλια), türk. Toli-Monastir (τὸ Μοναστή-οιον). Die Byzantiner gebrauchen dafür in der Regel den klassischen Namen ἡ Πελαγονία. Daß auch hier Βούτελις und Πελαγονία identisch sind, geht daraus hervor, daß während sonst regelmäßig nach Nennung des Bischofs dessen Stadt als erstes κάστρον aufgezählt wird (εἰς αὐτὴν τὴν Καστορίαν, εἰς αὐτὴν τὴν Στρούμμιτζαν u. s. f.) hier die Aufzählung der κάστρα gleich mit Pelagonia beginnt. Des Bischofs von Pelagonia gedenken sowohl Theophylaktos, als Demetrios Chomatianos.

Prilapos, Prilâp. Der Protopapas von Prilâp hatte jährliche Gefälle an den Bischof von Pelagonia zu entrichten. Demetr. Chom. 575.

Deurete, wahrscheinlich das von Kantakuzenos (I p. 428, 17) erwähnte Kastell: καλ Βουτζοῦνιν μέν τι φρούριον προσαγορευόμενον εἶλεν ἐξ ἐφόδου, Δεύριτζαν δὲ παλ Δουβροῦνιν καλ Καβαλλάριον καλ Σιδηρόκαστρον φρούρια καλ αὐτὰ παρεστήσατο ὁμολογία.

Belessos: Veles-Kjöprülü.

6) Στοούμμιτζα mit 'Ραδοβίστος und Κονέτζης.

Strummitza: Strumica-Strumnica.

Radobistos: Radovišt südöstlich von Štip. 'Ραδοβόσδιον Kantak. I p. 475, 11.

Konetzes: heute Konča, nordwestlich von Strumica.

7) Μοφόβισδος mit Κοζιάκος, Σλαβίστη, Σθλετοβά, Λουκόβιτζος, Πιάνιτζα und Μαλέσοβα.

Morobisdos: Morozvizd. Golubinskij S. 63. Ποέσβεις έπ Πελαγονίας παὶ Μωφοβίσδου παὶ Λιπενίου. Kedren. II 467, 10.

Koziakos: Kozjak, ein Dorf nordöstlich von Prilêp. Golubinskij a.a.O. Slabiste: Slavištje etwas südlich von Vranja. Golubinskij a.a.O. Sthletoba: Zletova, heute Zletovo, nordöstlich von Štip.

Lukobitzos: unsicher.

Pianitza: Pijanec im Quellgebiet der Brêgalnica, dem Wohnsitze des bulgarischen Stammes der Pijanci. Jireček, Gesch. d. Bulgaren S. 112, 575.

Malesoba: Malešovo Golubinskij S. 64. Der Bischofsitz heißt in der Notitia B ή Μαλεσόβα, in C ὁ Μοφοβισδίου. Theophylakt. (ep. 32 Meursius p. 671) nennt ihn ebenfalls Malesoba: ἔγφαψα μὲν

ταῦτα καὶ πρὸς τὸν Πελαγόνιον καὶ πρὸς τὸν Στρομβίτζης καὶ πρὸς τὸν Μαλεσόβης. Demetr. Chomat. 626: ὁ σοφώτατος Βουλγαρίας ὁ μακαριστὸς Θεοφύλακτος . . ἐν τῷ πρὸς Νικόλαον διάκονον καὶ κανστρένσιον, τὸν ὕστερον ἐπίσκοπον Μαλεσόβης πεμφθέντι παρ' αὐτοῦ λόγφ. Es scheint demnach, daſs im 11. Jahrhundert die Kathedra von Morozvizd nach Malešovo verlegt ward. Im Privileg Kaiser Alexios' III. steht auch Malešovo an erster Stelle; Zachariä, Ius Gr. R. III 560: Provincia Malesovii et Morovisdii.

8) Βελεβούσδα mit Σουνδίασκος, Γερμάνεια, Τερίμερος, Στοβὸς, κάτω Σουνδέασκος und Ῥάσλογα.

Belebusda: griechisch Βελεβούσδα, Βελεβούσδιον, Βελεβούσδιν, Βελμάσδιν (Kantakuz. I 428, 21). Provincia Triadice et Vvelevusdii. Zachariä, Ius Gr. R. III 560. Velbužd heute Köstendil.

Germaneia: vgl. Golubinskij S. 66.

Stobos: das Dorf Stob am Rylafluss im Becken von Sofia. Jireček, Gesch. d. Bulgaren S. 54.

Die übrigen sind unbekannt.

9) Τοιάδιτζα mit Πέονικος, Σύκοβος und Σβενέαπος.

Triaditza: Serdica-Srêdec-Sofia.

Pernikos: Pernik im Quellgebiet der Struma. Jireček a. a. O. S. 41. Kedren. II 465, 1. τὸ περίπυστον φρούριον τὸν Πέρνικον. 467, 7. Anna Comnena I 442, 19.

Die andern sind unbekannt.

10) Νίσος mit Μόπρος, Κομπλὸς, Τόπλιτζα und Σφελίγοβος.

 $\bf Nisos:$  Niš-Nissa, das antike Naïssus. Vgl. Kanitz, Donaubulgarien und der Balkan II 152 ff.

Toplitza: Toplica am gleichnamigen Flusse. Golubinskij S. 67. Späterhin ist Toplica eine der Eparchien des autokephalen Patriarchats Peć mit dem Bischofsitz im Kloster des heil. Nikolaj. Golubinskij S. 464. Mackenzie and Irby, travels in the slavonic provinces of Turkey-in-Europe II S. 30.

Spheligobos: Svrljig nordöstlich von Niš. Golubinskij S. 67. Kanitz a. a. O. S. 155.

Die andern sind unbekannt.

11) Βοανίτζα mit Μορόβισκος, Σφεντέρομος, Γρόντσος, Διβίσισκος, Ίστααγλάγγα und Βροδάρισκος.

Branitza wird von Golubinskij als das von Byzantinern und Abendländern vielerwähnte Braničevo- $B\varrho\alpha\nui\tau\xi o\beta\alpha$  an der Einmündung der Morawa in die Donau erklärt. Die beiden Bistümerverzeichnisse verbürgen die Richtigkeit dieser Vermutung. Vgl. Šafařik II-S. 209.

Morobiskos wird von Golubinskij S. 68 mit dem an der Mün-

dung der Morava gelegenen gleichnamigen Orte zusammengestellt. Kedren. II 527, 8: ἄχοι Μωράβου καὶ Βελεγράδων, φρούρια δὲ ταῦτα τῆς Παννονίας κατὰ τῆν περαίαν τοῦ Ἰστρου διακείμενα. Da der Bischof in der zweiten Notitia δ Μοράβου ἤτοι Βρανιτζάβου heißt, kann man daraus schließen, daß er zeitweise seine Residenz von Braničevo nach Morava verlegt hat. Der von Theophylakt. (ep. 14 Lami p. 722) erwähnte δ Μορόβου wird demnach gleichfalls ein Bischof von Braničevo sein. Verschieden ist nach Šafařik der τόπος Μόραβα (Kantakuz. I 260, 12); über die Lage ergiebt sich aus Kantakuzenos' Worten nichts. Vielleicht ist es die bischöfliche Kathedra Morava oder Moravica, deren Inhaber im Kloster des heil. Achillij (serb. Archilij) bei dem heutigen Dorfe Arilê seinen Sitz hatte. Golubinskij S. 465.

Sphenteromos: Smederevo-Semendria. τὸ Σμέδροβον. Dukas 206, 6. ἡ Σπένδεροβος τὰ Τριβαλλῶν βασίλεια. Chalkokondylas 247, 5; 11; 246, 1; Σπενδερόβη 459, 5; 22; 23.

Die übrigen sind dunkel.

12) Βελέγοαδα mit Γοαδέτζης, 'Ομτζός, Γλαβεντίνος und "Ασποη Έπιλησία.

Belegrada: Golubinskij S. 68 denkt an Βελλέγοαδα, Βαλάγοιτα = Bêlgrad heute Berat in Albanien. Im vorigen Jahrhundert führt auch der fünfte Suffragan von Achrida den Titel: δ Βελλαγοάδων, Καννίνης τε καὶ Σπαθίας. Indessen da in unsrer Aufzählung serbische Bistümer vorangehen und ein solches, wie wir sehen werden, nachfolgt, muß an das serbische Bêlgrad gedacht werden (so auch Jireček, Gesch. d. Bulg. S. 202 Nr. 1).

Von den folgenden Namen weiß ich keinen zu identifizieren. Unter den sonst bekannten "Weißkirchen" paßt keine zu unsrem "Ασποη 'Επαλησία. "Ασποαι 'Επαλησίαι Anna Comnena I 243, 5 und 16 liegt in Macedonien am Vardar unweit Moglena, und ebensowenig kann an Bêlocerkov gedacht werden, die spätere Eparchie des Patriarchats von Peć. Sie liegt viel zu südlich, da Kruševac zu ihrem Gebiete gehörte und sie zeitweise mit Niš uniert war. Vgl. die Ausführungen von Golubinskij S. 496, 497.

13) Θοάμος: Über diesen verdorbenen und bis dahin unerklärten Namen gewähren die beiden Notitien Aufschluß, von denen Β τὸ Στοιάμον und C ὁ Σιομίον ἤτοι Στοιάμον bietet. Damit vergleiche man Parthey im Hierokles App. 32: Σύομιον ἡ νῦν Οὐγγοία καὶ Στοίαμος (so eine Handschrift für Στοίωμος). Σίομιον ist bei den späteren Byzantinern nicht Landname (so noch bei Kinnamos), sondern Stadtname für Ζεύγμη, Ζεύγμινον, Zemlin. Niketas Choniates 122, 19 giebt folgende Erklärung von Φραγγοχωρίον: ἔστι δὲ τόδε

τμήμα τής Οὐγγρίας οὐ τὸ ἐλάχιστον, ἀλλ' ίκανῶς πολυάνθρωπον, μεταξὺ Ἰστρου καὶ Σαούβου τῶν ποταμῶν ἀναπεπταμένον, καθ' ὁ καὶ φρούριον ἐρυμνότατον ἔκτισται, ὁ Ζεύγμινον ἐπικέκληται, ὅπερ νῦν λέγεται Σίρμιον.¹)

14) Σκόπια mit Βινέτζης, Ποεάμορος, Αύκοβα, Ποίνιπος.

Skopia, das antike Scupi, heute Üsküb.

Golubinskij S. 70 bringt Lykoba mit Lukovica, einem Dorfe südlich und Βινέτζη mit Binač, einem Dorfe nördlich von Skopia zusammen. Die beiden andern sind unbekannt.

15) Ποιζδοίανα mit Χοσνός, Λεασκουμτζός und Βοαίτος.

Golubinskij S. 71 sieht in der Kathedra Priština, und demgemäß hat er auch die anderen Orte in der Nachbarschaft zu finden gewußt, so Chosnos in Chvostno, dem Mittelpunkt der spätern serbischen Eparchie Chvostno und Studenica, und ebenso Leaskumtzos in Lêskovec. Die Lesung von Βραίτος ist unsicher, da der Name mit einem von Uspenskij vielleicht unrichtig gelesenen Kompendium geschrieben ist. Golubinskij vermutet, daß der Name dem heutigen Vranja entspreche. Aber Prizdriana ist ohne Frage Prizren, die alte serbische Kaiserstadt. Golubinskijs Erklärung der κάστρα hat dann freilich wenig Wahrscheinkeit, weil dieselben zu weit von Prizren abliegen. Das Bistum wird von Theophylaktos (ep. 13 Lami p. 722) δ Πρισδιάνης erwähnt mit derselben weniger genauen Schreibweise, wie in C.

Demetrios Chomatianos in seinem Schreiben an den heil. Sabbas beklagt sich bitter, daß dieser den rechtmäßigen Bischof der Stadt vertrieben habe c. 385: καὶ μάλιστα εἰ κἀκεῖνό ἐστιν ἀληθὲς, ὅτι εύρὼν καθεστῶτα ἐπίσκοπον κανονικῶς, δηλονότι τὸν Πρισδριάνον (Πρισδριάνων) αὐτὸν μὲν τυραννικῶς τοῦ ἐπισκοπίου ἐξέβαλες, παραιτήσεσθαι (παραιτήσασθαι?) καταναγκάσας τὸν δείλαιον . . . ἀνθ' ἐτέρου δὲ τὸν σοὶ δοκοῦντα ἐκεῖσε κατέστησας.

16) Λιπαίνιον: Lipljan unweit des Kossovopolje. In der Notitia B hat nur der Vaticanus die richtige Lesart (die ich deshalb in den Text hätte setzen sollen): τὸ Λιπένιον, ebenso giebt C: ὁ Λιπαινίου.

Theophylakt. (ep. 17 u. 18 Finetti p. 578 u. 581) gedenkt in zwei Briefen an den Bischof von Triaditza eines Bischofs von Lipainion (ep. 17 Finetti p. 578 δ Λιπαινίου, ep. 18 p. 581 δ Λιπενίου), welcher, vorläufig suspendiert, das Urteil der Provinzialsynode erwartet.

<sup>. 1)</sup> Allerdings fehlt dieser Zusatz in einer Handschrift; indessen für uns bleibt das ziemlich irrelevant, ob gerade Niketas oder ein späterer Byzantiner den Sprachgebrauch verbürgt.

17) Σέρβια: türkisch Serfidsche, im südlichen Makedonien. Tafel, de Thessalonica S. 59 ff.

## II. Die von Basileios nachträglich dem bulgarischen Erzbischofe zugesprochenen Diöcesen.

Aus Basileios' Versöhnungspolitik, welche er den unterworfenen Bulgaren gegenüber einschlug, erklärt es sich, daß er auch die weitergehenden Anträge des Erzbischofs Johannes auf Herstellung der Diöcese von Achrida in demselben Umfang, wie sie unter Car Peter bestanden hatte, durch Erlaß vom Jahre 1020 genehmigte.

Durch die Siege des Johannes Tzimiskes war Donaubulgarien großenteils wieder unter griechische Herrschaft gekommen. Es ist daher eine sehr ansprechende Vermutung von Zachariä (Beiträge S. 10), daß Dristra (Drster), das antike Dorostolon, seit 971 von dem Verbande des bulgarischen Patriarchats losgelöst und als Metropolis dem ökumenischen Patriarchat unterstellt worden sei. In der That zählt das byzantinische Metropolenverzeichnis des Berolinensis τὸ Δορίστολον als 42. Metropolis auf, und ebenso nimmt ή Δρίστρα in Leos Diatyposis den 71. Platz ein. Βυδίνη (Bdyn, Widin), wird nach der Eroberung durch Basileios (1002) gleichfalls dem Verbande von Konstantinopel einverleibt worden sein, wahrscheinlich als einfaches, unter Dristra stehendes Bistum. Denn während bei letzterem ausdrücklich hervorgehoben wird, daß seinen Stuhl von jetzt an ein Bischof, kein Erzbischof mehr einnehmen werde, wird etwas Ähnliches bei Bdyn nicht angemerkt. Beide Bistümer gehören übrigens zu den ansehnlichsten; sie haben je vierzig κληρικοί und je vierzig πάροικοι, also von letztern zehn mehr als der Erzbischof, ein Umstand, welchen der Kaiser als besondern Gnadenbeweis bei Bdyn hervorhebt. Die Urkunde schreibt einmal Βοδηνοῖς und dann Βοδίνης statt des üblichen Βιδύνη, Βυδίνη oder  $B\iota\delta\iota\nu\eta$ , sodals man zunächst an das makedonische  $Bo\delta\eta\nu\dot{\alpha}^1)$  = Edessa denkt; indessen dieses wird als Bistum weder in der unabhängigen bulgarischen, noch in der griechischen Epoche erwähnt. Seine Erhebung zum Bistum der achridensischen Diöcese gehört daher einer viel spätern Epoche an. Die große Bedeutung ferner, welche der

<sup>1)</sup> Βοδηνά schreiben die Byzantiner durchweg oder, was dasselbe ist, Βοδινά. Kedr. II 453, 17 Βοδηνά. Anna Comn. I 243, 1 Βοδινᾶν, Βοδηνοί Georg. Akrop. 91, 12; 97, 4; 99, 10 u. öfter. Kantakuzen. I 275, 17 u. s. f. Die neuere kirchliche Schreibweise ist dagegen Βοδενά. Parthey Nr. XII 85 hat übrigens für Bdyn: ἡ Βιδώνη ἥτις καὶ νῦν Βοδενὰ λέγεται. Die Handschriften freilich, soweit ich sie eingesehen, haben einfach Βιδίνη, Βιδύνη oder Βνδίνη ohne Zusatz.

Kaiser der Eroberung dieser Stadt bei der Unterwerfung Bulgariens zuschreibt, kann sich nur auf Bdyn, nicht auf Vodena beziehen.

An diese Bistümer schließt sich passend das serbische 'Pάσος (Rasa unweit Novibazar) an. ②ραία ist unbekannt. Die Aufzählung wendet sich nun nach Westen zu den illyrisch-epirotischen Diöcesen. Darum wird auch der Metropolit von Dyrrachion nachdrücklichst ermahnt, sich keinerlei Übergriffe gegenüber den bulgarischen Bischöfen zu erlauben.

Indessen von den im folgenden aufgezählten Bischöfen gehört nur der erste, der von Τζέρνιπος (Lage unbekannt) zu seinen Suffraganen. Dagegen folgen eine ganze Reihe Dignitäre der ehemaligen Provinz Nikopolis, deren Metropolit damals in Naupaktos sass: 1) Χιμαίρα (heute Chimara). 2) 'Αδοιανούπολις, das mittelalterliche Δουνούπολις. oder mit neugriechischer Gelehrsamkeit Δουινόπολις (Epirotica 264, 8). Das antike Hadrianopolis hatte wahrscheinlich eine andere Lage, Leake, travels I 77; aber das Bistum der byzantinischen Stadt wird unterschiedslos mit beiden Namen belegt. Not. III 530 ist der 7. Suffragan von Naupaktos: δ 'Αδοιανουπόλεως, X 623: δ Δοινουπόλεως (handschriftlich δ Δουνουπόλεως oder δ 'Αδοιανουπόλεως). 3) Der Name fehlt; es ist wohl Βελάς (Βέλλης) zu ergänzen; vgl. N. III 529: δ Φωτικής (v. l. δ Φωτικής ήτοι Βέλλης; δ Βέλλης), Χ 622: δ Βελάς. Demetrios Chomat. nennt beide Bistümer neben einander 162: τῶν Ιερωτάτων ἐπισκόπων τοῦ τε Βελᾶς και τοῦ Δουινουπόλεως. 4) Βόθοωτον. 5) Ἰωάννινα. 6) Κοζίλα, fehlt in den Notitien. δ Κοζύλης ἐπίσκοπος wird 1283 erwähnt. Nikephoros Greg. I 164, 5 ff.; Georg. Pachym. II 44, 6; 45, 6. In den Patriarchalakten I 177 S. 411 wird ein lateinischer Bischof von Chimarra und Kozila erwähnt, welcher zur griechischen Kirche übertritt und auf sein Bistum verzichtet. φρά Νικόλαος θεοῦ χάριτι καὶ τοῦ αποστολικού θρόνου ἐπίσκοπος Χιμάρρας καὶ Κοζίλης. Daraus folgt nur, dass beide Bistümer für den lateinischen Ritus uniert waren; wie es die Orthodoxen mit den beiden Kathedren hielten, wissen wir nicht. Die Bistümer Joannina, Bela, Adrianupolis und Bothroton werden schon in den der ersten Hälfte des 10. Jahrhunderts angehörigen νέα ταπτιπά zu Naupaktos gerechnet. Georg. Cypr. 1665 ff. Der letzte unter den aufgezählten Bischöfen ὁ ἐπίσμοπος Πένρου gehört zu Thessalonike; statt der gewöhnlichen Form & Héroug ist sowohl Not. III 204, als X 326 δ Πέτρου neben δ Πέτρας handschriftlich mehrfach bezeugt. Speziell wird dann dem Erzbischof noch die geistliche Obhut der bulgarischen Vlachen und der vardariotischen Türken aufgetragen; erstere bilden späterhin ein besonderes, Achrida unterstehendes Bistum; letztere stehen unter Thessalonike. ὁ Βαρδαρειωτῶν ἤτοι Τούρκων, vgl. Tafel,

de Thessalonica p. 70 ff. Endlich im dritten Erlass werden Serbia, Stagoi und Berroia<sup>1</sup>) gleichfalls dem bulgarischen Sprengel zugewiesen; bereits die neuen Taktika (und natürlich ebenso die spätern) kennen Stagoi als Suffragan von Larissa, Serbia und Berroia als solche von Thessalonike.

Es war nicht zu erwarten, das die ausnehmend bulgarenfreundliche Kirchenpolitik des Kaisers von den griechischen Prälaten ohne Widerstand hingenommen wurde. Der zweite und dritte Erlas griffen dafür zu tief in alte, wohlerworbene Rechte ein. Einen Fingerzeig gewährt der dritte Erlas, welcher Serbia, trotzdem die Kathedra bereits im ersten unter den bulgarischen aufgezählt worden war, ausdrücklich ein zweites Mal Achrida verbrieft mit der Mahnung: καὶ μὴ κωλύηται. Offenbar hatte der Metropolit von Thessalonike sich der Schmälerung seines Diöcesanumfanges ernstlich zu widersetzen versucht.

Nach des Kaisers Tod trat ein vollkommener Umschwung ein. An die Stelle der alteinheimischen nationalen Verwaltung wurde die griechische Administration und Steuerordnung zum größten Mißvergnügen der Bulgaren eingeführt. Genau dasselbe geschah auch in kirchlicher Hinsicht. Λέων ποῶτος ἐκ Ῥωμαίων deutet, wie wir schon gesehen, diesen kirchenpolitischen Wendepunkt an. Es ist bezeichnend, dass der erste Grieche auf dem Stuhle von Achrida aus dem Patriarchalklerus der Hauptstadt (χαοτοφύλαξ τῆς μεγάλης ἐκκλησίας) erwählt wird und "der heiligen Gottesweisheit" auch in der Bulgarenhauptstadt eine Kirche gründet. Auch von seinen Nachfolgern gehören mehrere, so Theophylaktos und Michaël, dem Klerus der Sophienkirche an. Dass auch die Bistümer mit Griechen besetzt werden, giebt Theophylaktos (ep. 13 Lami p. 722) ausdrücklich an, indem er sagt, daß drei aus den Gelehrten der Hauptstadt erwählt wurden: οί δε έν Κωνσταντινουπόλει λόγω καὶ διδασκαλία λάμψαντες; wenn von anderen gemeldet wird, daß sie dem Klerus von Achrida entnommen seien, so ist wohl anzunehmen, dass auch dieser damals bereits hellenisiert war. Charakteristisch für diese Griechen ist auch, dass sie sich auf ihren bulgarischen Stühlen förmlich als exiliert, als Opfer für eine höhere Sache ansahen. Dieselbe Ziererei, wonach slavische Namen das Geschichtswerk der Anna Komnena verunreinigen

<sup>1)</sup> Mit welcher Zähigkeit übrigens die bulgarischen Erzbischöfe ihre Ansprüche immer wieder geltend machten, zeigt der Bericht der Turcograecia unter dem Patriarchen Jeremias (hist. Patriarchiea p. 170), wonach Erzbischof Prochoros Berröa für sich wieder beanspruchte: ἔδειξε χουσόβουλλα βασιλικὰ, τὰ ὁποῖα ἔλεγαν καὶ ἀπέφηναν ὅτι ἡ ἀρχιεπισνοπὴ αὐτοῦ νὰ ἔχει τὰ Βέροοια, τὰ ὁποῖα εἶνει ἐπισκοπὴ τῆς μητοοπόλεως Θεσσαλονίκης. Die kaiserlichen Chrysobulle sind fragelos Basileios' Erlasse.

(τὸ σῶμα τῆς ἱστορίας τούτοις καταμιαίνεται I 323, 14), kehrt auch bei Theophylaktos wieder. Bei der Erwähnung bulgarischer Bischofsitze schreibt er dem Michael Pantechnes: ἀνέξη γὰο καὶ αὐτὸς μικοὸν τῆς ἀδικίας τῶν βαοβαοικῶν ὀνομάτων ἵνα μὴ πάντα τουφᾶς τοῖς τῶν Ελλήνων ἐνενωχούμενος (ep. 7 Finetti p. 566, vgl. ep. 27 Meursius p. 663). In so barbarischen Ortschaften kann er nichts Gutes lernen (ep. 3 Finetti p. 562). Beredsamkeit ist seinen Diöcesanen verhaſst, wie wohlriechendes Öl den Mistkäſern (ep. 14 Finetti p. 573) u. s. f.¹) Es ist bedauernswert, daſs wir darum aus Theophylaktos' Brieſen über den Zustand der bulgarischen Eparchien nur verhältnismäſsig dürſtige Nachrichten erhalten²), da er stets nur darauſ bedacht ist, die Künste seiner geschmacklosen Rhetorik vor seinen hauptstädtischen Freunden und Gönnern zu produzieren.

Dagegen die Ansprüche auf Autokephalie haben auch diese Griechen mit der größten Entschiedenheit aufrecht erhalten und sich jede Einmischung von seiten des ökumenischen Patriarchats aufs energischste verbeten. Als dem Kloster in Kičevo vom Patriarchen Exemptionsrecht (Stauropegie) verliehen wurde, protestierte Theophylaktos feierlich: Tig γαο έν Βουλγάροις μετουσία τω Κωνσταντινουπόλεως πατριάργη, μήτε χειροτονίας ἐπ' αὐτῆ δίκαια ἔχοντι, λαχούση τὸν ἀρχιεπίσκοπον αὐτοκέφαλον, μήτ' άλλο τι διαδεξαμένω κατά ταύτης ποονόμιον; ep. 27 Meursius p. 663. Von ihm kann also nicht gelten, was Demetrios Chomatianos 495 einigen Erzbischöfen von Achrida vorwirft, daß sie als ehemalige Kleriker der Sophienkirche aus angeborner Unterwürfigkeit gegen das ökumenische Patriarchat "die Erhabenheit und den Glanz dieses Thrones" (τὸ τοῦ θρόνου τούτου ὑψηλὸν καὶ μακάριον) erniedrigt hätten. Demetrios selbst hat übrigens durch die Salbung des Theodoros Dukas Angelos und die in sehr hohem Tone gehaltene Antwort an den Patriarchen Germanos genugsam bewiesen, wie wenig er geneigt war, irgend welche Rechte des Patriarchats gegenüber seiner autonomen Kirche anzuerkennen (vgl. 493: τὴν τοῦ μύρου δὲ τελετὴν ούκ οίδ' όπως ή ση τελειότης μόνη έαυτη απεκλήρωσε).

Dagegen ist der Umfang der bulgarischen Diöcese bald nach Basileios stark reduziert worden. Sein zweiter und dritter Erlaß sind offenbar von einem der Nachfolger entweder kassiert oder stillschweigend außer Kraft gesetzt worden. Die sämtlichen oben aufgezählten Suffra-

<sup>1)</sup> So nennt sich auch Demetrios Chomatianos 40, einen βεβαφβαφωμένος ἀνὴφ (χρόνιος γὰφ ἐν Βουλγάφοις ἐγώ).

<sup>2)</sup> Genau ist er namentlich, wo es sich um die fiskalischen Interessen und Einkünfte des Erzbistums handelt, vgl. ep. 41 Meursius 678 ff. den Streit mit Λάζαρος, dem πάροιπος τῆς ἐππλησίας.

gane von Dyrrachion, Naupaktos, Thessalonike und Larissa treffen wir in der unter Alexios Komnenos angefertigten Redaktion von Kaiser Leo des Weisen Diatyposis wieder ihren ehemaligen Metropoliten zugewiesen; auch das vielumstrittene Serbia und ebenso die Bardarioten stehen wieder unter Thessalonike. Dristra ist Metropolis des ökumenischen Patriarchats. Wenn freilich Dyrrachion unter seinen Suffraganen auch Glavinica und Achrida (— etwas anderes kann doch Not. III 616 τα δ Αυκινίδων nicht bedeuten) — aufzählt, so sind das offenbar pia desideria, welche niemals realisiert wurden. Thatsache bleibt aber, daß in der Epoche der griechischen Oberherrschaft das autokephale Erzbistum ungefähr auf den Umfang wieder beschränkt wurde, den es unter Car Samuel besessen hatte.

Es fehlt Servia als zu Thessalonike gehörig; dagegen bleiben beim Erzbistum von den spätern Zuweisungen Bdyn und Rasa. Damit stimmt der zeitgenössische Theophylaktos, welcher nur Eparchien des Samuelischen Umfangs (außer den später gegründeten) kennt, so Kastoria, Triaditza, Malesoba, Pelagonia, Prisdriana, Strombitza, Glabinitza, Morobos, Belegrada, Lipenion und Bidyne. Damit stimmt auch unsere Notitia überein: sie zählt folgende, dem Samuelischen Reichsumfang entsprechende Eparchien auf: Kastoria, Skopia, Belebusdin, Triaditza, Malesoba, Moglaina, Pelagonia, Prisdriana, Strummitza, Nisos, Glabinitza, Branitzoba, Belegrada, Lipenion, Striamon und dazu Rhasos und Bidyne.

Zu diesem alten Bestand kommen nun sechs in diesem Zeitraum neu errichtete Eparchien. Sie bezeichnen aber keine Erweiterung des Umfangs der Diöcese, weil sie aus bereits bestehenden Eparchien durch Abtrennung eines Teils ihres Sprengels gebildet worden sind.

- 1) Δεάβολις-Dêvol; gehörte bis dahin zum Gebiete von Kastoria, dessen sehr großer Sprengel demgemäß verringert wurde.
- 2) Σθλάνιτζα: von unbekannter Lage. Die Stadt wird von Theophylaktos (ep. 7 Finetti p. 566) erwähnt: Σθλανιτζόθεν, ebenso von Anna Komn. II 140, 14: πρὸς δέ γε τοὺς κατὰ τὴν ἐσπέραν ἐνδιατρίβοντας ἡγεμόνας ἐτέρας ἐκπέμπει γραφὰς κατευθὺς Σθλανίτζης τὴν πορείαν ἐντειλάμενος ποιετσθαι. Aus dem Berichte scheint hervorzugehen, daß die Stadt in Makedonien zu suchen sei. Damit stimmt überein, daß die zweite Notitia ὁ Σλανίτζης ἤτοι Πελλῶν bietet, was freilich bei dem Charakter dieser gelehrten Notizen auch nur mit großer Vorsicht aufzunehmen ist.
- 3) Γοεβενὸν oder Γοεβυνόν: Das Bistum wird einem von Dositheos überlieferten Berichte zufolge bereits unter dem Erzbischof Leo erwähnt. Le Quien (O. Ch. II 294 vgl. 323) sieht in letzterem den Nachfolger des Theophylaktos, Leo zubenannt δ Βουγγός. Episkepsis

Crevennicon et Fersalon. Zachariae, Ius Gr. L. III 561. Das heutige Grevena "the Metropolis of the bishopric of Grevena, where stand the cathedral church and palace of the bishop, surrounded by twenty Greek houses." Leake, travels I 302.

- 4) Κάνινα von Glabinitza abgetrennt.
- 5) Δέβοαι-Δεύοα. An den Bischof von Debra (τῷ ἐπισκόπῳ Δέβοης) ist ein Brief des Theophylaktos gerichtet (ep. 67 Meursius p. 701). Heute Diwra am schwarzen Drin. Das Bistum wird von Achrida abgezweigt worden sein.
- 6) ὁ Βρεανότης ἤτοι Βλάχων: Die geistliche Obsorge über die durch Bulgarien zerstreuten Vlachen hatte Basileios dem Erzbischof überwiesen; später wurde für sie ein besonderes Bistum gegründet. Über den Namen der Kathedra wage ich keine Vermutung.

Wir können demnach als feststehend annehmen, dass im 11. Jahrhundert unter dem bulgarischen Erzbischofe die Eparchien aus Samuels Zeit außer Servia und dazu Bdyn und Rasa standen; die Angaben von Leos Diatyposis und Theophylaktos ergänzen sich wechselseitig. Die übereinstimmenden Angaben unserer Notitia zeigen, dass sie gleichfalls dem 11. Jahrhundert angehört.

Dieser Bestand der erzbischöflichen Diöcese ist nun intakt geblieben, so lange die griechische Herrschaft dauerte. Das erweist die Notitia des Vaticanus Gr. 828 (C). Sie ist entschieden jünger, wie wir oben gesehen; denn sie kennt bereits die Identifikation von Achrida mit der autokephalen Metropolis von Justiniana I. Sie giebt aber auch noch genau denselben Umfang für das achridiotische Gebiet an, wie die frühere Notitia (B), stellt also einen Zustand dar vor den bedeutenden Einbußen, welche der Sprengel der Erzdiöcese durch die Ereignisse Ende des 12. und im Beginn des 13. Jahrhunderts erlitten hat.

Der Hauptunterschied gegenüber B besteht in dem Fortschritt, welchen, wenn auch nicht bei den Bulgaren selbst, doch jedenfalls bei der kirchlichen Administration der bulgarischen Erzdiöcese der Hellenismus gemacht hat. Die slavischen Namen sind durch griechische ersetzt, welche teils wirklich die alten Namen der Städte sind, vgl. δ Σαρδικής ήτοι Τριαδίτζης, δ Σιγηδῶν ήτοι Βελαγραδῶν, oder auf gut Glück mit den slavischen Namen durch ήτοι verbunden werden, entweder weil die griechischen Gelehrten die beiden Namen für identisch hielten, oder weil das Gebiet der verschwundenen Griechenstadt zum Sprengel der slavischen Bischofstadt gehörte, vgl. δ Ἐδέσσης ήτοι Μογλένων, δ Κεφαληνίας ήτοι Γλαβινίτζης, δ Σλανίτζης ήτοι Πελλῶν.

Für Deabolis-Dêvol ist einfach δ Σελασφόρου gesetzt. Ephrämios gebraucht beide Namen neben einander v. 8091: αίρει τε Πρέσπαν,

Δεάβολιν, 'Αχρίδα, und v. 8603: κλεινῆς 'Αχρίδος, Σελασφόρου καὶ Ποέσπης, wo Mai (und ihm folgend I. Bekker) Σελασφόρος als Beiwort zu Ποέσπα fassen; Mai übersetzt: nobilem Achrin splendidamque Prespam. Es ist nun bemerkenswert, dass die von Parthey im Anhang abgedruckten Verzeichnisse: "Όσαι τῶν πόλεων μετωνομάσθησαν εἰς υστερον aufs genaueste mit der Nomenklatur unserer Notitia übereinstimmen; man vergleiche z. B. App. I 5: Σελασφόρος ή νῦν Δεάβολις. 6: Ίλλυομον τὰ νῦν Κάνινα, 7: "Εδεσσα τὰ νῦν Μόγλαινα, 20: Τιβεοιούπολις ή νῦν Στρούμμιτζα u. s. f. Solche Irrtümer, wie die Gleichsetzung von Edessa und Moglena, sind bezeichnend; den Byzantinern ist es sonst sehr wohl bekannt, daß das alte Edessa vielmehr Vodena entspricht. Eine derartige Übereinstimmung aber auch in den Fehlern weist mit Notwendigkeit auf einen gemeinsamen Ursprung hin. Außer einigen ganz schülerhaften Notizen über wohlbekannte Namen enthalten diese Städteverzeichnisse hauptsächlich Erklärungen bulgarischer und orientalischer Namen. Ich vermute daher, dass diese Listen ursprünglich zum kirchlichen Gebrauch, für die Kanzleien von Antiochien, Jerusalem und Achrida angelegt wurden. Wenn die dortigen griechischen Prälaten die landläufigen arabischen oder slavischen Namen in ihren Erlassen durch die klassischen ersetzen konnten, so blieben ihnen die ästhetischen Schmerzen, welche Theophylaktos einst so tief empfunden hatte, erspart.

Eine völlige Umwälzung tritt nun um die Wende des 13. Jahrhunderts ein. Die Erhebung der bulgarischen Nation, die Gründung des Erzbistums und nachherigen Patriarchats Trnovo war auch für Achrida von schweren Folgen. Demetrios Chomatianos erwähnt dieselben als Zeitgenosse. Er gedenkt (vgl. 43 und 563) der wohl 1186 geschehenen Einsetzung des ersten Erzbischofs von Trnovo, der durch einen seiner eigenen Suffragane, den Bischof von Bdyn, und zwei andere Bischöfe geweiht wurde. Er stellt diese Maßregel als eine durchaus den kanonischen Satzungen entsprechende hin, obschon ohne Frage damals Bdyn an Trnovo verloren ging. Durch die Ausdehnung der bulgarischen Herrschaft gingen zahlreiche Eparchien von Achrida verloren. Bei Anlass der Krönung Kalojans 1204 durch den päpstlichen Legaten erhielten die Metropoliten von Prêslav und Velbužd Pallia, die Bischöfe von Bdyn, Niš, Braničevo und Skopje Mitren. Da die fünf letztern Eparchien zum Sprengel von Achrida gehört hatten, muß man annehmen, dass sie damals Trnovo unterstellt worden sind. metrios berichtet auch, dass, da die griechischen Bischöfe in seinen Eparchien teils gestorben, teils ausgewandert waren, die Kathedren mit bulgarischen Prälaten besetzt wurden, 42: ἡ Βουλγαοική έξουσία, οὐ

ποὸ πολλοῦ καὶ τὴν ἡμετέραν ταύτην έγκρατῶς θεμένη ὑφ' έαυτὴν, κατέστησε καὶ ἀρχιερεῖς δμογλώσσους ἐν ταῖς πανταχοῦ τούτου κλίματος έκκλησίαις, ώς των έν ταύταις ποίν όντων ιεραρχών των μέν διά την της έξουσίας καταβολήν προελομένων ως σωτήριον την άλλαχοῦ μετανάστασιν, τῶν δὲ ἤδη καὶ τεθνηκότων. Diese neu eingesetzten nationalen Bischöfe nennt er die Ζαγαρηνοί Βουλγαροεπίσκοποι 563. Nachdem aber im Westen durch die Despoten von Epeiros aus dem Hause der Angeloi ein neues Romäerreich entstanden war und Theodoros Dukas 1222 Thėssalonike erobert hatte, begannen auch für die griechisch-bulgarische Kirche wieder geordnete Verhältnisse. Der Metropolit von Thessalonike, Konstantinos Mesopotamites, weigerte sich, den Theodoros, wie dieser es verlangte, zum Kaiser zu krönen, und so übernahm dies der autonome Erzbischof von Achrida, Demetrios Chomatianos. Georg. Akropol. 36, 15 ff., Nikephoros Gregoras I 26, 6. Demetrios betrachtet diesen Fürsten als den Hort der griechischen Interessen und als den Wiederhersteller geordneter Zustände 335: ἐπεὶ δε ήγεισε κέρας σωτηρίας ήμιν ο θεός, μνησθείς έλέους του πρός ήμᾶς, τὸν εὐσεβέστατον δὴ καὶ τρισαριστέα Κομνηνὸν κυρὸν Θεόδωρον τὸν Δοῦκαν, ἀντιστήσας τοῦτον τοῖς καθ' ἡμᾶς ἐρημώσασιν ἔθνεσιν, κάκείνοις μεν σκανδάλου πέτραν είς πτώσιν ανέγερτον, ήμεν δε στήοιγμα είς ἀνόοθωσιν αὐτὸν θέμενος. Auf die sehr heftigen Vorwürfe des Patriarchen Germanos (483 ff.), dass Demetrios sich das Krönungsund Salbungsrecht angemaßt habe, antwortet dieser (487 ff.) mit der größten Entschiedenheit. Er verteidigt die von ihm vorgenommene Krönung mit dem einstimmigen Wunsche von Senat, Klerus und Heer und mit den außergewöhnlichen, außergewöhnliche Maßregeln erheischenden Umständen 489: οὐ πληφοῦντες ὄφεξιν ἀνθρωπίνην ἢ ἀλλότοια δίκαια παρασπώντες, άλλὰ τοῖς καιροῖς ἀκολουθούντες, οί τινες πείθουσιν ώς τὰ πολλὰ τὴν οἰκονομίαν ώς λυσιτελεστέραν προτιμᾶσθαι της ακοιβείας έθη τε καλώς λύουσι τα μη δυνάμενα πράγμασι δυσκόλοις ἀντεπεξάγεσθαι. Er verteidigt die Krönung des Theodoros mit der Würdigkeit und den Leistungen desselben. Wegen der Salbung beruft er sich auf die Schriften des Dionysios Areopagites, und dem angeblichen ausschließlichen Rechte des Patriarchen auf Weihung des heiligen Salböls wird entgegengehalten ή τιμία λάοναξ Δημητοίου, τοῦ ἐνδόξου άθλονίκου μεγαλομάρτυρος, ποταμηδόν τὰ μύρα προχέουσα, παντοίαις τούς χοιομένους όλβίζουσα χάρισιν. Endlich wenn seinem Thron das Recht der Kaisersalbung abgesprochen wird, beruft er sich mit größtem Nachdruck auf die von Justinian dem bulgarischen Erzbistume der Justiniana I verliehenen Privilegien. Zum Schlusse wirft er dem Patriarchen vor, dass er die autokephalen Kirchen von Serbien und Bulgarien anerkannt habe, obwohl beide mit schwerer Beeinträchtigung der Vorrechte des Erzbischofs von Achrida errichtet worden seien, 496: εἰ τοίνυν κανονικὰ ταῦτα καὶ ἄμεμπτα καὶ ἀδικίας ἀμέτοχα, οὐδὰ τὰ ἡμέτερα πάντη καὶ πάντως ἐπίψογα. Wenn er übrigens ebenda behauptet: "μέρος γὰρ τῆς καθ' ἡμᾶς ἐπαρχίας ὁ Τέρνοβος", so ist das nur mit starken Einschränkungen richtig; in der Hauptsache entspricht das Gebiet des Patriarchen von Trnovo dem der ehemaligen Metropolis Dristra; höchstens bezüglich der gleichfalls zum bulgarischen Reich und demgemäß zur geistlichen Diöcese Trnovo geschlagenen Eparchie Bdyn kann Demetrios berechtigten Protest erheben.

Mit der Herrschaft des neuen Kaisers aus dem Angeloihause traten auch wieder geordnete Verhältnisse für die bulgarischen Diöcesen ein. Der Erzbischof und seine Suffragane hatten nun die Frage zu entscheiden. ob die Weihen der Priester und Diakone sollten als gültig anerkannt werden, welche von den nationalbulgarischen, vom Patriarchen von Trnovo eingesetzten Bischöfen geweilt worden waren. Wir haben über diesen Gegenstand eine ποᾶξις συνοδική 563 ff.; denselben Gegenstand behandelt der Erzbischof in seinem Schreiben an den Erzbischof von Kerkyra 39 ff. In der Synode machten sich zwei einander schroff entgegenstehende Ansichten geltend. Die einen, deren Wortführer der Protothronos von Kastoria war, betonten, dass nach den Kanones die Bischöfe für unrechtmäßig und demnach die von ihnen geweihten als nicht gültig geweiht anzusehen seien. Die andere Partei unter Führung des Bischofs von Moglena war für Milde. Sie machten auf die anormalen Zeitverhältnisse und auf die bedenklichen Konsequenzen eines solchen Vorgehens aufmerksam. Ja auch die bulgarischen Bischöfe sollten nach Meinung dieser nicht als ἐπιβήτορες καὶ μοιχοί angesehen werden. Dem Erzbischof lag alles daran, einen einheitlichen Beschluß zu erzielen 567 χοεων ην καὶ δμογνωμονησαι ήμας, zumal auch der Kaiser aus begreiflichen politischen Gründen für einen vermittelnden Beschluß lebhaft eintrat. So wurden denn zwar die Bischöfe als Eindringlinge für abgesetzt erklärt, die von ihnen Geweihten aber als gültig geweiht anerkannt. In dem Bericht über diese Synode an den Erzbischof von Kerkyra sind einige Äußerungen von großem Interesse, worin Demetrios die Bulgaren beurteilt. Er führt aus der ihnen günstigen Rede des Bischofs von Moglena die Worte an 43: οὔτε ἀντιδοξούσιν ήμιν είς τὰ τῆς πίστεως δόγματα, άλλὰ καὶ λίαν όμοφρονούσι, και τὰ αὐτὰ ἡμῖν ἐν τῆ ἐκκλησιαστικῆ καταστάσει τηροῦσι θέσμια, ὅτι καὶ πᾶσα ή θεία γραφή καὶ τῶν ἀγίων αί πολιτεῖαι καὶ οί βίοι ἐκ των ήμετέρων δέλτων είς την αὐτων μεταγλωττισθεϊσαι διάλεκτον την αὐτῶν πολιτείαν ἰθύνουσι καὶ συνέχουσι. Gegen seinen Vermittlungsvorschlag kann auch nicht der 68. Kanon der Apostel angeführt werden, welcher Taufen und Weihen von Häretikern als nicht geschehen ansehen will. 45: ἀλλὰ μὴν οί Βούλγαφοι οὐχ αίφετικοὶ, ἀλλ᾽ ὀφθόδοξοι. ἐπεὶ οὖν διὰ τοῦτο οὐ χοὴ ἀναχειφοτονηθῆναι αὐτοὺς, οὐδὲ πάντως (πάντα Pitra) ἀπόβλητον τὴν γενομένην χειφοτονίαν γενέσθαι ὡς παφὰ ὀφθοδόξων γεγενημένην. Diese kluge Kirchenpolitik hat ohne Zweifel zur allgemeinen Versöhnung viel beigetragen.

Von Suffraganen erwähnt Demetrios in seinen Schriften den Protothronos von Kastoria, die Bischöfe von Moglena, Kanina oder Illyrikon, von Pelagonia, Theodoros von Grebena und Eudoxios von Debra, Nikephoros von Prisdriana, Johannes von Skopia und Konstantinos von Strumitza. Am 12. Mai der 11. Indiktion (1223) setzt er auch auf Verlangen des Kaisers in Serbia einen neuen Bischof ein. Allein die alten Rechte von Achrida auf dieses Bistum macht er durchaus nicht geltend; er bemerkt ausdrücklich, daß er das nur wegen der Verwaistheit des Stuhles von Thessalonike und der ihm untergeordneten Stühle gethan habe, und wahrt ausdrücklich alle Rechte des auch von ihm als rechtmäßig anerkannten Metropoliten.

Viel schlimmere Gefahr, als von den Bulgaren, drohte dem Bestand der erzbischöflichen Diöcese von seiten der Serben, worüber er sich ausführlich in seinem Briefe an den heiligen Sabbas (1220) 381 ff. ausspricht. Er überhäuft hier, wie im Briefe an Germanos 495, den ehemaligen Athosmönch mit den größten Lobsprüchen wegen seines früheren heiligen Lebens. Allein ein vollkommener Wandel ist jetzt Sabbas hat sich zum Erzbischofe von Serbien aufgeeingetreten. worfen und zahlreiche Suffragane ernannt 383: ἐπανῆλθεν εἰς τὴν πατοίδα, Σεοβίας άρχιερεύς μεγαλωστί κηρυττόμενος, ένθα δή καί πολλούς ἀρχιερεῖς προυχειρίσανο. Die serbischen Landschaften gehörten bis dahin unbestrittenermaßen zum Sprengel von Achrida; deshalb schreibt auch der Erzbischof an den Patriarchen Germanos 495: Énl άδικία ήμετέρα έχειροτονήθη άρχιεπίσκοπος Σερβίας ... ήν ποιμαίνουσιν εεράρχαι ... άνωθεν και έξ άρχης τη έπαρχία του θρόνου της Βουλγαρίας υποκείμενοι ματά το αναπεφωνημένον Ίουστινιάνειον θέσπισμα. Ebenso betont er im Briefe an Sabbas, dass Serbien einen Teil der bulgarischen Diöcese ausmache. Als spezifisch serbischer Bischof (d. h. wohl als Bischof des ursprünglichen, noch nicht durch Eroberungen erweiterten Reiches des Großzupan Stephan Nemanja) wird der von Rhasos erwähnt; aber auch dieser empfängt seine Weihe vom bulgarischen Erzbischof. Besonders beklagt er sich 385, daß Sabbas den Bischof von Prizdriana (Prisrên) zur Abdankung gezwungen und an seine Stelle einen Mann seines Beliebens eingesetzt habe, d. h.

wohl an Stelle des griechischen einen national-serbischen Prälaten. 1) Es scheint nicht, dass der von dem Erzbischof mit einem Synodalschreiben abgesandte Bischof von Skopia in Serbien irgend welchen Erfolg hatte. Die Autononie der serbischen Kirche wurde auch vom ökumenischen Patriarchat anerkannt, und so blieb dieser Teil der ehemaligen bulgarischen Diöcese definitiv losgetrennt.

Bidyne (Bdyn) und Triaditza (Srdec) sind zum Sprengel von Trnovo geschlagen worden; ein letztes Mal wird Bdyn als zu Achrida gehörig in der enderig des Kaisers Andronikos erwähnt Not. XII 85 Parthey, wo der Ambrosianus E 117 liest: ή Βιδίνη ἐπισκοπὴ οὖσα τῆς ἁγιωτάτης άρχιεπισκοπής Βουλγαρίας είς μητρόπολιν καὶ πδ θρόνον προήχθη. Indessen aus dieser Angabe wird man kaum schließen können, daß bis auf Andronikos' Zeit Bdyn wirklich zu Achrida gehört habe; vielmehr wird das kaiserliche Aktenstück einfach den Anschluß an Trnovo als nicht zu recht bestehend angesehen haben. Wenigstens wird ums ausdrücklich gemeldet, daß auch späterhin Bdyn zu Trnovo gehörte, und erst als Car Sracimir (κῦρ Ἰωάννης ὁ Στραντζιμηρός) als Teilfürst der Bdynschen Landschaft sich aus politischen Gründen wieder mit dem ökumenischen Patriarchat verbunden hatte, konnte dieses seine Hirtenrechte in der Diöcese wirklich geltend machen. Eines der Aktenstücke (Acta II 434 S. 161) klagt auch, dass die bulgarische Kirche, von der weltlichen Gewalt unterstützt, wider die Kanones und widerrechtlich die heilige Metropolis von Bidyne von der allgemeinen und apostolischen Kirche, der Mutter der Kirchen, losgerissen habe; der Patriarch versteigt sich sogar zu der Behauptung, dass die Metropolis von jeher  $(\alpha \pi' \alpha \alpha \chi \tilde{\eta} s)$  unter dem ökumenischen Thron gestanden habe, was jedenfalls ein arger Irrtum ist.

Die Erzdiöcese von Achrida bleibt seit dem 13. Jahrhundert auf ihre illyrischen und makedonischen Bestandteile beschränkt; ihre spätern Schicksale bis zu ihrer Aufhebung 1767 zu verfolgen, würde hier zu weit führen. Wohl wird es aber am Platze sein, nach den bisherigen Ausführungen kurz zusammenzufassen, welcher Zeit die von uns erläuterten Notitien angehören. Betrachten wir zuerst Notitia II (B) (Byz. Ztschrft. I 253 ff.); sie giebt eine zusammenfassende Übersicht der Metropolen und Erzbistümer, welche unter den vier Patriarchaten stehen, ferner die Bistümer, welche Bulgarien und Thessalonike untergeordnet sind. Alles spricht dafür, daß diese im 11. Jahrhundert entstanden ist. Die Liste von Antiochien und ebenso die von Jerusalem stimmen fast vollständig mit den parallelen Verzeichnissen in A (a. a. O.

Der technische Ausdruck dafür bei den Griechen ist σερβοεπίσιοπος, Acta II 667 S. 528, wie Demetrios Chom. βουλγαροεπίσιοποι gebraucht.

S. 247 ff.) überein. Letzteres Verzeichnis liegt bereits in einer dem 12. Jahrhundert angehörenden lateinischen Übersetzung vor, also muß das griechische Original älter sein. Auf dieselbe Zeit hat uns auch die Betrachtung der bulgarischen Liste geführt, welche jünger als 1019 ist und ganz mit den Angaben des Erzbischofs Theophylaktos übereinstimmt.

Im 12. Jahrhundert benutzt bereits der 1143 schreibende Neilos Doxapatres aufs ausgiebigste unsre Notitia, indem er sie seinen Ausführungen zu Grunde legt, daneben aber auch zahlreiche andre Quellen heranzieht. So schließt sich sein Verzeichnis der antiochenischen Metropolen 67-103 augenscheinlich an B, nicht an A an, indem er wie erstere Notitia als 12 und 13 Dara und Emesa aufzählt, während er das Theodosiupolis von A nicht kennt. Ebenso hat Neilos 97: την Βαλαάμαν, welches aus B 177 ή Βαλαάμ entlehnt ist. Daneben hat er die älteste Rezension (συναρ. τῶν δροθεσιῶν) benutzt, welcher er die fast ausnahmslos stimmenden Zahlen bei den Suffraganen der einzelnen Diöcesen entnommen hat. Aus derselben Quelle hat er als letztes kleines Erzbistum Βαρκουσῶν aufgenommen statt Germanikeia, welches B bietet, wobei er nicht beachtete, dass dieses bereits in Berkos enthalten ist. Aus keiner dieser beiden Quellen kann er die Suffraganenzahl von Emesa — die von Dara ist augenscheinlich verschrieben entlehnt haben; er muss also noch eine andre Quelle (vielleicht A) gelegentlich eingesehen haben. Auch das Verzeichnis der autokephalen Bistümer von Jerusalem 143-167 schließt sich näher an B, als an A an; wie ersteres, hat es die Reihenfolge: Pharan, Helenopolis, Berg Seine Übersicht der Eparchien von Alexandria 110-125 ist wiederum aus B entlehnt, und damit hat er in gelehrter Weise die Übersicht der Provinzen Ägyptens bei Georgios Kyprios verarbeitet. Dass er diese Quelle (wohl in der Bearbeitung des Basileios) kannte, zeigt eine kurze Aufzählung der antiochenischen Provinzen 103, welche ebenfalls daher stammt. Eine ähnliche Kontaminationsarbeit, wie Alexandria, ist auch Neilos' Liste der unter Konstantinopel stehenden Metropolen. Das Verzeichnis von B, wie es im Berolinensis vorliegt. hat durch Versehen als 26. Metropolis Pisidien aufgezählt, indessen es kommt, indem es Hierapolis nachher ausläßt, wieder in eine mit Neilos übereinstimmende Ordnung. Neilos' Abhängigkeit von B zeigt sich besonders deutlich im Schluss seiner Liste.

B 55.

Neilos 327.

 $\nu \bar{\delta}$ .  $\alpha i \Theta \tilde{\eta} \beta \alpha i$ .

 $ν\bar{\gamma}$ . 1) αί Θῆβαι τῆς Έλλάδος, ἔχουσα έπισκοπὰς  $\bar{\gamma}$ .

<sup>1)</sup> Er lüßt Euchaïta aus.

| $ u \overline{\epsilon}$ . | αί Σέροαι.                             | $ u \overline{\delta}$ .                 | αί Σέρραι τῆς Θεσσαλίας, ἔχουσα ἐπισιοπὰς $v\bar{\xi}^{1}$ |
|----------------------------|----------------------------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| $ u\overline{\varsigma}.$  | $\dot{\eta}$ $A 	ilde{l}  u 	ext{og.}$ | $ u \overline{arepsilon}.$               | ή Αἰῶνος.                                                  |
| $ u \overline{\xi}$ .      | τὰ Κέοκυρα.                            | $ u \overline{\overline{\mathfrak{s}}}.$ | τὰ Κέοκυρα.                                                |
| $ u \tilde{\eta}$ .        | ή Μεσημβοία.                           | $ uar{\xi}.$                             | ή Μεσημβοία.                                               |
| number 1                   | ή "Αμαστοις.                           | $ uar{\eta}.$                            | ή "Αμαστρις Πόντου.                                        |
| ξ.                         | αί Χῶναι.                              | $ uar{\vartheta}.$                       | αί Χῶναι Φουγίας.                                          |
| ξā.                        | $\eta$ ' $T\delta arrho 	ilde{v}_S$ .  |                                          |                                                            |
| $\xiar{eta}$ .             | ή Πομπητούπολις.                       | يع.                                      | ή Πομπηϊούπολις.                                           |
| ξ7.                        | ή 'Αττάλεια.                           | ξα.                                      | ή 'Αττάλεια ἀποσπασθεΐσα<br>Συλαίου.                       |
| ξδ.                        | ή Ναξία.                               | $\xi ar{eta}.$                           | ή Παροναξία ἀποσπασθεῖσα                                   |
| ģē.                        | ή Δακεδαιμονία.                        | ξ <u>γ</u> .                             | ή Λακεδαιμονία ἀποσπασθεϊσα<br>Πατοῶν τῆς Πελοπονήσου.     |
| <b>ξ</b> Ξ.                | τὰ Μάδυτα.                             | $\xi \overline{\delta}$ .                | τὰ Μάδυτα ἀποσπασθείσα<br>Ἡρακλείας.                       |
| ξ.                         | ή "Αβυδος.                             | Ŋĩ.                                      | ή "Αβυδος ἀποσπασθεϊσα Κι-<br>ζύκου.                       |

 $\xi \bar{\eta}$ .  $\dot{\eta}$  Kelegyvý xtl.

Diese Reihenfolge der Metropolen steht ganz einzigartig da. Wir wissen, daß Lakedämon 1082, Naxia 1083 und Attaleia 1084 zu Metropolen erhoben wurden. Es folgen in B eine ganze Reihe Metropolen, welche schon früher diesen Rang erhalten hatten, so Rußland 1035, Basileion unter Konstantinos Dukas (1059—1066) Leunclavii Ius. Gr. Rom. I 278, Nazianzos unter Romanos Diogenes (1068-1070) vgl. Johannes Skyl. 705, 11, während Notitia II Parth. nirgends die chronologische Reihenfolge nachweislich durchbricht; allerdings giebt dieselbe Dristra, das doch schon Johannes Tzimiskes zur Metropolis erhoben hat, den Rang elf Plätze hinter Rosia, obschon letzteres viel später diese Stellung gewonnen hat. Indessen, wie aus dem Erlafs des Kaisers Basilios II hervorgegangen war, ist diese Stadt wieder bischöflich geworden, und erst bei den Veränderungen, welche die Griechen nach seinem Tode mit der Diöcese Achrida vornahmen, endgültig zu dem erhöhten Rang befördert worden. Daraus erklärt es sich, dass die Metropolis nun erst den 71. Rang einnimmt. Die Rangordnung, wie sie uns in Not. II entgegentritt, ist gültig geblieben bis unter Andronikos; die von Not. B müßte also einer älteren Epoche, als der des

<sup>1)</sup> Flüchtigkeitsfehler; in Not. 2 und 10 hat Theben die Nummer  $\overline{\imath \xi}$  und Serrae  $\overline{\imath \eta}$ .

Alexios Komnenos angehören. Wahrscheinlich ist aber nur die Reihenfolge durch Schreiberwillkür eine gestörte. Wenn nun aber Neilos genau dieselbe Reihenfolge hat, so ist dies ein augenscheinlicher Beweis, daß eben B seine Quelle war. Der Schluß der Liste: Kelesene bis Rusion fehlt ganz. Auch hiefür könnte ein rein äußerlicher Grund angenommen werden. Neilos hat eine Kolumne überschlagen und ging gleich zu den Erzbischöfen über. Indessen unser Neilostext beruht auf einer einzigen ganz jungen Handschrift; möglicherweise ist daher die Lücke nur vom Schreiber und nicht vom Verfasser verschuldet.

Die Zahlen der Bistümer bei den einzelnen Metropolen hat er ebenfalls durch Kontamination, wie bei Antiochien, gewonnen, sie stimmen - abgesehen von offenkundigen Schreibfehlern - mehr mit Not. X, als mit III überein; in vielen Fällen jedoch, wo er mit X übereinstimmt, sind es zugleich die Zahlen der νέα ταπτικά; ja für Dyrrachion giebt er allein neben diesen nur vier Suffragane; andrerseits stimmt seine Suffraganzahl bei Naupaktos, S. Severina, Mitylene und Neai Patrai nur mit Not. III. Neilos scheint demnach seine Zahlen aus verschiedenen Verzeichnissen, die ihm vorlagen¹), entlehnt zu haben. Not. I benutzte er für die Suffragane von Syrakus, und demnach vermute ich, dass seine einzige, ihrer Herkunft nach nicht nachweisbare Angabe: 295: μβ. τὸ 'Ροδόστολον ήτοι ή Δρίστρα ή τῆς Αίμιμοντίας, έχουσα ἐπισμοπάς ε aus I 492 entlehnt ist. Dort hat Markianupolis auch fünf Suffragane. Er hat nur den antiquierten Namen der zerstörten Stadt durch den damals üblichen ersetzt; auch die Form 'Poδoστόλος (I 494; VIII 548) weist auf diese Quelle hin. Dann darf Neilos freilich nicht mehr als authentischer Zeuge für die Zahl der Dristra unterstellten Bistümer in Donaubulgarien verwandt werden.

Hat aber Neilos in so ausgiebiger Weise unsere Notitia benützt, so muß sie zweifellos älter als Neilos sein.

Nicht aus dieser Quelle schöpft Neilos seine Angaben über Bulgarien. Das dortige Erzbistum hat mehr als 30 Bistümer v. 191. Das stimmt nicht mit B, welches bekanntlich nur 23 aufzählt; allein Neilos beruft sich ausdrücklich auf Kaiser Basileios, und seine Bistümerzahl geht offenbar auf dessen Erlasse zurück. Dieser weist Achrida im ganzen 30 Bistümer zu, und wenn man die bulgarischen Vlachen und die Türken des Vardar noch gesondert zählt, sind es thatsächlich πλείους τῶν τοιάκοντα. Sein Verzeichnis der kyprischen Bistümer 177—189 hat Neilos wieder aus Georgios Kyprios entlehnt.

<sup>1)</sup> Er beruft sich ausdrücklich bezüglich der Suffragane von Kpel auf die dortigen Verzeichnisse 213: καί είσιν ἀναγεγοαμμέναι καὶ αδται αὶ ἐκκλησίαι ἐν τοῖς τακτικοῖς τοῦ νομοκανόνον ἐν τοῖς θρόνοις Κωνσταντινουπόλεως.

Nach alledem können wir, wie mir scheint, Notitia B mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit der Zeit des Komnenen Alexios zuschreiben. Das lebhafte Interesse dieses Fürsten für kirchliche Dinge ist bekannt. In einer Novelle vom Jahr 1087 (Zachariä, Ius Gr. Rom. III 368 ff.) wahrt er gegenüber den Metropoliten, welche unter Berufung auf den 12. Kanon von Chalkedon, den kaiserlichen Erhebungen von Bistümern zu Metropolen Widerstand leisteten, mit großer Energie seine kaiserliche Vollgewalt. Der Patriarch wird angewiesen, solche Promotionen offiziell einzutragen (καταστρωννύειν), wenn der Kaiser einen solchen Beschlus κέξ εὐλόγου προφάσεως" gefast hat. Ich vermute, dass die während der ganzen Komnenenzeit offizielle Gültigkeit besitzende Neuredaktion von Leos Diatyposis (Parthey, Not. II) 1087 oder bald nachher promulgiert worden ist. Es stimmt gut, dass die letzte darin aufgezählte Metropolis Attaleia drei Jahre früher 1084 zu ihrem neuen Range erhoben worden ist. Indessen die Obsorge des Kaisers beschränkte sich nicht allein auf den ökumenischen Patriarchat. Höchst wahrscheinlich fand gleichzeitig eine Revision und Neuordnung der drei anderen Patriarchaldiöcesen und Bulgariens statt. Unsere Notitia B ist das Resultat dieser kirchenpolitischen Neuregulierung der sämtlichen Diöcesanverhältnisse. Sie giebt eine Übersicht sämtlicher orthodoxer Metropolen unter Alexios.

Etwas älter — aber gleichfalls der zweiten Hälfte des 11. Jahrhunderts angehörig - ist A; die Notitia enthält zwei Elaborate der Patriarchalkanzleien von Antiochien und Jerusalem, welche man vielleicht bei der Aufstellung der großen Gesamtliste unter Alexios als Material verwertet haben wird. 1) Die Bistümerübersichten in A haben mehr nur einen antiquarischen und gelehrten Charakter. Woher die hierosolymitanischen Bistümer stammen, ist schon oben (Byz. Ztschrft. I 280) nachgewiesen. Aber auch die Übersicht der antiochenischen Bistümer darf nicht so aufgefast werden, als hätten die Orthodoxen in Wirklichkeit noch im 11. Jahrhundert über einen so zahlreichen Klerus verfügt. Titulare wird man wohl in den Provinzen eingesetzt haben. welche, wie Tarsos, Edessa, Amida seit dem 10. Jahrhundert zeitweise von der Reichsgewalt wieder erobert worden waren; auch die Suffragane von Tyros, Emesa oder Theodosiupolis mögen zum Teil wirklich bestanden haben. Die große Masse wird aber in der Hauptsache aus leeren Prätensionen bestehen. Entweder wurden sie, wie Th. Nöldeke vermutet, aus monophysitischen Verzeichnissen entlehnt, oder sie sind

<sup>1)</sup> Interessant ist übrigens, daß B die Metropolis Theodosiupolis ignoriert; es würde das mit der von mir vermuteten antikaiserlichen Entstehungsweise der Diöcese übereinstimmen; vgl. Byz. Ztschrft. I 279.

einfach aus den älteren vorislamitischen Taktika herübergenommen und werden, obschon längst eingegangen, in den offiziellen Katalogen noch immer weiter geführt. In kirchlichen Dingen herrscht in dieser Hinsicht ein außerordentlich zäher Konservatismus. Die oben behandelte alexandrinische Tafel ist dafür ein bemerkenswerter Beleg. Ein besonders lehrreiches Beispiel ist die im 17. Jahrhundert redigierte Notitia XIII Parthey. Auch hier werden die alten Bistümerverzeichnisse nach den Vorlagen des 11. und 12. Jahrhunderts reproduziert; allein der Verfasser bemerkt in der Überschrift, daß diese Bistümer nur teilweise noch bestehen, meistens aber untergegangen sind (ὅσαι σώζονται νῦν ἐκ μέρους ἐκ τούτων αξ πλεϊσται ἡφανίσθησαν) und ebenso zum Schluß XIII 477: Σώζονται δὲ ἐκ τούτων μερικαὶ ἐπισκοπαὶ τῆς σήμερον. Eine solche Angabe wäre fragelos auch bei A sehr angebracht gewesen.

Anhangsweise muß ich noch kurz eines interessanten Aktenstückes gedenken, das ich Byz. Ztschrft. I 280 ff. bei Besprechung von Jerusalem leider übersehen habe. Der in die Notitia Antiochiae ac Ierosolymae (Itinera Hierosol. edd. Tobler et Molinier I 338 ff.) eingeflochtene Bericht, wonach auf dem V. Konzil Jerusalem zum Patriarchat erhoben, und mit je zwei Provinzen von seiten Antiochiens, wie Alexandriens ausgestattet wurde, beruht möglicherweise doch nicht auf lateinischer Erfindung. Der Redaktor a. a. O. S. 338 sagt bestimmt: Iuxta traditiones veterum et etiam quedam scripta que auctoritatem habent non modicam apud Palestinos et maxime Grecos, Ierosolimitana ecclesia usque ad tempora domini Iustiniani, sancte recordationis augusti, episcopum habuit nulla vel modica dignitatis prerogativa gaudentem etc. Ausdrücklich wird also hier die Nachricht von der Erhebung Jerusalems zum Patriarchat auf griechische, speziell griechisch-palästinensische Quellen, also auf die griechische Patriarchatskanzlei von Jerusalem zurückgeführt. Nun findet sich zu diesem Berichte ein in den Einzelheiten allerdings mehrfach abweichender griechischer Paralleltext, welcher gleichfalls die Cirkumskription der hierosolymitanischen Patriarchaldiöcese auf dem V. Konzil geschehen läßt. Der griechische Text ist eine angebliche Novelle Justinians. Allerdings besitzen wir denselben nur in einer sehr jungen Gestalt, in einer Patriarchalurkunde von 1583 (Acta V S. 240 ff.). Dem Synodalerlass des Patriarchen Jeremias II nämlich zu Gunsten des Sinaiklosters wird ein Exzerpt aus der Novelle mit folgendem Wortlaute einverleibt:

ἀναγκαϊον καὶ δίκαιον ἔγνωμεν, ἵνα ποῶτον μὲν αὐταῖς λέξεσιν ῷδε ἐγχαραχθῆ ἡ φαινομένη νεαρὰ τοῦ ἀοιδίμου βασιλέως Ῥωμαίων Ἰουστινιανοῦ τοῦ Μεγάλου, ἐν ἦ πρὸς τοῖς ἄλλοις καὶ τὸ Σίναιον ὅρος

έπισκοπή φαίνεται . . . έχει δε ούτως ή νεαρά ήτοι το έκβληθεν άπο τοῦ παλαιοῦ κώδικος ἐπὶ ἀναστασίου πατοιάοχου Θεουπόλεως μεγάλης 'Αντιογείας τὰ σκήπτοα 'Ρωμαίων διιθύνοντος τοῦ Μεγάλου 'Ιουστινιανοῦ, ὅτε τὰ Ἱεροσόλυμα ἐτιμήθη εἰς πατριαρχεῖον τοῦ ξιβ΄ ἔτους: .. συνελθόντων συνοδικώς του Κωνσταντινουπόλεως, του 'Αλεξανδοείας καὶ τοῦ ἀντιοχείας κατὰ μῆνα αὔγουστον ἰνδικτιῶνος τη καὶ θεσπισάντων ἀρᾶ ὑποκεῖσθαι τὸν τολμήσαντα παραθραῦσαι ἢ παρασαλεῦσαι τὸ τοιοῦτον θέσπισμα, καὶ δέδωκεν ὁ Αντιοχείας ἀπὸ τῶν ὑποκειμένων μητροπόλεων τῷ ἑαυτοῦ θρόνω δύω, τὴν τῆς Καισαρείας τῆς Παλαιστίνης καὶ τῆς Σκυθουπόλεως, ἀπέσπασε δὲ καὶ ἀπὸ τῆς μητροπόλεως Τύρου την Πορφυρόπολιν, και έθεντο σύνορον τὸν ποταμὸν τὸν ἀνὰ μέσον Πτολεμαΐδος καλ τὸν (τοῦ?) Καομηλίου ὄρους Ζαβουλών, ωσαύτως και ἀπὸ μητοοπόλεως Βόστρας τῆς Αὐσίτιδος ἐπισκοπὰς τέσσαρας, την Γαδείρων, την Καπετωλιάδος, την 'Αβίλλης και την Γάβα, και άφιέρωσε ταῦτα εἰς Ἱεροσόλυμα, καὶ ἔθεντο σύνορον ἔως τῆς Αὐσίτιδος γώρας. δ δε 'Αλεξανδρείας δέδωκε και αὐτὸς ἀπὸ τῶν ὑποκειμένων έαυτοῦ θοόνω μητροπόλεων την Βόστραν τῆς 'Αραβίας καὶ τὴν Πέτρας καὶ ἐπισκοπὰς εξ, τὴν Γάζαν, τὴν 'Ασκάλωνος, τὴν 'Ελευθερούπολιν, την Φαράν, την Αίλίας και τὸ Σινᾶ όρος ήσφαλίσατο δὲ τὸν θρόνον τοῦ Σινᾶ όρους, Ίνα μηδείς καθίση έπ' αὐτῷ, καὶ ἐποίησαν σύνορον έως της Έρυθρας θαλάσσης." και ταῦτα μὲν ή νεαρά.

Es ist ganz klar, daß der Verfasser diese Ordnung als ein Werk des V. ökumenischen Konzils hinstellen wollte; darum werden im Eingange die drei Patriarchen von Konstantinopel, Alexandria und Antiochien erwähnt. Allein er giebt als Datum das Jahr der Welt 6042 = 534; die XIII. Indiktion führt vielmehr auf das Jahr 535. Gemeint ist in Wahrheit das Konzil des Menas vom J. 536, welches von Späteren nicht selten mit dem V. ökumenischen verwechselt wird und dessen Akten daher in den Handschriften mehrfach als die des V. allgemeinen bezeichnet werden.

Wann ist dieses Machwerk entstanden? Neilos Doxapatres kennt es augenscheinlich noch nicht; er weiß nur v. 141, daß Jerusalem zum Sprengel von Alexandria gehört habe, während die griechische, wie die lateinische Erzählung das Gebiet der Metropolis Kaisareia, also auch Jerusalem, als ehemals antiochenisch bezeichnen. Dessenungeachtet kann das griechische Original bereits dem 11. oder 12. Jahrhundert angehören. Darauf führt einmal die ausdrückliche Angabe der lateinischen Redaktion. Ferner paßt die Hervorhebung Justinians in beiden Berichten mehr auf einen griechischen, als auf einen lateinischen Verfasser, gilt doch den späteren Griechen Justinian fast wie Konstantin als der eigentliche Ordner der griechischen Kirche. Wir haben ge-

72 I. Abteilung. H. Gelzer: Ungedr. u. wenig bek. Bistümerverz. d. orient. Kirche

sehen, wie auch der Klerus von Achrida mit diesem großen Namen seine ausschweifenden Prätensionen zu decken versucht hat. So muß es in der That wenigstens als möglich bezeichnet werden, daß die angebliche Justinianische Novelle bereits im 12. Jahrhundert oder vielleicht noch etwas früher von dem griechischen Klerus der heiligen Stadt angefertigt und von den Lateinern bald darauf benutzt worden ist. Damit soll natürlich nicht gesagt sein, daß die im Patriarchalerlaß vorliegende Fassung auf so alte Zeiten zurückgehe; diese kann möglicherweise eine beträchtlich jüngere Umarbeitung des ursprünglichen Machwerkes sein.

Jena.

Heinrich Gelzer.

## Die erste Erwähnung von Astros, Leonidion und Areia.

Astros ist ein jetzt nicht unbedeutender Flecken der alten Thyreatis, welcher 1350 Einwohner zählt (1889); er ist besonders durch die nach ihm benannte zweite Nationalversammlung vom Jahre 1823 bekannt. Der Name ist wohl altgriechisch, wie der Ort selbst schon im Altertum, doch ohne Bedeutung, existiert zu haben scheint, wie man aus einigen antiken Mauerresten geschlossen hat.

Wo kommt nun zuerst der Name vor? Schon Leake¹) hat darauf aufmerksam gemacht, dass wir diesen Namen bei Ptolemäos²) finden. Curtius³) hat aber diese Anführung für eine Glosse erklärt. Derselben Meinung war auch Bursian⁴), welcher dazu bemerkt, dass dies auch durch den Umstand bewiesen wird, "dass die diesem Orte gegebenen Positionen mit denen der zunächst darauf liegenden Örtlichkeit (Ἰνάχον ποταμοῦ ἐκβολαί) ganz identisch sind." Diese Beweisführung kann aber nach der Auffindung des Codex von Vatopedi nicht mehr gelten. Denn wie man sich aus der faksimilierten Ausgabe von Langlois überzeugen kann, sind nunmehr die Massangaben verschieden.

"Αστρον να '' λε '' δύο 'Ινάχου ποταμοῦ ἐκβολαὶ να '' λε '' Γ'.

Wenn man aber trotzdem die Erwähnung des Ortsnamens bei Ptolemäos nicht als unbestreitbar echt annehmen will, muß man mehrere Jahrhunderte heruntergehen, um die erste Erwähnung von Astros zu finden. Sie befindet sich in einer Goldbulle des Kaisers Andronikos II Paläologos aus dem Jahre 1293, durch welche dem Metropoliten von Monembasia die Würde eines Exarchen im Peloponnes gewährt und ihm die betreffenden kirchlichen Rechte bestimmt werden. Die Stelle, worin die Grenzen der Eparchie Monembasia angeführt werden, lautet folgendermaßen:

<sup>1)</sup> Travels in the Morea II 485.

<sup>2)</sup> III 16, 11.

<sup>3)</sup> Peloponnesos II 567 Anm. 25.

<sup>4)</sup> Geographie von Griechenland II 69 Anm. 3.

<sup>5)</sup> Mehrere Male aus dem in der Athener Nationalbibliothek befindlichen Original abgedruckt. S. Zachariae, Ius Graeco-romanum III 613. — Miklosich-Müller, Acta et diplomata V 155 ff.

Ή δὲ τῆς ἐπαρχίας ταύτης περίοδος ὡς ἐν τύπῳ περίγραφικῷ ἔχει οὕτως. Ποῶτον μὲν οὖν Ἐπίδαυρος ἀρχαία, ἡ καλουμένη Λιμηρά μετὰ δὲ ταύτην ἐπὶ ἑῷαν προϊόντι ὁ Ζάραξ προελθόντι δὲ ἀπὸ Ζάρακος παρὰ τὴν θάλατταν κατιόντι [κώμη] ἡ Κυπαρισσία: εἶτα ναὸς τοῦ ἀγίου Λεωνίδου μετὰ δὲ τὸ τοῦ ἀγίου θεῖον τέμενος, τὸ καλούμενον "Αστρος ἐπαναβάντι δὲ κώμη ἡ καλουμένη Καστάνιτζα μετὰ δὲ ταύτην ἀπέρχεται καὶ εἰς ἐτέραν κώμην λεγόμενα Ζίντζινα etc.

Wenn wir mit der Karte des jetzigen Königreichs Griechenland in der Hand dieser Beschreibung folgen, sehen wir, dass sich die angegebenen Grenzen von Epidauros Limera (Monembasia) zuerst nach NO richten, dann aber nördlich ziehen. Nach dem alten Zarax kommt gleich nördlich am Meere Kyparissia, das dem jetzigen Dorfe Kyparissi im Demos Zarax entspricht; dann noch immer in nördlicher Richtung wird der ναὸς τοῦ ἀγίου Δεωνίδου angeführt, welcher sicher das jetzige Lenidi (Leonidion) ist. Μετὰ δὲ τὸ τοῦ άνίου θεῖον τέμενος kommt weiter nördlich Astros. Kastanitza und Tsintsina, welche darnach angegeben werden, liegen beide landeinwärts nach Süden und führen noch dieselben Namen; das erstere gehört zum Demos Brasiä der Eparchie Kynurien, das zweite zum Demos Therapnä der Eparchie Lakedämon. Somit haben wir in dieser Bulle des Jahres 1293 die erste sichere Erwähnung von Astros und diejenige von Leonidion oder vielmehr der Kirche oder gar des Klosters, woraus der Name dieses Städtchens in der Folgezeit entstanden ist.1) Erst nach vollen 142 Jahren wird dann wieder einmal Astros bei Phrantzes erwähnt.2) Dem Geschichtschreiber wird als Rat des Despoten von Morea Konstantin Paläologos seiner Erzählung gemäß im Jahre 1435 der Auftrag anvertraut, Astros ("Αστρον) nebst anderen Städtchen Kynuriens, worunter auch Leonidion, welches noch den Namen Leonidas führt, Maria Melissena, der Witwe des Herzogs von Athen Antonio I Acciajuoli, zum Tausch gegen Athen und Theben anzubieten. Dieser Vergleich scheiterte aber durch die rasche Einnahme des Herzogsthrones durch Nerio II und den Einfall Turachans in Böotien.

Seit dieser Zeit wird Astros öfters erwähnt.<sup>3</sup>) Wann aber der

<sup>1)</sup> Ein jetzt noch bei der Dogana vorhandenes Kirchlein, welches auf den Überresten eines antiken Gebäudes gebaut ist, führt noch den Namen des Heiligen Leonidas. Deville, Etude sur le dialecte Tzaconien. Paris 1866 S. 11. — Θεοδώρου ἱερέως καὶ Οἰνονόμου Γραμματική τῆς τζακωνικῆς διαλέκτου, Athen 1870 S. 10. Vgl. Curtius Peloponnesos II 305.

<sup>2) 159, 13.</sup> 

<sup>3)</sup> S. den Artikel Astros von Anton Miliarakis im Δεξικον έγκυκλοπαιδικον επδιδόμενον επιμελείς Ν. Γ. Πολίτου. Athen. Barth-Hirst. B. II 454—455.

ναὸς τοῦ ἀγίου Λεωνίδου, der spätere Leonidas, in Leonidion verwandelt wird, vermag ich nicht zu sagen.

Alter als die erste Anführung von Astros und Leonidion im Mittelalter ist die älteste mir bekannte Erwähnung von "Aqeia unweit Nauplia. Der Ort scheint ebenfalls aus einem Kloster entstanden zu sein. Es hies aber die Ortschaft "Αρεια schon vor der Gründung des Klosters, dessen erste Geschichte folgende ist: Es war anfänglich ein Frauenkloster mit 36 Nonnen und wurde kurz vor 1143 von Leo, Bischof von Argos und Nauplia, gegründet. Da aber das Kloster bald gedieh und wegen der Seeräuberei, von welcher die argolische Küste heimgesucht wurde, Gefahr lief geplündert zu werden, und die Nonnen weder Ruhe noch Sicherheit hatten, gründete Leo landeinwärts in der Gegend Βούζη ein neues Kloster, wohin die Nonnen aus Areia versetzt wurden, indem sie ihre früheren Besitzungen behielten. Das nunmehr verlassene Kloster von Areia aber übergab Leo Mönchen, deren Leben er durch ein eigenes Typikon regelte. Diese Thatsachen erfahren wir aus dem zuerst von Pasini1) aus einem Turiner Codex herausgegebenen und dann bei Miklosich-Müller<sup>2</sup>) wieder abgedruckten Ἰπόμνημα des Bischofs nebst dem sich daran anschließenden Typikon des Klosters.

Athen.

Spyr. P. Lambros.

<sup>1)</sup> Codices manuscripti bibliothecae R. Taurinensis S. 426 ff.

<sup>2)</sup> Acta et diplomata V 178-190.

## Some notes on the text of Anna Comnena.

1. Praefatio p. 5 (ed. Reifferscheid), Il. 18—20: συνεστράτευσε δ' [Νικηφόρος Βουέννιος] Ἰωάννη τῷ αὐτοκράτορι ἐμῷ ἀδελφῷ καὶ κατ' ἄλλων μὲν βαρβάρων \* \* ἔχοντι τὴν Ἰντιόχου πόλιν.

It is clear that some words have fallen out, and Schopen and Reifferscheid have mached a lacuna after βαοβάρων. Seger (Byz. Historiker des 10. u. 11. Jahrhunderts, I. p. 121) proposes to read: βαοβάρων και κατέχοντι, explaining the omission of και κατ- by occurrence of the same syllables in close proximity. But if μέν be genuine, this conjecture cannot be right. It is impossible to restore the lost words with certainty, but the sentence may have run somewhat thus:

καὶ κατ' ἄλλων μὲν βαοβάοων στοατεύοντι, εἶτα δὲ (or τέλος δὲ) κατέγοντι τὴν 'Αντιόγου πόλιν.

It is however possible that  $\mu \wr \nu$  may be corrupt and that we should read — in this case adopting Seger's conjecture —

καὶ κατ' ἄλλων δομωμένφ βαοβάρων καὶ κατέχοντι κ. τ. λ. δομωμένφ might have become μενφ, just as on p. 9. l. 8 δομήματος appears in the Florentine Codex as μηματος, and μενφ would inevitably become μέν.

But whatever may have been the exact words of Anna, it seems clear that she refers here not only to the campaign of John against Antioch in 1137, but also to his wars against other barbarians, and states that her husband Nicephorus played a part in those wars. The barbarians may have been the Patzinaks who were defeated in 1122, or the Hungarians who were repelled some years later, or the Armenians of Cilicia, or the Turks of Asia minor.

- 2. Ib. p. 7, Il. 13—14: είδους οὐν ἀξίου τυραννίδος, ὡς τινες λέγουσιν, ἀλλὰ καὶ θειοτέρου καὶ κρείττονος. So Mss. but the Epitome has θειοτέρας and Reifferscheid suggests θειοτέρας ἀρχῆς. The correction is easy. Read: θειοτέ(ρας μοί) ρας.
- 3. Ib. Il. 24—27: τὰ δέ γε κατ' ἐμὲ διηγήματα, οὐ..... ἀλλ' ἐς δάκουα τὸν ἀκροατὴν συγκινήσειε καὶ οὐκ αἰσθητικὴν μόνον ἀλλὰ καὶ ἄψυχον φύσιν εἰς πάθος καταναγκάση. Schopen suggested καταναγκά-

σαι. But optatives have no place here. Read συγκινήσει and καταναγκάσει.

- 4. B. 1. p. 10, l. 24: τὰ στρατεύματα πάντα έφας καὶ έσπερίου λήξεως. Perhaps πάν(τα) τὰ έφας.
- 5. B. 1. p. 12, II. 2—3: ἀποστερίσκων δὲ τῆς Περσίδος ἄπερ ἂν καὶ ἐξῆν κἀκείνη περιγενέσθαι. So the Epitome and Reifferscheid. But Flor. has τῆ Περσίδι.

If the text is right, the sentence means "robbing (Persia of) parts of Persia which might have been preserved to her". But we should rather expect it to mean "preventing Persia from getting possessions which she might otherwise get". Hence Schopen suggested παρελέσθαι.

We may retain  $\tilde{\tau}\eta$   $\Pi \epsilon \rho \sigma i \delta \iota$ , as a dativus incommodi (otherwise we must read  $\tau \dot{\eta} \nu$   $\Pi \epsilon \rho \sigma i \delta \alpha$ ) and instead of  $\pi \epsilon \rho \iota \nu \epsilon \sigma \delta \alpha \iota$  read  $\pi \epsilon \rho \iota \tau \sigma \iota \epsilon \iota \sigma \delta \alpha \iota$ . "Injuring Persia by keeping her out of what she might have acquired."

- 6. Ib. Il. 3—7: τέχνη δὲ τὸ ἄπαν μετέρχεται νῦν μὲν ἐμὲ παρασκιάζων διὰ τῆς σῆς δυνάμεως, αὐθις δὲ τοῦ καιροῦ τούτω συμπνεύσαντος ἀφέμενος ἐμοῦ ὡς ἤδη ἐν ἀκινδύνω καθεστηκὼς πάλιν ἐξ ὑποσυροφῆς κατὰ σοῦ ἀρεῖται τὰς χεῖρας. Reifferscheid suggests doubtfully περισκιάζων, which does not make appropriate sense and is not likely palaeographically. I would read παρασειράζων, "drawing me out of the way, i. e. preventing me from interfering with his designs", διὰ τῆς σῆς δυνάμεως "by threatening me with your power". παραwould that have the same force as in παραπλάζω etc. If this be considered too bold a reading, I suggest ἀνασειράζων, "drawing back, holding in check", a wellknown word.
- 7. Ib. p. 18, II. 1—3: τῶν Τούρκων...περισχόντων ὅσα Εὐξείνου πόντου ἐστὶ μεταξὺ καὶ Ἑλλησκόντου καὶ Αἰγαίου τε καὶ Συριακοῦ πελάγους, † Σύροις τε καὶ τῶν ἄλλων καὶ μάλιστα ὁπόσοι Παμφυλίαν τε καὶ Κίλικας παραμείβοντες ἐς τὸ πέλαγος ἐκπίπτουσι τὸ Αἰγύπτιον. (The Epitome has καὶ τῶν ἄλλων κόλπων.)

As the northern (Euxine and Hellespont), western (Aegean) and southern (Syrian sea) boundaries of the country occupied by the Turks are mentioned, we may infer that the latter part of the sentence designated the eastern limit of their occupation. It is also clear from the last clause (ἐς τὸ πέλαγος ἐκπίπτουσι)¹) that this limit was marked by rivers. The word παραμείβειν is used in the same way on p. 28 of the river Vardar (l. 22 παραμείβων δὲ πολλούς μεταξύ τόπους κ. τ. λ.).

<sup>1)</sup> ἐππίπτειν is used for the more usual ἐπβάλλειν or (as below p. 28, l. 24) ἐπδιδόναι.

We may conclude that a river-same underlies Σύροις, the corruption being due to the preceding Συριακοῦ. The following words (Κίλικας παραμείβουτες) suggest at once that the river mentioned was the Σάρος. Read then: πελάγους, καὶ (or ἐντὸς) Σάρου τε καὶ τῶν ἄλλων κ. τ. λ.

The last words τὸ Αἰγύπτιον are clearly an interpolation. Anna wrote simply ἐς τὸ πέλαγος, meaning of course "the Syrian sea". She would never have called the sea in which the rivers of Cilicia flow "Egyptian"; she might have called it "Cyprian" or "Phoenician". Perhaps an ignorant interpreter wrote τὸ Αἰγαῖον to explain τὸ πέλαγος, and this was "corrected" to Αἰγύπτιον.

For other interpolations in the text see p. 256, 26; vol. II, p. 166, 9 etc.

- 8. Ib. p. 46. 8: ἀνεφέρετο πρὸς τὸν πεπομφότα '\*οῦσα ("scilicet fuit ἰοῦσα" Reifferscheid). We should expect τείνουσα οτ ἥκουσα.
- 9. Ib. p. 49, Il. 16—18: ἡ μὲν γὰο αὐτῶν ἀστράτευτον ἄνδοα ἐθοή-νει, ἡ δὲ ἀπειροπόλεμον παϊδα, ἄλλη δὲ ἀδελφὸν νέον ἢ πρὸς ἄλλα ἔργα ἠσχολημένον. So Flor. Instead of νέον the Epitome has γεωργὸν which is clearly right; but why νέον in Flor.? Read: ἀδελφὸν νέον ἢ γεωργὸν ἢ κ. τ. λ.
- 10. Ib. p. 51, ll. 16—18: διααιολογίας ήπτετο ποὸς τοῦτον τοιαύτης τῶν ποὸς τοὺς Ῥωμαίους πολέμων ἀπαγούσης As Reifferscheid obsewes, ἀπάγειν requires ἀπό. Read ἀπαλλαττούσης.
- 11. Bk. X (vol. II) p. 78, ll. 2. 3: ἐπιλαθόμενοι μονονοὰ καὶ στοατιωτικῆς ἐμπειοίας καὶ τῆς τοῖς ποὸς μάχην ἀπιοῦσιν \* εὐταξίας. Reifferscheid has rightly marked a lacuna. Read either ἀπιοῦσιν συνήθους οτ ἀπιοῦσιν εἰωθυίας εὐταξίας.
- 12. Ib. p. 89, ll. 1—2: ἐκέλευε τοιαύτην καταστησαμένους τὴν παράταξιν, ἕκαστον τῶν τὰ δόρατα φερόντων ἐξ ἑκατέρου μέρους ὑπὸ δύο φυλάττεσθαι πελταστῶν. Reifferscheid marks a lacuna after παράταξιν. But the sentence may be simply restored by reading φυλαττόμενον. The infinitive was introduced owing to the other infinitives in the vicinity ἐνδείξασθαι above, and στείχειν etc. below. Cf. above p. 80 l. 4 where Reifferscheid plausibly proposes παρακελευσάμενος for παρακελεύσασθαι.

Dublin.

## Vom Dionysioskloster auf dem Athos.

Von allen Klöstern des "heiligen Berges" ist in den letzten Jahrzehnten kaum irgend eins häufiger genannt worden als das des heil. Dionysios. Ist es doch das Kloster, aus dem Simonides in den fünfziger Jahren die Bruchstücke der Hermas-Handschrift mitbrachte, von der dann so viel die Rede war, das Kloster, dem jener Schluß des Hermas-Hirten entstammt, welchen derselbe in einem 1859 zu London erschienenen Sammelbande zwar veröffentlichte, ich selbst aber erst im Jahre 1887 durch Wiederabdruck in der Zeitschr. f. wiss. Theol. XXX S. 177-184 den erstaunten Forschern des In- und Auslandes zum erstenmale als ein gänzlich unbeachtet gebliebenes Stück handschriftlicher Überlieferung vor Augen stellte. Damit glaubte ich zunächst meine Schuldigkeit gethan zu haben, indem ich es den eigentlichen Fachleuten überliefs, Wert und Bedeutung des gewissermaßen neu gemachten Fundes festzustellen. Dass von allen Gelehrten, welche der entbrennenden Hermas- und Simonides-Frage näher traten, Hilgenfeld dieselbe am eingehendsten und gründlichsten erwog, dürfte jetzt kaum in Abrede gestellt werden. Er war es, der sich durch das, was Simonides geboten, in den Stand gesetzt sah, die Ergebnisse seiner sorgfältigen Untersuchungen, welche dem viel geschmähten Hellenen seit einem vollen Menschenalter zum erstenmale Gerechtigkeit widerfahren liefsen, in einer neuen Ausgabe des Hermas-Hirten (Hermae Pastor. Graece integrum ambitu primum edidit Adolfus Hilgenfeld. Lipsiae T. O. Weigel MDCCCLXXXVII) vorzulegen. Aber wir verdanken den Forschungen des Simonides im Dionysioskloster auf dem Athos außer jenem Hermas-Schluß noch die Kunde von zahlreichen anderen wertvollen griechischen Schriften, und zwar des byzantinischen Schon ehe ich auf den am angegebenen Ort gegen Ende, an ziemlich versteckter Stelle abgedruckten Hermas-Schluss stieß, hatte ich mit Freuden die an erster Stelle stehende Schrift des Nikolaos von Methone wider die Lateiner über den Ausgang des heil. Geistes gelesen, welche Simonides gleichfalls im Dionysioskloster fand. Zu derselben Zeit mit letzterer geriet ihm ebendaselbst das erste Buch der jener

gleichartigen Schrift des Patriarchen Gennadios in die Hände. Derselbe von der Hand des Hieromonachos Ignatios im Jahre 1621 im Dionysioskloster geschriebene Codex enthielt noch 23 andere theologische Werke und Briefe, welche von Simonides a. a. O. S. ιγ'-ιζ' aufgezählt werden. Es sind Schriften von Georgios Scholarios, dem späteren Patriarchen Gennadios, Georgios Koressios, Markos von Ephesos, Lazaros, Joseph Bryennios und der Kaiserin Theodora, aus deren Zahl Simonides eine ganze Reihe in dem zu London 1859 bei David Nutt erschienenen Sammelbande ("Ορθοδόξων Ελλήνων θεολογικαί γραφαί τέσσαρες) herausgegeben hat. Auch die berühmte Rede des Johannes Mauropus auf die drei großen Kirchenlehrer Basileios, Gregorios von Nazianz und Chrysostomos, die wir in P. de Lagardes Ausgabe unter Nr. 178 S. 106 ff. lesen, ist handschriftlich in der Bibliothek des Dionysiosklosters vorhanden. 1) So ist also das Dionysioskloster eine Stätte, die dem Patristiker und Byzantinisten wegen der in ihm geborgenen Schätze hellenischen Schrifttums ehrwürdig sein muß. Und folgen wir nicht einem natürlichen Drange, wenn wir unsere Blicke einmal von jenen zuerst genannten Schriftwerken hinüberschweifen lassen zu dem Orte, wo die fleissige Hand des Ignatios sie sorgsam zusammentrug, und die Frage nach Ursprung und Gründung des Dionysiosklosters laut werden lassen?

Um diese Frage zu beantworten, war ich allerdings nicht in der Lage, die sämtlichen Schriften derer, die den Athos behandelt haben, auch nicht die neueren von Langlois (1860) und Miller (1889), zu Rate zu ziehen. Nur das anmutig und mit liebevoller Versenkung in die Sache geschriebene Werk eines Hellenen war mir zur Hand. Es ist dies Manuel Jo. Gedeons, des um die Geschichte seines Volkes wohlverdienten Gelehrten, 'O "Αθως. 'Αναμνήσεις. "Εγγραφα. Σημειώσεις (Konstantinopel 1885). Sein Werk ist eine reiche Fundgrube alles desjenigen, was vom Athos und der Geschichte seiner Klöster irgend von Wichtigkeit ist, obwohl er in großer Bescheidenheit selbst erklärt (S. 13), nur dasjenige wiederaufzunehmen, was der Trapezuntier Euthymios u. a. in den Versen ausdrückte:

"Αν ήμπορη νὰ μετρηθη ή ἄμμος της θαλάσσης, καὶ φύλλα ὅλων τῶν δένδρων τῆς οἰκουμένης πάσης, δύναται καὶ κανεὶς σοφὸς διὰ νὰ ἱστορήση τοῦ "Όρους τὴν εὐπρέπειαν καὶ κάλλος νὰ 'ξηγήση.

Die Örtlichkeit, wie die lange Kette geschichtlicher Ereignisse, die sich

<sup>1)</sup> Sakkelion im  $\Pi_{\ell}$ óloyos seiner Ausgabe von 48 neuentdeckten Briefen des Theodoretos (Athen 1885), S.  $\epsilon'$ .

um den Athos schlingt, haben an Gedeon einen kundigen, verständnisvollen Schilderer gefunden. Und er hat den Wert seiner Arbeit noch dadurch wesentlich zu erhöhen gewußt, daß er einige wichtige, meist unveröffentlichte Urkunden in seine Darstellung einzuschalten in der Lage war. Vielleicht ist ihm diejenige Urkunde gerade entgangen, von der im folgenden noch geredet werden soll.

Das Dionysioskloster liegt im südlichsten Teile der seit Alexios Komnenos (um 1083) als "heiliger Berg" sich besonders gewährleisteter kirchlicher Unabhängigkeit erfreuenden östlichsten Halbinsel der Chalkidike, hart am südwestlichen Fusse des Athosberges, der in einer Höhe von 1935 Metern kühn und gewaltig in die Wolken emporragt. schon ist der herrliche Bergriese beschrieben, von niemandem aber wohl mit feierlicherer Begeisterung als von Gedeon. Πρῶτος ὁ κῶνος τοῦ "Ooous, sagt er a. a. O. S. 16, προσβάλλων τὰς ὄψεις τοῦ προσκυνητοῦ μικοὸν μετὰ τὴν ἐκ τοῦ Ἑλλησπόντου ἔξοδον, μικοὸν ποὸ τῆς Αήμνου, ανυψούμενος οὐρανογείτων νομίζει τις ὅτι ψαύει τοὺς πόδας τοῦ θούνου τοῦ Ύψίστου, ὧν ἔμπροσθεν ή προσευγή κατηυθύνετο μοναχικοῦ συστήματος ὀοθοδόξου, δέκα καὶ πλέον έκατονταετηρίδας, οίονεί θυμίαμα άχειροποίητον ή σκιά τοῦ κώνου τὸ έσπέρας ή την πρωΐαν είς μήκος έκτεινομένη μιλίων πολλών έμποιες μοι και αὐτή εὐλαβῆ τινα συγκίνησιν νομίζω, θαυμάζων τὸν γυμνὸν καὶ οὐοανομήκη κῶνον, ὅτι ἔχω οὕτω ταῖς αἰσθήσεσι ληπτὸν τὸν τύπον τοῦ μοναχικοῦ βίου, οἷον ήθέλησεν αὐτὸν ή Ἐκκλησία: κῶνος γυμνώσας έαυτὸν τῶν φυσικών καλλονών των άπὸ τοῦ κόσμου, οἶον νοεῖ ἡ Ἐκκλησία, οἷον θέλει τὸν μοναχόν · ἀπροσπέλαστος εἰς ἀνθρώπους, μεθ' ὧν οὐδὲν ἔχει πλέον κοινον ή την φύσιν την σωματικήν και την πνευματικήν δ ύπο την σκιάν αὐτοῦ ἀσκούμενος, οὕτω μοι ἐφαίνετο ὑλοποιουμένη τις δμοίωσις τοῦ μοναγικοῦ βίου. Und die ganze Umgebung, die herzerfreuende landschaftliche Schönheit des jenen östlichsten Zipfel der Chalkidike bedeckenden Waldgebirges mit seinen hellsprudelnden Quellen, dem Gesang der Vögel, dem rauschenden Geflüster der Blätter, der tosenden Brandung am Meeresstrande, stimmt vortrefflich zu dem religiösen Zwecke, den Gedeon dieser hochbegnadigten Landschaft vom Schöpfer unmittelbar zugewiesen sieht. 'Ρύακες μεγάλοι, fährt er S. 17 fort, και πλατείς, ποτάμια ἀεννάως κελαφύζοντα· ἀκανθυλλίδων ἢ ἀηδόνων πλησμονή κατὰ ζεύγη διαιτωμένων, ἄρρενες μετὰ θηλειῶν συρισμός ἀπὸ τῶν φύλλων τῶν δένδρων, ἀλλήλοις προσψαυόντων ταῦτα μόνα γίνονται τοῦ καλογήρου ή παντοτεινή πλην ήδύνουσα την ψυγήν και συγκινούσα συναυλία παραλίως πορευόμενος δ προσκυνητής άκούει έν ώραις ίδίως χειμερίαις τὸν φοβερὸν τῶν κυμάτων θαλάσσης άγοιαινομένης μυκηθμόν, άγνοω οδόν τι ότγος προξενούντα έν τοσούτω τὰ ποτάμια ἀπαντᾶ συχνά. Keine Stätte der Welt ist so geeignet zu stiller Einkehr in Gott, keine, die das trotzige und verzagte Menschenherz mehr zum Allmächtigen zu erheben, zum Preise seiner Herrlichkeit zu stimmen vermöchte, als die Klostereinsamkeit des Athos. Er ist κατ' έξοχὴν ein τόπος μελέτης ἄγιος, ἡσυχαστήριον θεοσκέπαστον καὶ ποιητικώτατον, μέρος προσφυέστατον εἰς τοὺς μετερχομένους τὴν κατὰ Θεὸν φιλοσοφίαν. — Ὁ δὲ πρὸς αὐτὸν τὸν τόπον θαυμασμὸς ἡμῶν — so schlieſst Gedeon (S. 18) seine wahrhaft packende Lobpreisung des "heiligen Berges" — βαίνει παράλληλος τῷ θαυμασμῷ εὐρωπαίων περιηγητῶν, καὶ νεωτέρων ἢ ἀρχαίων συγγραφέων, οἴτινες εἰς τὰς καλλονὰς ταύτας τῆς φύσεως, τὴν γλυκύτητα τῆς ἀτμοσφαίρας, τὴν εὐκρασίαν τοῦ κλίματος ἀπέδιδον, φαίνεται, τῶν ἀρχαιοτάτων τοῦ "Αθω κατοίκων τὴν ἀπίστευτον ἀλλὰ ποθητὴν ἡμῖν μακροβιότητα.

Die Gründung des Dionysiosklosters, von dem Gedeon in der Sondergeschichte der einzelnen Klöster (S. 157-197) nur in einem kurzen Abschnitt (S. 180/181) handelt, fällt in das 14. Jahrhundert. Die Zeit war eine ganz besonders unruhige. Äußere und innere Stürme gefährdeten das stille, friedfertige Leben der Athosmönche. Im Anfange des Jahrhunderts (1307) brach durch den Einfall der Katalanen ein furchtbares Elend über die Klöster des Athos herein. Fast aller seiner Bewohner beraubt, sagt ein gleichzeitiger Schriftsteller<sup>1</sup>), trug er den Jammer und das Leid zum Himmel empor und rang den überlebenden Zeitgenossen einen unermesslichen Weheruf ab ob der Menge der unmenschlich Gemordeten. Besonders die nach der Rückkehr friedlicher Zustände alsdann ausbrechenden dogmatischen Streitigkeiten zwischen dem kalabresischen Mönch Barlaam und dem die Gesamtanschauung der Athosmönche vertretenden Gregorios Palamas über die Möglichkeit und Zulässigkeit einer leiblichen Anschauung des göttlichen Lichts und Wesens beunruhigten Jahrzelmte lang die Gemüter der Mönche in den Athosklöstern und störten den brüderlichen Frieden während des ganzen 14. Jahrhunderts. Dazu kamen unablässige Heimsuchungen von seiten der Seeräuber. Schwerer aber noch schädigten das mönchische Leben die zwischen den einzelnen Klöstern mit Erbitterung geführten Besitz-

<sup>1)</sup> Theodulos Magister in seiner Schrift Περί τῶν ἐν τῆ Ἰταλῶν ἐφόδω γεγενημένων in Boissonades Anecd. Gr. Π 224: πάντας ἐποίκους [ὁ Ἄθως] ὀλίγον δεῖν ἀπολωλεκὼς εἰς οὐρανὸν αἴρει τὸ πένθος, καὶ τούς τε ἰδόντας, τούς τε ἀκηκούτας ἰοὺ ἰοὺ βοᾶν ἀναγκάζει, μεμνημένους τῶν τὰ θεῖα φιλοσοφούντων ἰερὰς συναυλίας, καὶ φροντιστήρια, καὶ σηκούς, καὶ νεώς, καὶ καλύβας, καὶ σωτηρίους διαίτας χαρίτων ἔμπλεως, ἃ καθ' ὑπερβολὴν πρόσθεν ἀνθοῦντα, νῦν ἀθρόον ἀπέσβη καθάπαξ ξεύσαντα, τῶν ἐνοικούντων δίκην ἱερείων ἀπανθρώπως ἀνηρημένων. Vgl. Gedeon a. a. O. S. 146—148.

und Grenzstreitigkeiten. In das Ende dieses sturmbewegten, für die ruhige Entwickelung des Klosterlebens auf dem Athos so unglücklichen Jahrhunderts fällt nun die Gründung des Dionysiosklosters.

Aufmerksam ward ich auf die Geschichte dieses Klosters zuerst durch Simonides' a. a. O. S. ι' sich findende Anmerkung: 'Όρα τὴν τῆς μονῆς ταύτης περιληπτικὴν Ιστορίαν ἐν τῷ τέλει. Durch Gedeons Werk über den Athos kam ich aber erst dazu, die von Simonides gemeinten Mitteilungen in seinen weitschichtigen, alle möglichen Nachrichten in buntem Wechsel enthaltenden Σημειώσεις (S. 109—184) mir genauer anzusehen. Sie finden sich S. 120 ff. Simonides weilte 1851 längere Zeit im Dionysioskloster und war daher wohl in der Lage, Zuverlässiges über dasselbe zu erkunden und dem Abendlande zu übermitteln. Nun erscheinen aber auch in jenen seinen Mitteilungen wieder, wie mich bedünken will, Dichtung und Wahrheit so hart neben einander, daß notwendig eine Sichtung vorgenommen werden muß.

Nach Simonides ist des wahrhaft einsiedlerischen und besonders mönchischen Lebens auf dem "heiligen Berge" Muster und Urbild das Kloster des Vorläufers und Täufers Johannes, auch Dionysioskloster genannt, das im 4. Jahrhundert auf den Trümmern des Altars des Kronos Eurygeneios errichtet wurde. Der Altar lag auf dem äußersten Ende der gleichnamigen Küste südlich vom Athos nahe dem Kalliplokamos genannten Ufer, das den geschichtlichen Nachrichten des Athenodoros und Athanasios zufolge seinen Namen von dem Tempel der Demeter Kalliplokamos erhielt, der am Meere erbaut war, da, wo sich jetzt die Kapelle des heil. Demetrios befindet. Die Johannes-Kirche nun wurde nach Simonides vom Kaiser Arcadius errichtet, von dem Patmier Chariton mit Mosaiken geschmückt im Jahre 473. Danach wurde das Kloster von Konstantinos Pogonatos, dem Sohne des Konstans, 678 erneuert, vom Samier Antonios 682 mit Gemälden geschmückt. Im Jahre 712, unter der Regierung des Philippikos (Bardanes), brannte es völlig nieder und wurde erst von Alexios Komnenos, dem Kaiser von Trapezunt und seiner Gemahlin Theodora, auf Bitten des heil-Dionysios, von dem es alsdann auch den Namen empfing, im Jahre 1380 von Grund aus wiederaufgebaut.

Wie weif in diesen Nachrichten die von Simonides eingeflochtenen archäologischen Bemerkungen auf Wahrheit beruhen, entzieht sich meiner Beurteilung. Soviel mir bekannt ist, sind die von ihm, auch auf besonderen (zwischen den Seiten 184 und 185 eingeschalteten) Tafeln bildlich veranschaulichten altgriechischen Steininschriften, auf welche er sich in seinen geschichtlichen Ausführungen wiederholt beruft, von zuständigen Inschriftenforschern unserer Tage noch nicht

untersucht, bezw. auf ihren Wert oder Unwert hin geprüft worden. Aber darauf kommt auch für die Geschichte des Dionysiosklosters zunächst wenig an. Mir scheinen die weiteren Angaben des Simonides von der Gründung der Kirche des Täufers durch Kaiser Arcadius am Ausgang des 4. oder Anfang des 5. Jahrhunderts bis auf die Einäscherung des Klosters 712 gänzlich in der Luft zu schweben. Nach Gedeon ist alles Gerede über glänzende Athosklöster schon im 4. Jahrhundert oder gar noch früher völlig verfehlt, und leere Blätter mit Mythen und Dichtungen zu füllen, erklärt er mit Recht für durchaus unstatthaft (S. 76). Frühestens in den Unruhen der Bilderstreitigkeiten, genauer etwa seit Anfang des 9. Jahrhunderts, als die bilderfreundlichen Mönche vor der Wut und den Verfolgungen bilderstürmender Kaiser in dem dichten Schatten der Athoswälder Zuflucht und Schutz suchten, dürfen mönchische Genossenschaften auf dem Athos angesetzt werden. Geschichtlich bezeugt ist das älteste der Klöster aber erst seit der Mitte des 10. Jahrhunderts, als der heil. Athanasios zum "heiligen Berge" kam (S. 90). Die letzte der von Simonides erwähnten angeblichen Thatsachen ist für Gedeon der Ausgangspunkt seiner Mitteilungen über das Dionysioskloster.

"Das Dionysioskloster", sagt er S. 180, "wurde von dem aus Korysos (ἐπ Κορυσοῦ τῆς Καστορίας?) stammenden Mönche Dionysios gegründet, und zwar auf Kosten des Herrschers von Trapezunt, Alexios Komnenos, welchem Dionysios durch seinen Bruder Theodosios, der früher Vorsteher des Philotheosklosters auf dem Athos, dann Erzbischof von Trapezunt war, empfohlen worden war. Das Kloster wurde errichtet im Jahre 1380 oder 1385, wie Porphyrios will." Dieser Porphyrios ist keinenfalls jener Porphyrios von Nicäa, den Gedeon gelegentlich auch erwähnt und dessen metrisch gefaßter Περίοδος τοῦ άγιωνύμου ὄρους τοῦ "Αθωνος von ihm a. a. O. S. 240—245 (V. 53/54: "Επειτα σύρε ἀπ' αὐτοῦ, εἰς τοῦ Διονυσίου | τοῦ Βαπτιστοῦ εἶν' ὁ ναός, ατίσμα δὲ Aleştov). mitgeteilt wird, sondern offenbar der Vorname des in der Anm. 200 an dritter Stelle genannten Uspenskij, auf dessen im Journ. des russ. Minist. der Volksaufkl. Bd. 57 (1848) veröffentlichte Arbeiten über die Athosklöster Gedeon sich u. a. S. 163, 168, 172 mit Nennung seines vollen Namens beruft. Das Jahr 1380 und die von Gedeon erwähnten Einzelheiten der Gründung gehen auf den Arzt und Philosophen Johannes Komnenos (gest. 1719)1) zurück, dessen Bericht Fallmerayer (Geschichte des Kaisertums von Trapezunt, S. 198/199), wie es scheint, aus einer ihm vorliegenden Handschrift eines Werkes des-

<sup>1)</sup> Genaueres über ihn bei Demetrakopulos, Όρθόδοξος Έλλάς S. 169.

selben über den Athos, mitteilt. Es heisst dort: την δε περικαλλη τοῦ άγίου Διονυσίου μουὴν ἔκτισεν δ ἀοίδιμος βασιλεύς Τραπεζούντος 'Αλέξιος δ Κομνηνός έπὶ έτους ατπ΄ (1380) διὰ παρακλήσεως τοὺ άνίου Διονυσίου, ὅστις ἦν ἀδελφὸς μικρότερος τοῦ τηνικαῦτα τῆς Τραπεζοῦντος ἀρχιερατεύοντος Θεοδοσίου. Οὖτος ὁ ἄγιος Διονύσιος ἦτον ἀπὸ τὰ ὅρια τῆς Καστορίας, ἐκ χώρας Κορυσσοῦ καὶ ἀναγωρήσας τοῦ κόσμου ἀσκήτευεν είς τὸν τόπον ἐκεῖνον, ὅπου εύρίσκεται τὴν σήμερον τὸ [ερὸν μοναστήριον ἀκοδομημένον καὶ διὰ θείας ἀποκαλύψεως καθ' έκάστην νύκτα φωτὸς ἐπιφαινομένου ὑπεραστράπτοντος ἐν τῷ τόπῳ ώσπεο λαμπάδος μεγάλης, δδηγηθείς και πλεύσας διὰ τῆς μαύρης θαλάσσης είς Τοαπεζούντα και τυχών του αίτήματος ἀπὸ τὸν βασιλέα διὰ μεσιτείας του άδελφου του δηλονότι του τότε Τραπεζούντος, και στραφείς είς τὸ ἄγιον ὄρος ἀποδόμησεν ἐν ἐπείνω τῷ θεοδοξάστω τόπω θεΐον και ιερον ναον έπ' ονόματι τοῦ άγιου Ίωάννου τοῦ Βαπτιστοῦ δι' έξόδων τοῦ ἄνωθεν βασιλέως, οὖ καὶ τὸ πάντιμον χουσόβουλλον ευοίσκεται έκει σωόν τε και δλόκληρον με φράσιν έλληνικωτάτην και κατά πολλά γλυκυτάτην συντεθειμένον, όμοῦ με καὶ άλλα πολλών βασιλέων χουσόβουλλα καὶ σιγιλλιώθη πατοιαρχών καὶ αὐθεντών διαφόρων. Ευρίσκεται και είς αυτό και ή είκων του άνωθεν 'Αλεξίου τοῦ Κομνηνοῦ, ὡς ἦν ἐνδεδυμένος μετά τοῦ βασιλικοῦ διαδήματος, λίαν άξιοθέατος είναι τὸ μοναστήριον τοῦτο περίβλεπτον καὶ ώραῖον, έπάνω είς τὸ καταγίαλον είς τόπον δψηλὸν καὶ μετέωρον.

Das Schwanken in den Zahlen brachte mich auf den Gedanken, daß diejenige Urkunde, welche, wie mir scheint, zu einer anderen Zeitbestimmung nötigt, den Forschern bisher entgangen sein möchte. Die Berechtigung zu dieser Annahme glaubte ich in der mehrfach von mir unwidersprochen geäußerten Thatsache zu sehen, daß die beiden 1859 von Simonides veröffentlichten Schriftstücke, der oben erwähnte Schluß des Hermas-Hirten und die Glaubenserklärung der Kaiserin Theodora, die ich in meiner Abhandlung über den Kircheneinigungsversuch des Kaisers Michael VIII Paläologos (Zeitschr. f. wiss. Theol. XXXIV S. 325 ff.) von neuem herausgab (S. 353-355), seit einem ganzen Menschenalter völlig unbekannt geblieben waren. Dasselbe Schicksal scheint mir auch jene Goldbulle des Kaisers von Trapezunt Alexios Komnenos (1349-1390) und seiner Gemahlin Theodora gehabt zu haben, die in Simonides' weitschichtigen Σημειώσεις vergraben (S. 120-123), über die Gründung des Dionysiosklosters erwünschten Aufschluß giebt.

Simonides fand die Urkunde im Dionysioskloster, wo sie bisher — schon 150 Jahre früher zeugt davon, wie wir eben gesehen, Johannes Komnenos — als kostbares Besitztum aufbewahrt wurde ( $\dot{\epsilon}\nu$ 

τῆ αὐτῆ μονῆ διατηρούμενος, μέχρι τῆς δεῦρο, ὡς μέγα χρῆμα S. 120), und veröffentlichte sie auf Bitten einiger Archäologen (κατ' αἴτησιν τινῶν ἀρχαιολόγων S. 124). Es müssen also mehrere sachkundige Männer sie gesehen und als echt anerkannt haben. Besonders schwer wiegt das Zeugnis Finlays, dem Simonides die Goldbulle vorlegte. Τον χουσόβουλλον τοῦτον λόγον, sagt er S. 120 Anm. 1, ίδων δ Κύοιος Φίνλαι, εκθ[ε]ιάζει, δικαίως, εν τῆ ὑπ' αὐτοῦ εκδοθείση Βυζαντινη Ίστορία. Wie hart muss doch der Bann gewesen sein, in den dieser Hellene infolge seiner Uranios-Schwindeleien und seines Streites mit Tischendorf von der gelehrten Welt gethan wurde, dass trotz jener mündlich verbreiteten Kunde von der Goldbulle des Komnenen Alexios die Thatsache ihrer Veröffentlichung vollständig aus dem Gedächtnis der Zeitgenossen verschwinden konnte, daß niemand sich mehr fand, der sich die Mühe nahm, des Geächteten durch den Druck veröffentlichte, d. h. also doch zum Gemeingut der ganzen gebildeten Welt gemachte Schrift genauer anzusehen und zu prüfen und darin, wo es etwa not that, den Weizen von der Spreu zu sondern.

Die Urkunde, deren sprachliche Seite Johannes Komnenos besonders rühmt, hat bei Simonides folgenden, soweit es nötig schien, in einigen Stellen verbesserten Wortlaut:

† Έν ὀνόματι τοῦ πατρὸς καὶ τοῦ υίοῦ καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος. ἀλέξιος ἐν Χριστῷ τῷ θεῷ πιστὸς βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτωρ πάσης ἀνατολῆς, Ἰβήρων καὶ Περατείας, ὁ μέγας Κομνηνός, Θεοδώρα Χριστοῦ χάριτι εὐσεβεστάτη δέσποινα, μεγάλη Κομνηνή, σύζυγος δὲ τοῦ εὐσε5 βοῦς βασιλέως κῦρ ἀλεξίου τοῦ μεγάλου Κομνηνοῦ πᾶσιν οἶς καὶ τὸ παρὸν ἡμῖν εὐσεβὲς ἐπιδείκνυται σιγίλλιον.

"Ο δεχόμενος ύμας έμε δέχεται", καὶ ὁ ἀγαπῶν ὑμας έμε ἀγαπᾳ, τοῖς ἱεροῖς ἀποστόλοις ὁ κύριος ἐνετείλατο. εἰ οὖν ὁ Χριστὸς μαθηταῖς, μαθηταὶ δὲ διδασκάλοις, καὶ κήρυξι κήρυκες, καὶ διδάσκαλοι ἀρχιερεῦσι 10 καὶ λοιποῖς ποιμέσι καὶ ἐναρέτοις αὐτοῖς κατὰ διαδοχὴν παρέπεμψάν τε καὶ ἐπηγγείλαντο πρεπύντως ἄρα προσήκει τοῖς θεοφόροις πατράσι τοῖς κόσμου καὶ τὰ ἐν κόσμφ ἀποταξαμένοις, καὶ ἰδίους καὶ ἰδια ἀρνησαμένοις, καὶ τὸν σταυρὸν ἐπ' ὅμων ἀραμένοις, καὶ ὀπίσω αὐτοῦ ἑπομένοις, ἀναδοχῆς ἀξιοῦν ἀρμοζούσης, καὶ τιμῆς ἐνδεχομένης ἀφοσιοῦν.

<sup>5</sup> κύρ] Kvρ[lov] Simonides. Apud Panaretum aequalem in chronico Trapezuntino usque quaque legitur κύρ, gen. e. g. τοῦ κύρ Βασιλείου, v. apud Tafelium (in appendice editionis opusculorum Eustathii Thessalonicensis) p. 370, 17. 18; p. 368, 89; p. 369, 5. 7; fem. κύρα p. 368, 8; 370, 26. 48. Sed iam pluribus sacculis ante eadem invenitur forma κύρ pro κύριος, id quod non eget disputatione. Ea de causa κύρ illud retinendům putavi v. 26. 28. 69. 94 7 Matth. 10, 40. Ioh. 13, 20.

ή γὰο ποὸς αὐτοὺς τιμή καὶ διάθεσις εἰς αὐτὸν διαβαίνει τὸν κοινὸν 15 δεσπότην καὶ κύριον ήμῶν Ἰησοῦν Χριστόν, τοῖς δέ γε έξ ἀπαλῶν ονύχων ἀφιερωθεῖσι θεῷ καὶ γραφεῖσιν ὀνομαστῶς ἐν οὐρανοῖς καὶ πέτραν ένδυομένοις είς στέγην, καὶ είς τὴν τοῦ ὄρους ἀκρώρειαν τῶν άρετων ἀνάβασιν όθεν ἠνέγκαντο τὴν βοήθειαν, ὡς ἐκ θεοῦ ἥκουσι, δέου εἰσδέχεσθαι, καὶ τὴν ὀφειλομένην ἀπονέμειν τιμὴν καὶ οἰκείωσιν 20 δ γὰο τούτους ἀγαπῶν καὶ ἀποδεχόμενος ὅλον αὐτὸν ξεναγωγεῖ καὶ οίκειοῦται Χοιστόν: καὶ αὐτὸν τοῦτον δέχεται μὲν τὸν τούτους έξαποστείλαντα. Δι' δ καὶ εὐαγγελικῶς εἰπεῖν ἀγαπηθήσεται δι' αὐτοῦ παρά τοῦ πατρός τοῦ ἐν οὐρανοῖς, οἶος ἐφάνη ἄρτι καὶ ὁ καθ' ἡμᾶς. δ καλὸς πατήρ καὶ θεοῦ λειτουργὸς δ ἐν Γερομονάχοις αἰδεσιμώτατος 25 κύο Διονύσιος έλθων γαο ήδη, του άγιου όρους απάρας, είς το τον έμον καὶ τῆς εὐδαίμονος μεγαλοπόλεως Τοαπεζοῦντος ἀρχιποίμενα, αὐτοῦ δὲ δμαίμονα, κῦο Θεοδόσιον καθυρᾶν φιλεῖ γὰρ τῷ δμοίῷ τὸ δμοιον, και τη βασιλεία μου ές όψιν παραστάς δακενδύτης, ησυχος, ύποχαλών, ώς έθος τοῖς ἀναχωρηταῖς τὴν ὀφρύν, ὀλίγα λαλών, ώς το έθισται τοῖς έγκλείστοις, άλλὰ ψυχωφελῆ καὶ σωτήρια, καὶ ταῦτα συντετοιμμένη καρδία και πνεύματι ταπεινώσεως, άγγελός μοι πρός θεοῦ σταλείς έλογίσθη, σωτηρίαν εὐαγγελιζόμενος οὐ γὰρ αὐτὸς έαυτὸν έμαρτύρει Χριστόν μιμούμενος, άλλ' έκεῖνον μέν πατήρ, τοῦτον δ' ή ένοῦσα σιγή καὶ τὸ τοῦ ἤθους ίλαρὸν καὶ τὸ τῶν ἀρετῶν ἀπαράμιλ- 🛭 🖰 λου είπες αν 'Αθανάσιον μέν έκ Τραπεζούντος τῷ "Αθῷ ἄρτι δοθῆναι, Διονύσιον δ' έκ τοῦ "Αθω τῆ Τοαπεζοῦντι ἀναδοθῆναι ος ήδη τῆ βασιλεία μου δμιληκώς, οὐ χρημάτων έσμόν, οὐδ' ὅσα τινὲς εἰς ἀπολαύσεις πορίζονται, ανεζήτησεν, αλλ' έκ θεοῦ καθωδήγει καὶ προυξένει την πρός σωτηρίαν ἄγουσαν όδόν, πάντες μεν γάρ, φησίν, ὅσοι βασι- 40 λεῖς, ὅσοι ὁηγικῶς, ὅσοι ἀρχικῶς διαφημίζονται ἐν τῷ ἁγίῳ ὅρει, μονὰς καί σεμνεΐα είς αναφαίρετον μνήμην έδείμαντο, δέον έστι και σοί, έπεὶ πολλούς ύπεραίρεις κατά λόγον προσήκοντα ποιεῖν προσθήκην τινά, ϊν' έξης κατά τοὺς πολλοὺς μνήμην διηνεκή καὶ ψυχικήν ἀπόλαυσιν άτελεύτητον. ἔφθασε γὰο καὶ ὁ ἡγούμενος οὖτος πατὴο φοούοιον 45 άνεγεζοαι έν τῷ κατὰ ἀλήθειαν ἁγίω θεοσυλλέκτω όρει κάτω μὲν τοῦ μικροῦ "Αθω, ἐν δὲ τῷ καταρρέοντι ἐκεῖσε ἀείρω ποταμῷ, ὅπου καὶ Βουλευτήρια πλησίου δ τόπος δυομάζεται σκοπός δ' ήν τούτφ τφ γέοοντι και μονήν έν τῷ αὐτῷ ἀνιστᾶν είς ὅνομα τοῦ τιμίου και πανενδόξου προδρόμου καὶ βαπτιστοῦ Ἰωάννου, καὶ περιτείχισμα ὀχυρώσαι 50 καὶ κέλλια εἰς διαμονήν τοῖς περὶ αὐτὸν ἀσκουμένοις ἀποτάσσειν, ἀλλὰ

<sup>16</sup> ἀπαλῶν β 22 τούτους β 23 Ioh. 16, 27 28 καθορᾶν β παθορᾶν β 30 ἀφρύν β 33 Ioh. 5, 31. 37 43 πολλοὺς ] πολλὰς β 46 ἀγί $\varphi$  β 47 καταρρέοντι ἐπεἴσε ἀείρ $\varphi$  ποταμ $\varphi$  β ανιστᾶν β 51 πέλλια] κελλία β. item v. 65

τὸ μὲν φοούριον ἀπαρτίσας, τῆς μονῆς δ' οὔπω ἀρξάμενος, [τῶν] ὧδε κατά συγκαιρίαν έλήλυθε, διηγούμενος τὰ περί αὐτήν καὶ τὴν βασιλείαν μου διερεθίζων, ως προερέθη μοι. ή βασιλεία μου γοῦν τὸ 55 τοῦ ἀνδρὸς κατιδοῦσα σεμνόν, τὸ χαρίεν, τὸ ἁπλοῦν, τὸ περίεργον, τὸ καθόλου καὶ καθ' ὑπερβολην ελαρόν, ἐδέξατό τε τοῦτον καὶ ὑπερηγάπησε, καὶ ήσπάσατο καὶ ως έκ θεοῦ πεμφθέντα ἐδεξιώσατο, καὶ τὰ παο' αὐτοῦ δηθέντα ως τινα δρόσον ψυχωφελή εἰσωκίσατο πόθον γὰρ θεῖον καὶ ἔρωτα καὶ ζῆλον θεάρεστον εἰσῆξέ μου τῆ ψυχῆ, καὶ ὅλος πρὸς 60 τούογου παρακεκίνηκευ, όθευ καὶ προστάσσει τὸ γαλήνιου κράτος τῆς βασιλείας μου διὰ τοῦ παρόντος χουσοβούλλου λόγου αὐτῆς καὶ παραλαμβάνει την καθόλου οἰκοδομην της εἰρημένης τοῦ τιμίου προδρόμου μονής, και υπισχνείται και στοιχεί, ίνα άνεγείοη και άπαρτίση του ναον έξ οίκείων αναλωμάτων αυτής και περιτειχίση πέριξ, ώς 65 έφικτόν, και κέλλια τοῖς μοναχοῖς ἀποτάξη ἀνάλογα, και τὴν διεξαγωγὴν είσφέρη τοῦ ύδατος καὶ μονήν δλόκληρον ἀπεργάσηται, καὶ ἔχη ἐν αὐτῆ τὸ ταύτης μνημόσυνον καὶ τὴν ἀναφορὰν ἀνεξάλειπτον. Τοιγαροῦν έντέλλεται καλ έπαφίησιν ή βασιλεία μου τῷ παρόντι καθηγητῆ καλ ίερομονάχω κῦρ Διονυσίω καὶ τοῖς περὶ αὐτὸν ίερομονάχοις πᾶσι καὶ το μοναχοῖς, ἵνα τοὺς μὲν προπάτορας αὐτῆς καὶ καθ' αἷμα συγγενεῖς καὶ γεννήτορας, τούς ἀοιδίμους ἐκείνους βασιλείς καὶ ήρωας, τούς μεγάλους δηλαδή Κομνηνούς, συγχωρῶσι καὶ μακαρίζωσιν ἀκαταπαύστω φωνή, ύπεο δε της βασιλείας μου και των ύψηλοτάτων δεσποινών, της τε άγίας μητούς αὐτῆς καὶ τῆς συζύγου μου καὶ τῶν παίδων ἡμῶν, καὶ το πάντων των είσεπειτα έλευσομένων, καὶ παντὸς τοῦ καθ' ήμᾶς κράτους ύπερεύχωνται έν τε ταϊς έσπεριναϊς δοξολογίαις καὶ δρθριναϊς λιταϊς καὶ καθημεριναϊς εὐχαῖς, καὶ αὐταῖς δὴ ταῖς φοβεραῖς καὶ ἀναιμάκτοις λειτουργίαις, ΐνα συγχωρήσεως καὶ ἀναπαύσεως τύχοιμεν καὶ μετὰ τῶν σωζομένων ταχθείημεν, και έν βιβλίω ζωής έγγραφείημεν οί δέ γε 80 ποοσγιγνόμενοι έκετσε καὶ τὴν δδοιπορίαν ποιούντες χριστιανοὶ καὶ αύτοι συγχωρώσιν ήμιν, και μακαρισμόν απονέμωσιν, και ώς κτίστορα σχεδον οι πάντες διαφημίζωσι, και την του μεγάλου Κομνηνου μονήν ονομάζωσι. Κατά γοῦν τὰ στοιχηθέντα ἄνωθεν συνεφωνήθη τῷ τοιούτω αίδεσιμωτάτω γέροντι κύο Διονυσίω διδόναι τούτω ή βασιλεία μου 85 σώμια έκατόν, έξ ὧν κατεβάλετο ἀρτίως έν ταϊς χερσίν αὐτοῦ τὰ πεντήκοντα, τὰ δὲ λοιπὰ ἵν' ἀποδῷ τούτῷ ἐπὶ χρόνοις τρισίν, ἤγουν τὰ πεντήκοντα σώμια αὐτὸς δ' ἵνα ἀποκτίζη καὶ πληροϊ τὴν μονὴν δλοκλήφως, ώς δεδήλωται, καὶ ούτως ϊν' ή τῆς βασιλείας μου ή μουή

<sup>52</sup> ἀπαρτίσας Ι ἀπαρτήσας S. Quid τῶν ante ὁδε positum valeat, haud facile est ad intellegendum: ea de causa uncis inclusi. δδε] δδε S 55 χαρίεν] χάριεν S 58 εἰσωνίσατο Ι εἰσωνίσατο S 59 εἰσῆξέ μου Ι εἰσῆξε μου S 63 ἀπαρτίση] ἀπαρτήση S 78 λειτουργίαις Ι λειτουργείαις S 87 πληροῖ] πληρῆ S

καὶ τὸ ταύτης μνημόσυνον ἐν αὐτῆ εἰς τὸ διηνεκὲς ἀκατάλυτόν τε καὶ άκατάπαυστον. Μετά γοῦν τὸ συμπληροῦσθαι τὴν μονὴν καὶ ἀποσω- 10 θηναι τὰ σώμια, ἐπὶ τριετία, ὡς εἴρηται, προστάσσει καὶ διατυποῖ ἡ βασιλεία μου και ύπερ της άδελφύτητος διδόναι έν αὐτη έτησίως άσπρα θεοσυντηρήτου χαραγής αὐτής, τὰ δή λεγόμενα κομνήνατα χίλια, άτινα δφείλει δ ίερώτατος κύο Διονύσιος καὶ οί μετ' αὐτὸν προϊστάμενοι τῆς μονῆς στέλλειν καὶ λαμβάνειν έκάστω χοόνω ἐκ τοῦ θεοφοου- 95 οήτου βεστιαρίου τῆς βασιλείας μου σῶα πάντη καὶ ἀνελιπῆ. Παρεγγυᾶται οὖν ή βασιλεία μου καὶ ἐπαφίησι τοῖς παισὶ καὶ κληφονόμοις καὶ διαδόχοις αὐτῆς, τοῖς τὴν βασίλειον περιοπὴν σὺν θεῷ διαδεξομένοις, πάγιον καὶ ἀρραγῆ διατηρεῖν τὸν παρόντα χρυσὸν λόγον τῆς βασιλείας μου είς το μη καθυστερείν την μονήν τὰ τοιαῦτα χίλια 100 άσπρα, άλλα τελεῖν καὶ καταβάλλειν ταῦτα ἀνεγκρατήτως μέχρι παντὸς ύπεο της άδελφότητος ημών, ώς δεδήλωται, ίνα και αὐτοί σὺν ημίν τὸν μισθὸν έξίσου ἀπολαμβάνωσιν, ὁπόταν ήξη Χοιστὸς ὁ θεὸς αποδιδόναι τὰ γέρα τοῖς τοὺς έλαχίστους ἀδελφοὺς αὐτοῦ ξεναγωγίσασι. Καλ είπεο τινές των Τοαπεζουντίων τυχών παραβάλλωσιν έν αὐτῆ 105 κατά πάροδον, εί μεν διά θεωρίαν και ίστορίαν και προσκύνησίν έστι τοῦ τόπου καὶ τῆς μονῆς καὶ τοῦ ὄρους, ὀφείλουσιν οί μοναχοὶ ἀσπασίως δέχεσθαι τούτους καὶ ξεναγωγεῖν ώς έφικτόν εἰ δὲ δι' ἀποταγὴν κόσμου και ζήλον ασκήσεως και έρωτα αναχωρήσεως, ως συναρίθμους τῶν ἀδελφῶν ἀγκαλίζεσθαι καὶ παραλαμβάνειν ἐντός, εἶπερ θελήσωσι 110 τὸν κανόνα καὶ τὸν τύπον καὶ τὴν ὑποταγὴν καὶ τὸ κοινόβιον τῆς μονης διατηφείν ἀπαφάβατον οι έρχόμενοι. Επί τοῦτο γὰρ καὶ ὁ παρών χουσόβουλλος λόγος της βασιλείας μου απελύθη δι' έμφανειαν αἰωνίζουσαν, ἐν ὧ καὶ τὸ ταύτης εὐσεβὲς καὶ θεοπρόβλητον κράτος τὰ

<sup>92</sup> της ἀδελφότητος] ἀδελφοῦ αὐτης S, quod ferri non potest, imprimis cum sequatur έν αὐτῆ. Dicit nimirum Alexius imperator fratrum monachorum conventum, id est την ἀδελφότητα τῆς μονης. Ad monasterium enim v. 90 commemoratum respicit ἐν ἀὐτῆ. Et cum significatione quadam, quae usque quaque in hac bulla aurea reperitur, ἀδελφότητος vocabulum primo loco positum est ita, ut attributum έν αὐτῆ, διδύναι verbo ab eo seiunctum, apte sequatur. In eiusdem iterum rei mentionem incidit imperator v. 102, quod ex verbis ώς δεδήλωται apparet. Etiam hoc loco pro ἀδελφάτου, quod perperam habet Simonides, τῆς άδελφότητος scribendum putavi. Illud ήμῶν iam optime quadrat ad totum consilium atque rationem, qua Alexius imperator monasterium Iohanni baptistae sacrum tanquam suum aedificatum et instructum vult. Suae gentis memoria a monachis, quos suos recte appellat, ad omnem posteritatem propagetur et in aeternum cele-93 κομνήνατα] κομνηνάτα S 96 σῶα πάντη] σῷα bretur atque retineatur. 102 της άδελφότητος] άδελφάτου S, v. adn. 92 καί] και S. ἡμῖν] 104 Matth. 25, 35. 40 107 της | την S 108 ἀποταγήν | ὑποταγήν δμ*ῖ*ν S 112 παρών] παρόν S.

115 συνήθη συνήθως ύπεσημήνατο κατὰ τὸν παρόντα Σεπτέμβριον μῆνα  $lν \delta$ ικτιῶνος  $ιγ^{ij}$ . τοῦ  $5^{ov}$ .  $ω^{ov}$ .  $π^{ov}$ .  $γ^{ov}$ . έτους.

† 'Αλέξιος ἐν Χριστῷ τῷ θεῷ πιστὸς βασιλεὺς καὶ αὐτοκράτως 'Ρωμαίων, πάσης 'Ανατολῆς, 'Ιβήρων καὶ Περατείας, δ νέος Κομνηνός.

Blicken wir zurück auf den Inhalt dieser Urkunde. Ausgehend von dem Worte des Herrn: "Wer euch aufnimmt, der nimmt mich auf" (Matth. 10, 40), erklärt der Kaiser es für eine heilige Pflicht, jene Väter, welche der Welt und dem, was in der Welt ist, den Abschied gegeben haben und in der Nachfolge Jesu Christi dem Meister das Kreuz nachtragen, würdig zu ehren, da alle ihnen erzeigte Ehre dem Herrn erwiesen sei. Wer einen solchen liebe und aufnehme, der gewinne Christum für sich (7—23). So weiß sich der Kaiser der Liebe Gottes gewiß, da er den Diener Gottes, den ehrwürdigen Hieromonachos Dionysios freundlich aufgenommen (23—26). Welche geschichtliche Thatsachen berührt nun die Goldbulle?

Dionysios ist vom heiligen Berge aufgebrochen, um seinen Bruder, den Metropoliten von Trapezunt, Theodosios, zu besuchen (26-28). So ist er auch dem Kaiser vorgestellt, auf den er als ein von Gott ihm gesandter Bote des Heils durch sein stilles, bescheidenes, von wahrhaft christlicher Demut zeugendes Wesen den besten Eindruck gemacht hat (28-36): man könnte - so lautet des Kaisers Vergleich - das Erscheinen des vom Athos kommenden Dionysios als eine der Stadt Trapezunt erwiesene Gegengabe für den vordem dem Athos von Trapezunt geschenkten Athanasios bezeichnen (36-37). Im Verkehr mit dem Kaiser trachtete nun Dionysios nicht nach Schätzen, sondern erwies sich jenem als ein von Gott gesandter Führer auf dem Wege des Heils (37 -40). Er hat ihm zu Gemüte geführt, wie es auch ihm gezieme. nach dem Beispiel der Kaiser, welche Klöster und Kirchen auf dem Athos bauten, sich dort ein immerwährendes Gedächtnis zu stiften (40-45). Dionysios hatte bereits einen Turm errichtet am Fuße des kleinen Athos. Seine Absicht war es, an derselben Stätte zu Ehren Johannes des Täufers ein Kloster zu erbauen, eine feste Mauer ringsum aufzuführen und Zellen zum Aufenthalt für sich und seine Mönche zu beschaffen. Aber ehe er noch nach Vollendung des Turmes den Klosterbau in Angriff nahm, kam er gerade zur rechten Zeit nach Trapezunt und erregte durch seine Mitteilungen über sein Vorhaben den frommen Eifer des Kaisers, dem die Worte des verehrten Mannes wie ein herzerfrischender Tau in die Seele drangen (45-58). Er erklärt demzufolge durch die gegenwärtige Goldbulle die Übernahme des gesamten Baues des Johannes-Klosters, er verspricht und bekräftigt, aus eigenen Mitteln die Kirche desselben zu errichten, den Ort, soweit es möglich

ist, zu ummauern, Zellen für die Mönche in entsprechender Zahl zu beschaffen, Wasser durch die Anlage hindurchzuleiten und das ganze Kloster zu vollenden, sich selbst zu ewigem Gedächtnis daselbst (58-67). Dionysios und seine Mönche sollen gehalten sein, der Vorfahren und Blutsverwandten des großen Komnenengeschlechts unablässig lobpreisend zu gedenken (67-72), für den Kaiser aber, die Kaiserinmutter und seine Gemahlin, ihre Kinder, auch die noch kommenden, und ihre ganze Herrschaft bei allen Gottesdiensten zu beten, damit sie Vergebung erlangen und ewiger Ruhe teilhaftig werden möchten (73-79). Auch die frommen christlichen Pilger, die dorthin kommen, sollen sich diesen Fürbitten anschließen (79-83). Im folgenden werden die Geldangelegen-· heiten geregelt. Der Kaiser verspricht dem ehrwürdigen Dionysios 100 Somia für den Klosterbau. Davon erhält derselbe 50 sofort, die anderen 50 in drei Jahren, mit der Bestimmung, das ganze Kloster zu vollenden, als eine Stätte, woselbst des Kaisers ewiges Gedächtnis gepflegt werden soll (83-90). Nach Vollendung des Klosters und dem nach den gesetzten drei Jahren stattgehabten Empfang der Somia sollen nach der Verordnung des Kaisers auch für die Brüderschaft des Klosters jährlich 1000 Aspra kaiserlichen Gepräges<sup>1</sup>), sogenannte Komnenaten gegeben werden, welche Dionysios und seine Nachfolger im Vorsteheramt des Klosters jährlich voll und bar aus dem kaiserlichen Vestiarium erhalten sollen (90-96). Seinen Kindern, Erben und Nachfolgern macht der Kaiser es zur Pflicht, die Bestimmungen der Goldbulle unverbrüchlich zu halten, insbesondere auch von den angewiesenen Geldern dem Kloster nichts zu hinterziehen (96-104). Wenn endlich Leute aus Trapezunt das Kloster und den heiligen Berg besuchen, um die Stätten zu schauen und ihnen ihre Verehrung zu bezeigen, so sollen die Mönche sie freundlich aufnehmen und nach Kräften bewirten; wenn sie aber als weltentfremdete Liebhaber des mönchischen Lebens kommen, so sollen sie dieselben als Brüder in das Kloster aufnehmen, wenn

<sup>1) &</sup>quot;Χαραγή = χάραγμα moneta signata; im Gegensatz zu νομίσματα διὰ λεπτῶν ψηφίων sind νομίσματα χαράγματος oder χαραγῆς die von der kaiserlichen Münzstätte geprügten Stücke, während natürlich derselbe Wert auch in Scheidemünze (διὰ λεπτῶν ψηφίων) ausgezahlt werden kann. δεοσυντήρητος χαραγή ist kaiserliches Geprüge; das Wort δεοσυντήρητος scheint neu, indessen es findet seine Parallele in Anna Komnena II 243, 6: τὰ παρὰ τοῦ δεοφρουρήτου αράτους ὁμῶν τετυπωμένα μοι ἐτήσια τάλαντα, λέγω δὴ τὰς διαποσίας λίτρας τῆς Μιχαηλάτου χαραγῆς." (Gelzer.) Die Goldbulle selbst bietet 95 τοῦ δεοφρουρήτου βεστιαρίου. Eine ganze Reihe ähnlicher Zusammensetzungen enthält folgende, einem Schreiben des Patriarchen an den Kaiser entnommene Stelle: αράτιστε, δεόστεπτε, δεοτίμητε, δεοδόξαστε, δεοπρόβλητε, δεομεγάλυντε, ἄγιέ μου αὐτοπράτος παὶ βασιλεῦ.

anders sie die Gesetze und Gelübde des Klosterlebens unentwegt zu beobachten gewillt sind (104—112).

Der Inhalt dieser Goldbulle ist — das wird jetzt jedem einleuchten - für die Geschichte des Klosters von hervorragender Wichtigkeit. Er beweist unwiderleglich, dass Simonides' zuvor mitgeteilte, bis in das 4. Jahrhundert zurückgreifende Vorgeschichte nichts als ein Hirngespinst ist. Von einem auf Bitten des Dionysios unternommenen Wiederaufbau des Klosters von seiten des Alexios Komnenos und seiner Gemahlin ist dort überall nicht die Rede, sondern Dionysios ist der ursprüngliche Gründer des Klosters. Er unternimmt von sich aus die erste Anlage und gewinnt bei seinem Besuch in Trapezunt den Kaiser für sein Werk, der, von ihm begeistert, nunmehr. ewigen Gedächtnisses halber und zu Mehrung seiner und der Seinigen Seligkeit sich anheischig macht, auf eigene Kosten das Kloster mit allem Zubehör zu erbauen und dem Täufer Johannes darin eine Kirche zu errichten (45-67). Es ist fast unbegreiflich, wie Simonides angesichts dieser sieher bezeugten und ihm als erstem Herausgeber der Urkunde doch besonders vertrauten Thatsachen es wagen konnte, der Lebenslänge des Klosters neun ganze Jahrhunderte hinzuzusetzen. Dieselbe unbezwingliche Lust am Fabeln, welche ihn der handschriftlichen Uberlieferung des Hermas-Hirten eine so urehrwürdige, von Hilgenfeld aber in ihrer ganzen Nichtigkeit enthüllte Gestalt geben ließ, hat ihm auch dort die Feder geführt.

Noch zwei andere, für die Entwicklung des Mönchswesens auf dem Athos wichtige Männer treten uns in der Urkunde entgegen, es sind Theodosios, der Bruder des Dionysios, und Athanasios.

Theodosios weilte, wie wir aus Panaretos' Chronik entnehmen können, zur Zeit der Ausstellung der Urkunde erst wenige Jahre (seit 1370) in Trapezunt. Er stammte aus Thessalonike, war zwanzig Jahre Mönch auf dem Athos und dann Vorsteher des Manganonklosters in Konstantinopel gewesen, wo er durch die Synode zum Erzbischof von Trapezunt erwählt wurde. 1) Ob jene zeitgenössische Nachricht von Theodosios' Athos-Aufenthalt für zuverlässiger zu halten ist, als die zuvor schon erwähnte, von Gedeon nach dem Bίος Διονυσίου (ἐν Νέφ Παραδείσφ) gegebene, derzufolge Theodosios Vorsteher des Philotheos-

<sup>1)</sup> Panaret. Chron. Trapezunt. 44 (Eustath. Thessal. opusc. ed. Tafel, S. 368): Μηνὶ Αὐγούστω ιγ, ἡμέρα γ, ἰνδικτίωνος η, τῷ ͵ςωοη ἔτει, εἰσῆλθεν ὁ μητροπολίτης, κῦρ Θεοδόσιος, εἰς τὴν Τραπεζοῦντα, καὶ ἐνεθρονισάσθη ὁς ἄρμητο μὲν ἐκ Θεσσαλονίκης, μονάζει δὲ ἐν τῷ ἀγίῳ ὄρει χρόνους κ΄. Καταλαμβάνει δὲ τὴν εὐδαίμονα Κωνσταντινούπολιν, γενόμενος ἡγούμενος ἐν τῆ μονῆ τῶν Μαγκάνων. Εἶτα ψήφω συνοδικῆ χειροτονεῖται καὶ στέλλεται μηνὶ Αὐγούστω 5΄.

klosters auf dem Athos war, oder ob beide vielleicht sich vereinigen lassen, vermag ich nicht zu sagen. Die genaue Angabe des Panaretos von der zwanzigjährigen Vorsteherschaft im Manganonkloster scheint mir fast gegen ein gleiches Amt auf dem Athos zu zeugen. Noch zweimal werden von Panaretos kirchliche Handlungen des Theodosios in der kaiserlichen Familie erwähnt, eine Trauung im Jahre 1377 (S. 369, 32) und eine Taufe im Jahre 1382 (S. 369, 79/80).

Unstreitig bedeutender als Theodosios ist Athanasios, der von dem Kaiser Alexios in seiner Urkunde als eine Gabe der Stadt Trapezunt an den Athos bezeichnet wird. Er ist der eigentliche Begründer des mönchischen Lebens auf dem heiligen Berge um die Mitte des 10. Jahrhunderts. Aus Trapezunt gebürtig, kam er, früh verwaist, nach Konstantinopel, empfing hier eine gründliche wissenschaftliche Bildung, wirkte unter Kaiser Romanos sogar als Lehrer daselbst, hielt sich dann eine Zeit lang in Bithynien bei einem damals berühmten Mönche Michael Maleïnos auf, der, ein Verwandter des damaligen Feldherrn, späteren Kaisers Nikephoros Phokas, ihn mit diesem bekannt machte. Mit dessen Unterstützung begann Athanasios 961 den Bau des Klosters Laura am östlichen Fuße des Athosberges. Gedeon giebt a. a. O. S. 94—100 genauere, aus den Quellen geschöpfte Mitteilung über das Leben und die Wirksamkeit dieses hochverdienten Mannes, auf die ich hiermit verweise.

Eine besondere Schwierigkeit steckt in der Erklärung der auf die Geldangelegenheiten bezüglichen Stelle der Urkunde (83 ff.), hauptsächlich was die Werte der erwähnten Münzen betrifft. Die 85, 87 und 91 σώμια genannten Münzen näher zu bestimmen bin ich außer stande. Über die ἄσποα, τὰ δὴ λεγόμενα κομνήνατα (93) sowie einige zuvor schon berührte sprachliche Besonderheiten verdanke ich sachkundige Auskunft und Belehrung der Freundlichkeit des Herrn Hofrat Professor Dr. Gelzer in Jena, dem auch an dieser Stelle dafür herzlicher Dank ausgesprochen sein möge. An ihn wandte ich mich, als die in Hamburg heftig wütende Cholera und darauf eigene Krankheit mir den Weg zu den dort in der Stadtbibliothek etwa vorhandenen Quellen der Belehrung versperrte. Derselbe schrieb mir u. a.: "Sabatier in der Description générale des monnaies byzantines S. 307 citiert eine mir unzugängliche Abhandlung des M. de Pfaffenhofen, Essai sur les aspres comnénats 1857, welche speziell den Silberaspern der Komnenen gewidmet ist. Er hat diese Münzen zuerst den Komnenen von Trapezunt zugewiesen, eine Ansicht, welche seitdem allgemeine Gültigkeit erlangt hat und auch von Sabatier adoptiert wird. ἄσπρου als Silberstück ist auch sonst zu belegen. Niketas Choniates 542, 22 sagt διακοσίους

ἀογυρέους στατήρας, dafür hat der Monacensis B σ ἄσπρα, ebenso Corpus glossar. vol. II 269, 57: Δηνάριον τραχυηειλευκόν: asprum (var. 1. δηνάριον λευκόν) .... ἄσπρα κομνήνατα sind von den Komnenen geprägte Aspern, vgl. Μιγαήλατος γαραγή, Gepräge des Kaisers Michael Dukas, Constantinati solidi des Konstantinos Dukas, ebenso Romanati (von Romanos Diogenes), Manuelati (von Manuel Komnenos) u. s. w., vgl. Sabatier, a. a. O. S. 52 und Ducange zu Anna Komnena S. 668 und 669 ed. Bonn. Bezüglich des Wertes des Aspron finde ich nirgends eine ausdrückliche Angabe. Indessen das Münzsystem der Byzantiner ist außerordentlich konsequent; von Basilios I bis zum Ende des Reichs (Sabatier S. 55) wurde geprägt: In Gold der Solidus, von dem 72 auf ein Pfund Goldes gehen. Er kann umgetauscht werden in Silber gegen 12 Miliaresia oder 24 Keratia und in Kupfer gegen 144 Folles oder 288 Obolen oder Halbfolles. Solidus seit Julian hat in unsrem Gelde den Wert von 12 M 68,9 &, das Miliarense = 1 M 5,7 A. Es ist gerade ein Zwölftel des Solidus. Ich denke, die Aspern haben denselben Wert. Noch möchte ich bemerken, dass ἄσπρον (für ἄσπρον wie ἄσπρος hat Ducange die Belege) auch in einer ganz andern Bedeutung vorkommt = dem lat. Asper = harter Thaler. Im Novum rationarium Alexii Comneni (Analecta Graeca I S. 372) heißt es: προσέταξεν ή βασιλεία μου τὸ μὲν χάραγμα νόμισμα διὰ τραγέων ἄσπρων νομισμάτων ἀπαιτεῖσθαι. In der alten Rechnung S. 321 heißt es: Ιστέον δτι δώδεκα μιλλιαρήσια ή δώδεκα άργυρα τω νομίσματι λογαριάζονται, später setzt der Kaiser dem νόμισμα 4 Miliaresia gleich S. 370: έπλ τῶν τεσσάρων μιλλιαρησίων τῷ νομίσματι, und S. 375: καταλογίζεσθαι δε τὰ νουμία έπλ τῶν τεσσάρων μιλλιαοπσίων τῶ νομίσματι. Also bis auf Alexios Komnenos ist das νόμισμα oder das τραχὸ νόμισμα oder ἄσπρον = 12 Miliaresia, es ist einfach der Solidus; er setzt es auf ein Drittel, auf 4 Miliaresia herab."

Endlich erhalten wir durch die Urkunde über die Zeit der Gründung des Klosters sichere Auskunft (112 ff.). Sie macht durch die Angabe des Monats, der Indiktion und des Weltjahres 6883 allem Schwanken, wie es sich noch bei Porphyrios Uspenskij zeigt, auf den sich Gedeon (a. a. O. S. 181) beruft, ein für allemal ein Ende. Die Gründung des Klosters fällt demnach in das Jahr 1374.

Gedeon macht (a. a. O. S. 181) noch weitere Mitteilungen über das Dionysioskloster. Sie erzählen von der Fürsorge, welche fürstliche Personen durch Stiftungen mancherlei Art, durch Übernahme von nötig gewordenen Bauten, sowie Ausschmückung der Räume durch Gemälde u. s. w. demselben bewiesen. Simonides, der längere Zeit an Ort und Stelle weilte, bietet dieselben Nachrichten, aber viel genauer,

indem er die auf die Bauten oder die malerische Ausschmückung der Innenräume bezüglichen, die Stifter und ausführenden Künstler genau vermeldenden Inschriften in ungebundener und gebundener Rede, welche zu seiner Zeit sich noch im Kloster befanden, a. a. O. S. 124 u. 125 Solche Marksteine in der Baugeschichte des Klosters sind die Jahre 1387, 1520, 1535, 1542, 1545 (während, wie ich aus der Byz. Zeitschr. I Heft 2 S. 348 ersehe, Strzygowski die Malereien der Trapeza des Klosters in das Jahr 1523 verlegt), 1547, 1727, 1730. Ich kann an dieser Stelle um so eher auf die Wiedergabe dieser Nachrichten und der von Simonides aufgezeichneten Inschriften verzichten, als es uns bis jetzt noch an der zu vollem Verständnis erforderlichen, höchst wünschenswerten bildlichen Veranschaulichung der Örtlichkeit fehlt. Erst dann werden jene Inschriften, welche Simonides uns aufbehalten, Leben gewinnen und weitere Teilnahme erwecken. In dieser Richtung sind bekanntlich erst schwache Anfänge zu verzeichnen. Das Dionysioskloster ist in Brockhaus' Werk "Die Kunst in den Athosklöstern" nur wenig berücksichtigt. Vielleicht aber besitzt der Münchener Maler Wuttke, der sich 1891 mehrere Monate auf dem Athos aufgehalten hat, in seiner reichen Studienmappe auch Aufnahmen von dem Äußeren und den Innenräumen des Dionysiosklosters. Die acht nach seinen Zeichnungen gefertigten Holzschnitte im 1. Hefte "Vom Fels zum Meer" 1892/93, S. 9-20, welche Georg Ebers mit ansprechendem begleitenden Text versehen hat, geben eine so herrliche, lebendige Anschauung von den verschiedenen Teilen der baulich bewundernswerten Klöster Laura und Batopediu, sowie von der am schönsten gelegenen, auf den ersten Blick fast der Alhambra gleichenden Mönchsburg, dem südlich vom Dionysioskloster befindlichen Pauluskloster, daß der Wunsch gerechtfertigt erscheint, der wackere Künstler möchte sich entschließen, alle seine Athoszeichnungen, mit entsprechendem Begleitwort versehen, bald einmal zu veröffentlichen. Auch sie würden dazu beitragen, Verständnis und Liebe zu diesem Zweige der byzantinischen Studien in weiten Kreisen zu erwecken und zu verbreiten.

Wandsbeck.

Johannes Dräseke.

## Ein byzantinisches Schulgespräch.

C. Wachsmuth brachte im 34. Bande des Rheinischen Museums S. 156 ein handschriftliches Zeugnis, welches zeigt, wie wohl bekannt den späteren Byzantinern Heliodoros als einer der hauptsächlichsten Commentatoren der Dionysischen Techne gewesen ist. Dasselbe ist dem Anfange eines im cod. Vallicellianus F 68 (V) befindlichen Schulgespräches entnommen. Eben dieses Schulgespräch habe ich vor fünf Jahren in Mailand aus dem cod. Ambrosianus C 222 inf. (A), fol. 338rv, abgeschrieben. Ich that das auf Anregung Wilhelm Studemunds. gab mir damals die Notizen, welche er sich am 1. Oktober 1883 über jene Seiten von A gemacht und die er dem Berichte in seinen Anecdota Graeca, Berlin 1886, S. 247, zu Grunde gelegt. Als ich mir 1889 eine vollständige Abschrift des Schulgespräches auch aus V verschaffen wollte, schrieb mir A. Mau, das Blatt, auf welchem es gestanden, sei verschwunden; es müsse vor der 1884 erfolgten Nummerierung der Blätter der Handschrift verloren gegangen sein. Vor zwei Jahren habe ich mich selbst davon überzeugt: das Blatt vor Fol. 198 in V fehlt, auf Fol. 198 stehen nur noch die letzten Zeilen des Gespräches von  $\mu\varepsilon$ μάθηκας in der Zeile 88 bis zum Schluß; alles übrige fehlt. Doch dieser Verlust ist zu verschmerzen; denn Herr Geheimrat C. Wachsmuth hatte die große Freundlichkeit mir von einer in seinem Besitz befindlichen sehr sorgfältigen, selbst die Züge der Handschrift nachmalenden Kopie von V, welche sein Schwiegervater Friedrich Ritschl gemacht hatte, die abweichenden Lesarten in meinen Text einzutragen. V ist ziemlich tehlerhaft geschrieben, hat mir aber doch für die richtige Lesung von A Dienste geleistet, denn die berühmte Handschrift A (aus dem Ende des 13. Jahrhunderts) ist bekanntlich im allgemeinen außerordentlich schwer zu lesen; der Text ist auf weichem faserigen Bombycin geschrieben, die Schrift tachygraphisch und sehr häufig ganz verblafst. Im übrigen bemerke ich, dass in A das i subscriptum gewöhnlich fehlt, es steht nur in den Worten φης, γλίχη, ἀποκρίνη, einmal in διοννσίω und πείοα. Die Accente meines Textes sind die von A, in der Interpunktion weiche ich natürlich ab; zu bemerken ist jedoch, dass das

Fragezeichen, wie so oft in Handschriften des 13. und 14. Jahrhunderts, immer nur nach denjenigen Fragen gesetzt ist, welche nicht durch Fragepartikeln oder Fragepronomina als solche zu erkennen sind.

† Δεῦρό μοι, ὧ γενναῖε, τὸν λόγον ὡς φὴς καὶ τὴν σοφίαν, αἰθέριε ἀπόκριναι ἐρωτῶντι ποία σοι τῶν λογικῶν τεχνῶν ἐς ἄκρον ἐξήσκηται;

ἄρ' ή γραμματική; καὶ πῶς ταύτην ἀνέγνως; πότερον μετὰ καὶ ἄλλων μεθοδικῶν καὶ τῶν τὰ αὐτῆς λεπτῶς ἐξηγησαμένων; ἢ μόνω 5 τῷ Διονυσίῳ ἠρκέσθης τῷ τεχνικῷ; εἰ τοίνυν τὴν γραμματικὴν ἀκριβεστέρως ἀνέγνως, εἰπέ· τίς ὁ τῷ Διονυσίῳ ἐπὶ ταύτης συμμεθοδευσάμενος; καὶ ποῖοι τούτων οἱ ἀκριβεῖς ἐξηγηταί; τί τοῦτο; σιγῷς καὶ οὐδὰ πρὸς τὸν πρῶτον λόγον δίδως ἀπόκρισιν; ἔοικας ἀμαθίαν ἔχειν καὶ νοσεῖν οἰησιν. καὶ ἴσως καὶ γλίχη παρ' ἐμοῦ μαθεῖν σήμερον τὸν 10 τῷ Διονυσίῳ συμμεθοδεύσαντα· ναὶ μὴν καὶ τοὺς ἐξηγητάς. λοιπὸν μάθε σήμερον, ὡς ἐπλάτυνε τὸν Διονύσιον Θεοδόσιος· ἔγραψαν δὰ εἰς τὴν γραμματικὴν μεθόδους καὶ Ὠρος καὶ Ἡρωδιανός· ἐξηγήσαντο δὰ Ἡλιόδωρος καὶ Γεώργιός τις καὶ πλατύτερον ὁ Χοιροβοσκός:

τίς ή μέθοδος τῆς γοαμματικῆς; ή λεπτουργία τῶν λέξεων καὶ ὁ 15 Ελληνισμός:

τίς αὐτῆς ὁ σκοπός; τὸ τὸν λόγον ἀσολοικίστως καὶ ἀβαφβαφίστως προφέρεσθαι:

πόσα τὰ τῆ γοαμματικῆ πεοιεχόμενα; ὅσα τὴν λέξιν ἀποξέουσι: πόσα εἰδη τῆς γοαμματικῆς; τοία ποιότης, ποσότης καὶ σύν-20 ταξις:—

ἄρά γε ή φητοφική σοι κατώφθωτο; εί τοῦτο, πόσα είδη τῆς φητοφικῆς; οἶμαι ὅτι οὐκ οἶδας. μάθε δέ, ὅτι τρία συμβουλευτικόν, δικανικὸν καὶ πανηγυρικόν:

πόσαι μέθοδοι ήγουν διδασκαλίαι τῆς ὁητορικῆς; ε̄ ποργυμνάσματα, 25 στάσεις, εὐρέσεις, ἰδέαι καὶ τὸ περὶ μεθόδου δεινότητος:

πόσα ποογυμνάσματα; ιδ:

τί καὶ τί; μῦθος, διήγημα, χρεία, γνώμη, ἀνασκευή, κατασκευή,

<sup>1</sup> ἀπόνοιναι ἀντὶ τοῦ ἀποκρίθητι· ἀπόνοισις δὲ ἀντὶ τοῦ διαλογισμοῦ (?) über der ersten Zeile A  $\parallel$  ἐπιστολὴ πρός τινα νομιζόμενον λόγιον μὴ ὅντα δέ Überschrift in V 2 ποῖά A 6 ἦριέθης  $\nabla \parallel$  ἀποιβέστερον  $\nabla$  7 εἰπέ fehlt  $\nabla \parallel$  δ ἐπὶ τῷ  $\nabla$  9 ἀμάθειαν  $\nabla$  10 οἴησιν  $\nabla \parallel$  καὶ nach ἴσως fehlt  $\nabla \parallel$  γλίχει  $\nabla \parallel$  ἐμὸν  $\nabla$  12 πλάτυνε  $\nabla$  13 δρος  $\nabla$  17 τῆ für τὸ  $\nabla$   $\parallel$  ἀσολικέστερον καὶ ἡ βαρβαρισμοῦ  $\nabla$  19 ἀποξέουσιν  $\Delta \nabla$  22 ἄρά, davor die rubricierte Aufschrift περὶ ὁητορικῆς  $\nabla \parallel$  κατόρθωτο  $\nabla$  23 συμβουλευτικά  $\nabla$  25 ἤγονν διδασκαλίαι von erster Hand über der Zeile  $\nabla$  28 α΄ μῦθος  $\nabla$  διήγημα und so fort bis:  $\nabla$   $\nabla$  δέσις  $\nabla$   $\nabla$  νόμον  $\nabla$   $\nabla$  εἰσφορά, die Zahlen sämtlich vom Rubrikator  $\nabla$ 

κοινὸς τόπος, ἐγκώμιον, ψόγος, σύγκοισις, ἠθοποιία, ἔκφοασις, θέσις, <sup>30</sup> νόμου εἰσφορά:

πόσαι στάσεις; ιγ:

τί καὶ τί; στοχασμός, δρος, πραγματική, ἀντίληψις, ἀντίστασις, ἀντέγκλημα, μετάστασις, συγγνώμη, δητὸν καὶ διάνοια, μετάληψις, συλλογισμός, ἀντινομία, ἀμφιβολία:

5 πόσοι τόμοι τοῦ περὶ εὐρέσεως βιβλίου; δ' ὁ περὶ προοιμίων, τῶν έξ ὑπολήψεως καὶ παντὸς ἀπλῶς προοιμίου, ὁ περὶ καταστάσεως, ὁ περὶ τῆς τῶν κεφαλαίων εἰσαγωγῆς καὶ οἱ τρόποι τούτων καὶ δι' ὅσων γίνονται ἐν τούτῳ τῷ συγγράμματι, περὶ κώλων καὶ ρυθμῶν καὶ βάσεων καὶ κομμάτων καὶ παρίσων καὶ ἄλλων πολλῶν:

40 πόσαι ἰδέαι;  $\bar{\xi}$ · σαφήνεια, μέγεθος, κάλλος, γοργότης, ήθος, ἀλήθεια, δεινότης:

σημείωσαι, ὅτι ἄπας λόγος ἔννοιαν ἔχει ἢ καὶ ἐννοίας μέθοδον τὴν περὶ τὴν ἔννοιαν λέξιν, ἣ τούτοις ἐφήρμοσται, σχήματα, κῶλα, συνθέσεις καὶ ρυθμόν:

45 τί περιέχει τὸ περὶ μεθόδου δεινότητος; περὶ τῶν κατὰ λέξιν ἀμαρτημάτων, περὶ παραλείψεως καὶ ἀποσιωπήσεως, περὶ περιπλοκῆς, περὶ ἐπαναλήψεως, περὶ τοῦ κατὰ πεῦσιν σχήματος, περὶ ἀσυνδέτου, περὶ προεκθέσεως καὶ ἀνακεφαλαιώσεως, περὶ ὑπερβατοῦ, περὶ ἀντιθέτου καὶ παρίσου, περὶ προσποιήσεως, περὶ αὐξήσεως, περὶ ἐγνωσμένων το ψευσμάτων, περὶ πανουργίας, περὶ ὅρκου, περὶ συνηγόρων καὶ τίσι δοτέον, περὶ τοῦ τὰ ἐναντία λέγοντος κατορθοῦν ἐναντία, περὶ τοῦ προτείνειν τὰς τοῦ ἐναντίου προτάσεις, περὶ τοῦ λεληθότως τὰ αὐτὰ λέγειν ἢ ἑαυτῷ ἢ ἄλλοις, περὶ τοῦ ἀνεπαχθῶς ἑαυτὸν ἐπαινεῖν, περὶ παλαισμάτων δικαστηρίων ὰ Δημοσθένης ἐπετεχνήσατο, περὶ δευτεροτό λογιῶν, περὶ διηγήσεων, περὶ κοινῶν διανοημάτων, περὶ τοῦ κατὰ πόσους καὶ ποίους τρόπους χρησόμεθα ἔπεσι, περὶ κεκρατηκότων ἐν τοῖς ἀκούουσι παθῶν, περὶ ἀμφιβολίας, περὶ ἐργασίας δημηγορίας διαλόγου, περὶ ἀποφάσεως καὶ καταφάσεως:

ταῦτα περί φητορικής, ώς ἐκ πολλῶν ὀλίγα εἰπεῖν: -

είπ' ἄγε μὴν ἀλλὰ τὴν τῶν τεχνῶν τέχνην καὶ ἐπιστημῶν ἐπιστήμην, φιλοσοφίαν, ἄκοως κατώρθωσας; καὶ πόσαι φωναὶ κατὰ φιλοσόφους; οὐκ ἀποκρίνη; οὐ δῆτα; διατί; δῆλον ὡς ἀγνοεῖς. μάθε τοίνυν, ὡς πέντε γένος, εἶδος, διαφορά, ἴδιον καὶ συμβεβηκός:

<sup>29</sup> σύγιοισς von erster Hand über der Zeile A 33 ἀντέπλισις für ἀντέγ-κλημα  $V \parallel \mu$ ετάληψις fehlt, dafür von erster Hand am Rand μετάληψις ή λέληθε με A 38 πάλων παὶ ξιθμῶν V 43 ή A η  $V \parallel σχημα V$  44 σύνθεσις V 45 πατάλεξιν V 46 παραλήψεως AV 48 ὑπερβάτον V 51 τὰ fehlt V 54 ἐπετεχνεύσατο AV 58 διάλογοι AV 60 εἶπ  $AV \parallel$  τὰ für τὴν  $V \parallel$  τέχνην übergeschrieben  $V \parallel$  ἐπιστιμῶν V 62 ἀποιφίνει V 63 α΄ γένος, β΄ εἶδος V0 αις f., auch hier die Zahlen vom Rubrikator V

90

πόσαι κατηγορίαι; δέκα:

τί καὶ τί; οὐσία, ποιόν, ποσόν, πρός τι, ποῦ, πότε, κεῖσθαι, ἔχειν, 65 ποιεῖν, πάσχειν:

πόσα είδη τῆς φιλοσοφίας; δύο θεωρητικόν καὶ πρακτικόν:

πόσα τῷ ᾿Αριστοτελικῷ ὀργάνῳ ἐμπεριέχεται; πολλά· κατηγορίαι, περὶ ἐρμηνείας τρία σχήματα καὶ πρότερα ἀναλυτικά, μίξεις, περὶ εὐπορίας προτάσεων, περὶ ἀναλύσεως συλλογισμῶν ἀποδεικτική· τὰ το δεύτερα τῶν πρώτων, τοπικά, ἃ καλοῦνται καὶ διαλεκτικά, καὶ σοφιστικοὶ ἔλεγχοι:

τί μετὰ τὸ ὄορανον δεῖ ἀναρινώσκειν; φυσικά· μεθ' ἃ τὸ περὶ οὐρανοῦ, τὰ μετέωρα, τὰ μετὰ τὰ φυσικά, τὰ περὶ ξώων μορίων, τὰ περὶ γενέσεως καὶ φθορᾶς, τὰ περὶ ξώων πορείας, τὸ περὶ αἰσθήσεως τὸ καὶ αἰσθητῶν, τὸ περὶ ψυχῆς καὶ ὅσα ἄλλα τοῦ ᾿Αριστοτέλους· τὴν δητορικὴν αὐτοῦ, τὰς πολιτείας, τὰ οἰκονομικά, τὰ ἡθικά: εἶτα ἀριθμητικήν, γεωμετρίαν, μουσικὴν καὶ τὰ ἀποτελεσματικά, ἤτοι τὴν ἀστρονομίαν: έξῆς τὰ τοῦ Πλάτωνος μετὰ τῶν αὐτοῦ ἐξηγητῶν Πρόκλου καὶ Ἰαμβλίχου· ἐξηγηταὶ ᾿Αριστοτέλους· πρῶτος ᾿Αλέξανδρος ὁ ᾿Αφρο-80 δισιανός, ᾿Αμμώνιος, Πορφύριος, ὁ Φιλόπονος καὶ ἔτεροι πολλοί: —

γέγονας, ὧ σοφώτατε, τῶν νόμων ἐν πείρα; ἀνέγνως εξήκοντα βιβλία τῶν Βασιλικῶν; διῆλθες τοὺς κώδικας, ἤτοι τὰ παλαιά; τὸ κατὰ πλάτος; τὰ ἰνστιτοῦτα; τὰ ἰουδίκης; τὰ δίγεστα; μετῆλθες τὸν Γαρίδην; ἡκριβώσω τὸν Τιπούκειτον; τὸ κατὰ στοιχεῖον ἐπιπόνως μετεχειρίσω; εξρήσω τῷ δδηγῷ; ὡμίλησας τῷ πείρα τοῦ σοφωτάτου Ῥωμανοῦ; ἀπλῶς, ἄπαντας ἡρεύνησας τοὺς εἰς τὰ νόμιμα καταγινομένους;

οὐ δίδως ἀπόκρισιν; εὖδηλον ὡς οὐδὲν μεμάθηκας:
λοιπὸν κὰν ὀψὲ γνοὺς ἑαυτόν, ὡ φίλος,
μὴ τυμπανάσκει, μήδ' ἐπικλάζειν θέλε,
φίλει δὲ φιμοῦν γλῶτταν ἀγλευκεστάτην:—

Der Schreiber von V sah in dem vorstehenden Schriftstück einen Brief an jemand, der sich einbildete gebildet zu sein. Das ist natürlich nur ein seltsames Mißverständnis. Aber auch die Bezeichnung desselben als eines colloquium scholasticum, eines Schulgespräches, ist mißlich, spricht ja doch nur der Lehrer allein. Mit anerkennenswerter Unverdrossenheit stellt er Fragen, aber ohne Erfolg: sein Schüler thut nicht ein einziges Mal den Mund auf. Und so giebt er denn, aller-

<sup>65</sup> πεῖται  $\mathbf A$  67 θεωριτιπὸν  $\mathbf V$  70 εὐπορείας  $\mathbf V$  74 τὰ νοτ φυσιπὰ fehlt  $\mathbf V$  von erster Hand über der Zeile  $\mathbf A$  78 γεωμετριπὴν  $\mathbf V$  || τὴν ἀποτελεσματικὴν  $\mathbf V$  80 ἀμβλίχου  $\mathbf V$  || πρῶτον  $\mathbf V$  81 δ νοτ Φιλόπονος fehlt  $\mathbf V$  82 πείρη  $\mathbf V$  84 ἰστιτοῦτα  $\mathbf V$  85 τὶ ποῦ κεῖται  $\mathbf V$  86  $\mathbf q$ ωμ  $\mathbf V$  89 δψὲ γνοῦς  $\mathbf V$  91 δὲ  $\mathbf V$ 

dings nicht ohne dies beharrliche Schweigen wiederholt für einen Beweis bedauerlicher Unwissenheit zu erklären, alle Antworten selber.

In dieser etwas ungewöhnlichen Form der Belehrung erhalten wir nun eine Übersicht über alle diejenigen Wissensgebiete, welche nach der Meinung des Lehrers ein gebildeter Mann beherrschen muß. Es sind das im ganzen vier: Grammatik, Rhetorik, Philosophie und Rechtskunde.

Die Auskunft aber, welche unser Magister über die Anforderungen giebt, welche er in jenen Wissenschaften erfüllt wissen will, ist freilich sonderbar genug. Sie erweckt in uns schwere Bedenken über seinen Wissensstand, über seine Lehrbefähigung und über die Klarheit seines Kopfes. Er mag ja vielerlei studiert haben - besonders die Schulweisheit der Rhetoren scheint ihm ganz geläufig zu sein -, aber er verrät nicht, dass er ein erfahrener Schulmeister ist, welcher den redlichen Willen hat seinen Zögling über seine Lehrziele wirklich aufzuklären: er ist nichts weiter als ein geschwätziger alter Praktikus, der ganz plan- und gedankenlos der augenblicklichen Eingebung folgend mit hochklingenden Namen und Begriffen um sich wirft. An wirklicher Belehrung ist ihm augenscheinlich nicht das geringste gelegen; es macht vielmehr ganz den Eindruck, als lege er es nur darauf an seinem unglücklichen Neuling mit einem Wust von Gelehrsamkeit zu imponieren und ihm das Studium gründlich zu verleiden: und diesen Zweck wird er ja wohl erreicht haben.

Aber leider ist dieses unsagbar klägliche Erzeugnis der Laune eines griesgrämigen Alten doch in mehrfacher Beziehung geeignet unser Interesse in Anspruch zu nehmen. Man wird es mir aber hoffentlich nicht verdenken, wenn ich keine besondere Neigung verspüre diese Lehrprobe meines byzantinischen Kollegen eingehender zu behandeln, sondern mich im wesentlichen darauf beschränke die Zeit der Abfassung dieses Gespräches zu bestimmen.

Georgios Akropolites, ohne Zweifel einer der vornehmsten Politiker und dazu einer der gebildetsten Männer des 13. Jahrhunderts, hat sich, von der ἐγκύκλιος παίδευσις, ἢν γοαμματικὴν κατονομάζουσιν οἱ πολλοί, abgesehen, allein durch das Studium der Rhetorik und der Philosophie auf seine staatsmännische Laufbahn vorbereitet; sie beide allein vermitteln ihm die ὑψηλοτέρα τῶν λόγων παίδευσις, und nur der Philosoph ist neben einem Könige nennenswert, wie Kaiser Johannes Dukas Batatzes im Jahre 1237 dem siebzehnjährigen sagt: ἔμπλεως δὲ φιλοσοφίας φανεὶς μεγάλων ἀξιωθήση τῶν τιμῶν τε καὶ τῶν γερῶν; vgl. Geo. Akropolites ed. Bonn. p. 53, 16. Ganz in demselben Sinne spricht sich sein jüngerer Zeitgenosse und Freund Gregorios Kyprios, Patriarch

von 1282—1289, in seiner bekannten Autobiographie und in seiner Lobschrift auf den Kaiser Michael Palaiologos aus. Rhetorik und Philosophie sind ihm allein die μαθήματα όσα διαφερόντως μετιέναι καί είδέναι ἀνθοώπω ποοσήπει, sie allein sucht der Kaiser Michael (1261—1282) in seiner wiedergewonnenen Hauptstadt durch sein μαθημάτων διδασκαλεΐον neu zu beleben; vgl. Geo. Pachymeres ed. Bonn. I 284. Der Begriff Philosophie ist natürlich in weiterem Sinne zu nehmen, er umfaste, wie wir das auch aus unserem Gespräche ersehen. nicht nur das Studium der Aristotelischen und Platonischen Schriften samt ihren Exegeten, sondern auch die Arithmetik, Geometrie, Musik und Astronomie. Aber dass auch die Rechtskunde zu denjenigen Fächern gehöre, welche ein gebildeter Mann, zumal ein solcher, welcher sich dem Hof- und Staatsdienste widmen wollte, studiert haben müsse, das hat im 13. Jahrhundert zu Konstantinopel schwerlich jemand behauptet. Es ist bis jetzt nicht einmal nachgewiesen, dass es in diesem Zeitraum im byzantinischen Reiche besondere Rechtsschulen gegeben hat. Ins 13. Jahrhundert, in dessen Ausgange unser Gespräch in der Handschrift A wahrscheinlich aufgeschrieben worden ist, werden wir also die Entstehung desselben nicht setzen dürfen.

Wie steht es mit dem 12. Jahrhundert? Theodoros Prodromos feiert seinen vornehmen Gönner, den Nomophylax, Protekdikos und Orphanotrophos Alexios Aristenos, einen hervorragenden Juristen (vgl. Mortreuil, Histoire du droit Byzantin III 412 ff. 485; C. W. E. Heimbach in der Allgemeinen Encyklopädie von Ersch und Gruber, 1. Sektion, Teil 86 S. 460. 389 f.), nicht allein als einen großen Rechtsgelehrten, sondern in demselben Masse auch wegen seiner gediegenen allgemeinen Bildung: καὶ τίς γὰο ἄλλος, ὡς σύ, πολλαῖς μὲν τέχναις καὶ ἐπιστήμαις ώμίληκεν, άπασων δε τούτων τὰς ἀκροπόλεις κατείληφεν; ἐμαίευσέ σε γοαμματική — έθρέψατό σε δητορική — ήνδρωσέ σε μετά ταῦτα νόμος και νομοθετική — φιλοσοφίας δέ σε παντοδαπής κατακώχιμον κτλ.; vgl. Migne, Patrol. Gr. tom. 133, p. 1243 ss.; ganz ähnlich in einer anderen Rede S. 1273. - Da hätten wir ja wohl einen gebildeten Mann ganz nach dem Herzen unseres Schulmeisters. Allein ich glaube, Aristenos besals eine für seine Zeit außergewöhnliche Bildung, und eben deshalb feiert ihn Prodromos; als einen notwendigen Bestandteil der Bildung hat man die Rechtskunde nicht angesehen. Wenn Anna Komnena, welche ihre Alexiade in der Mitte des 12. Jahrhunderts niedergeschrieben, über die Vernachlässigung der höheren Bildung klagt (vgl. ed. Bonn. II 345), so hat sie neben der Grammatik immer nur die Rhetorik und die Philosophie im Auge, nicht das Recht. Es ist vielmehr sicher, dass es auch im 12. Jahrhundert in Konstantinopel noch bedeutende Juristen gegeben, ebenso, dass besondere Rechtsschulen bestanden haben: Heimbach S. 386. Aber das waren eben reine Fachschulen; man konnte sehr wohl ein Gebildeter sein, ohne vom Rechtswesen etwas zu verstehen, und umgekehrt ein recht tüchtiger Rechtsgelehrter, ohne in Rhetorik und Philosophie besonders tief eingedrungen zu sein. Dafür bietet ein anderer Rechtskundiger ein recht lehrreiches Beispiel. In dem Briefe eines Unbekannten Ποὸς τὸν ἀδελφὸν ἐπὶ Κωνσταντίνω τῷ Άγιοθεοδωρίτω ἀποθανόντι heisst es: τον γαρ άνδρα έκεινον έδοκίμασα μεν έν χρόνοις πολλοίς και διερευνησάμενος πανταγόθεν καὶ πεζοαν λαβών έφεῦρον έν συμβουλή δοκιμώτατον, έν γνώμαις στερρότατον, έν πράγμασιν έμπειρότατον, έν νόμοις εὐδοκιμώτατον, μᾶλλον δέ, ἵνα τάληθες εἴπω, τῆς νομικῆς έπιστήμης δτιπερ κράτιστον. εί γὰρ καὶ φιλοσοφίαν οὐκ ἀνέμιξε νομική, οὐδὲ τοῖς ἐκεῖθεν ὁεύμασι τὴν Ρωμαικὴν κατεγλύπανε τέχνην, άλλ' οὐδ' ως των ἀρίστων ἀπελιμπάνετο. ἐπόθει μεν γάο άψασθαι της ύπερκαθημένης των όλων φιλοσοφίας κατασπόμενος δε ύπο των πραγμάτων, καθάπερ ύπο μολιβδίδων τινών, το των μνηστήρων έκείνων έποίει είς την υποδεεστέραν δητορικήν όλοις ίστίοις έφέρετο, έμοι χρώμενος κυβερνήτη, καίτοι τη δεξια έμου προτείνοντος την φιλοσοφίαν, τη αριστερά δε την τέγνην των λόγων έκεινος άκων μεν διὰ τὴν ἀνάγκην, ἐπιδεξίως δὲ ὅμως τῶν ἀριστερῶν ἀντεδράττετο καὶ δητορική στομώσας την γλώτταν καὶ νομοθετών πυκάσας τὸν νοῦν αὐτόχοημα Τοιβωνιανὸς ὁ πολυθούλλητος ἦν οὐ μόνον ἐν Νεαραϊς. άλλὰ καὶ ἐν Κώδιξι καὶ ἐν Διγέστοις καὶ ἐν ἄλλοις ὁπόσοις τὰ πολιτικά συντετάχαται. Der Brief steht im cod. Barocc. Gr. 131 fol. 229v und ist aus ihm, freilich ziemlich inkorrekt, bereits abgedruckt in Fabricii Bibl. Gr. (Hamburg 1724) vol. XII p. 483 s.; aber Fabricius. verleitet durch die unrichtige Lesung κυρίφ statt Κωνσταντίνω, bezieht den Brief mit Unrecht auf einen etwas später lebenden Juristen Nikolaos Hagiotheodorites. Es ist aber im Briefe von einem Zeitgenossen des Aristenos die Rede, von demselben Konstantinos Hagiotheodorites. dessen Andenken auch Theodoros Prodromos eine Monodie widmet: vgl. Migne S. 1007, 1008, 1017, 1059 f.

Wenn nun also unser Schulmeister die Philosophie für die τέχνη τεχνῶν und die ἐπιστήμη ἐπιστημῶν erklärt und dabei doch Rechtskenntnis als wesentliches Erfordernis der Bildung ansieht, so werden wir mit Notwendigkeit auf die Zeit geführt, in der sich die Rechtskunde neben den sprachlichen und philosophischen Wissenschaften zum letzten Male eine Stellung zu erringen wuſste, in welcher man es zum letzten Male für angezeigt hielt, daſs jeder, der sich dem öffentlichen Dienste widmen wollte, eine Unterweisung in der Rechtskunde durch-

machte: das ist die zweite Hälfte des 11. Jahrhunderts. Man vergleiche darüber die treffliche Darlegung von William Fischer, Studien zur byz. Geschichte des 11. Jahrhunderts, Plauen i. V., 1883, S. 9 ff.

In diese Zeit fällt die Entstehung unseres Schulgespräches, nur aus dem Wissensstande und dem Gedankenkreise dieser Zeit sind die Fragen zu verstehen, welche sich auf das Recht beziehen.

In erster Linie müssen die 60 Bücher der Basilika Gegenstand des Studiums sein. Diese sind in den ersten Jahren der Regierung Leos des Weisen (886-911), wenigstens vor 892 vollendet und veröffentlicht worden; Heimbach S. 313. Doch darf auch die Kenntnis derjenigen Schriften, auf denen die Basilika beruhen, vor allem der Justinianischen Rechtsbücher, nicht vernachlässigt werden: sie werden zusammengefaßt unter dem Namen der Κώδικες, ήτοι τὰ παλαιά. Im einzelnen nennt er von denselben τὸ κατὰ πλάτος, τὰ ἐνστιτοῦτα, τὰ ἰουδίκης, τὰ δίγεστα. Von diesen Titeln bedarf der erste und dritte der Erklärung. Was τὰ ἰουδίκης (iudicis?) bedeuten soll, weiß ich nicht; soll es ἴνδικος heißen und wäre an den ἰνδικευτής Stephanos zu denken (Heimbach S. 247)? Ob unter dem Titel τὸ κατὰ πλάτος die Novelle Justinians τὸ πλάτος τῶν νεαρῶν zu verstehen ist (Mortreuil I 34, Heimbach S. 206), oder eines der juristischen Werke des 6. Jahrhunderts (Heimbach S. 302. 256), dürfte schwer zu bestimmen sein. Alle folgenden Fragen versetzen uns mitten ins 11. Jahrhundert. Garidas ist Rechtslehrer, wahrscheinlich an der 1045 zu Konstantinopel errichteten Rechtsschule. Wir besitzen von ihm eine an den Kaiser Konstantinos Dukas (1059-67) gerichteten Bericht über den Unterschied der freiwilligen und unfreiwilligen Totschläge; Mortreuil III 468, Heimbach S. 387, 434. Sodann ist er der Lehrer des Verfassers der παράτιτλα zu den Basilika. Der Name desselben, Τιπούπειτος, ist bisher nur aus einer einzigen Handschrift des 14. Jahrhunderts bekannt, von der Leo Allatius eine Abschrift gemacht hat; Mortreuil III 252, Heimbach S. 437 f. Der Name ist aus τί ποῦ κεῖται entstanden. So hätten wir dem in unserer Stelle ein Zeugnis, daß diese wunderliche Namenbildung bereits im 11. Jahrhundert vollzogen ist. Krumbacher macht mich darauf aufmerksam, dass eine ähnliche schon viel früher nachzuweisen ist: Von den Deipnosophisten bei Athenaios hat der Rhetor Ulpianos aus Tyros den Spitznamen Κειτούκειτος; vgl. Athenaios I 1e; Suidas s. v. — Die nun folgende Schrift to uatà στοιχείον ist entweder die έκλογή καὶ σύνοψις τῶν βασιλικῶν έξήκοντα βιβλίων σὺν παραπομπαῖς κατά στοιχεΐον, auch νόμιμον κατά στοιχεΐον genannt, die im letzten Drittel des 11. Jahrhunderts entstand und zum Unterschiede von der erst im 13. Jahrhundert verfasten synopsis minor auch synopsis maior genannt

wird; Mortreuil II 435, Heimbach S. 420. Oder es ist noch eine Schrift von Garidas im besonderen angeführt, das βιβλίον περὶ ἀγωγῶν 'un . véritable manuel de procédure κατὰ στοιχεῖον, c'est-à-dire divisé suivant l'ordre des lettres alphabétiques'; Mortreuil III 323, Heimbach S. 387. - Was es mit dem δδηγός für eine Bewandtnis hat, weiß ich nicht. Es dürfte eines der zahlreichen Privatkompendien gewesen sein, welche nicht der Förderung der Wissenschaft, sondern rein praktischen Zwecken dienten; Heimbach S. 425 f. Ein solch offizielles, kaiserlich approbiertes Kompendium aus der Mitte des 11. Jahrhunderts war die πεῖρα, eine Sammlung von Beispielen aus der Praxis, an denen die Theorie demonstriert wurde; Mortreuil II 474, Heimbach S. 423, William Fischer S. 55 f. Die Beispiele stammen vorwiegend von Eustathios Romanos her, der als μάγιστρος schon 1025 lebte, aber sehr alt geworden zu sein scheint; Heimbach S. 387. Die πεῖοα selbst aber ist, wie William Fischer nachweist, von einem anderen erst nach Romanos' Tode herausgegeben worden. Da ist es denn bemerkenswert, dass die πεῖοα nicht blofs später (vgl. Mortreuil II 476), sondern schon bald nach seinem Tode dem σοφώτατος 'Ρωμανός zugeschrieben wird.

Wie demnach der letzte Teil des Schulgespräches durchaus auf das 11. Jahrhundert hinweist, so ist in dem ganzen übrigen Gespräche nichts enthalten, was dem widerstritte. Dass neben dem alle Philosophie beherrschenden Aristoteles auch Platon gewürdigt wird, darf uns im Zeitalter des Konstantinos Psellos nicht wundern; vgl. Bruno Rhodius, Beiträge zur Lebensgeschichte und zu den Briefen des Psellos, Plauen i. V., 1892, S. 4. — Die Fragen in der Rhetorik schließen sich aufs engste an die fünf uns überlieferten Schriften des Hermogenes an, ohne dass es der Lehrer der Mühe für wert hält ihn namentlich anzuführen. - Was endlich die Fragen in der Grammatik betrifft, so ist es wohl nötig, dass ich die Streitfrage erwähne, welche der von C. Wachsmuth veröffentlichte Teil des Gespräches unter den Fachleuten angeregt hat. Alfred Hilgard, De artis grammaticae a Dionysio Thrace compositae interpretationibus veteribus, Lips. 1880, S. 7, hält den Zeile 14 erwähnten Γεώργιός τις für denjenigen Georgios, unter dessen Namen im cod. Vatic. Gr. 14 mehrfach Scholien angeführt werden; er meint dann, vielleicht wäre es jener Georgios Kurtesios Scholarios, von dem eine grammatische Schrift in einigen Handschriften erhalten sei. Peter Egenolff möchte in seiner Rezension von Hilgards Schrift, Philologische Rundschau II. Jahrg., Bremen 1882, S. 456 f., in unserem Texte lesen: Γεώργιός τις, δ καὶ πλατύτερον Χοιροβοσκός. Gustav Uhlig endlich, Dionysii Thracis ars grammatica, Lips. 1883, S. XXXV, verwirft Egenolffs Vorschlag, zweifelt mit Hilgard an der

Identität von diesem Georgios und Georgios Choiroboskos, lehnt aber auch die Annahme ab, als sei Georgios Kurtesios Scholarios gemeint. Letzteres gewifs mit Recht. Denn dieser Georgios Kurtesios ist unstreitig derselbe, welcher gewöhnlich nur Georgios Scholarios, als Mönch Gennadios genannt wird und Patriarch von Konstantinopel 1454-56 war: vgl. besonders Konst. Sathas, Νεοελληνική φιλολογία, Athen 1868, S. 12 ff., und Manuel Gedeon, Πατριαρχικοί πίνακες, Konstantinopel o. J., S. 471 ff. - Dafs in unserem Texte neben Choiroboskos noch ein Georgios angenommen wird, steht fest. Glaubt man ihn aber fortschaffen zu müssen, so empfiehlt es sich wohl am meisten Σέργιός τις zu lesen. Diesen führt Choiroboskos selbst als einen γραμματικός neben Philoponos und Oros an; vgl. Arth. Ludwich, Comm. de Ioanne Philopono grammatico, Regimont. 1888, S. 9 f., und K. Krumbacher, Gesch. d. byz. Litt. S. 277 f. Schreibfehler, oder, wenn man will, Irrtümer, kommen in der Schrift auch sonst vor. So ist wohl Z. 20 statt είδη τῆς γοαμματικῆς zu lesen είδη τῆς ὀοθογοαφίας; vgl. P. Egenolff, Die orthographischen Stücke der byz. Litt., Heidelberg 1888, S. 4ff. S. 6: είδη τῆς ὀοθογοαφίας τοία σύνταξις ποιότης ποσότης.

Breslau. M. Treu.

## Zum Texte des Prokop.

Die Dindorfsche Ausgabe der Werke Prokops im Bonner Corpus ist anerkanntermaßen sehr mangelhaft, und eine Neuherausgabe dieses Schriftstellers ein dringendes Bedürfnis, wie auch der Herausgeber dieser Zeitschrift in seiner Gesch. d. byz. Litt. S. 46 bemerkt hat. Vor allem muß durch genauere und vollständige Vergleichung der Handschriften eine sichere Grundlage für die Textkritik geschaffen werden. Doch läst sich, auch abgesehen von der handschriftlichen Grundlage, eine ziemlich große Anzahl von Stellen nach dem Sinn und Zusammenhang berichtigen, wobei die vielfach stereotype Ausdrucksweise unseres Schriftstellers wie auch seine weitgehende Nachahmung des Thukydides¹) und Herodot oft auf das Richtige führen. Van Herwerden hat, Mnemosyne 9 (1881) S. 104-112 und 149-166, zu einer großen Anzahl von Stellen Änderungsvorschläge gemacht, welche Schenkl in Burs. Jahresb. 38 S. 255—258 aufführt und bespricht. Viele derselben werden ohne Zweifel in einer künftigen Prokopausgabe Aufnahme finden, eine erhebliche Anzahl erscheint zweifelhaft, einige sind m. E. verfehlt. Um nur zwei von den letzteren anzuführen, so ändert H. II 108, 15<sup>2</sup>) das unverständliche ἔμειντο in ἐπέμειντο, Schenkl a. a. O. vermutet ἐνέκειντο, sicher mit Recht, ἐγκεῖσθαι kommt in diesem Sinne bei Pr. sehr häufig vor. Überdies steht  $\dot{\epsilon}\nu$ , was beide übersehen haben, schon auf Z. 13 vor τοῖς τοξεύμασι, wohin es gar nicht passt; es ist offenbar durch Versehen eines Abschreibers an die falsche Stelle geraten. Die andere Stelle ist II 246, 5. Hier schreibt H. für das sinnlose  $\tau\iota\varsigma$   $\vartheta\epsilon\iota\eta$  —  $\tau\iota$   $\epsilon\iota\eta$ , das auch wenig befriedigt. vermute, das θείη aus πειοηθείη verstümmelt ist; so scheint auch Maltret gelesen zu haben, denn er übersetzt: "tentaret".

Einige Nachträge hat Vollgraff, Mnem. 10, 422 f., geliefert. U. a. ändert er I 22, 4 loos in lows, gewiß richtig; Schenkl fügt bei, dann

<sup>1)</sup> S. meine Abhandlung: De Procopio Caesariensi, quatenus imitatus sit Thucydidem. Diss. inaug. Erlangen 1885.

<sup>2)</sup> Der Kürze halber zitiere ich nach den Bänden, Seiten und Zeilen der Bonner Ausgabe.

müsse man auch καὶ vor οὐ streichen; ich sehe das nicht ein; καὶ in der Bedeutung "auch" läßt sich ganz gut neben ἴσως halten.

Im folgenden schlage ich zu einer größeren Reihe von Stellen Anderungen vor, die sich mir bei wiederholter Lektüre Prokops ergeben haben. Ich werde mich bei Begründung derselben, dem Wunsche des Herausgebers entsprechend, möglichst kurz fassen; die meisten rechtfertigen sich selbst.

I 29, 13 ἐπιτήδειος, vgl. 109, 16. 309, 6. — 36, 15 ἐπήγγειλε, wie 60, 14. — 37, 6 ἀπήγγειλε, ebenso 109, 11 u. III 19, 5, vgl. 61, 13. - 39, 3 statt őτε ist ő τε zu schreiben, wie II 543, 20, vgl. meine oben angeführte Diss. p. 15. — 43, 3 ἐπελελοίπει, wie 467, 11. II 154, 18; ebenso 71, 16. — 60, 18 ἤεσαν, vgl. Maltr.: "se admovent". - 71, 12 έν περιτροπῆ, vgl. Herod. II 168. III 69, od. έκ περιτροπῆς. wie 70, 12. — 78, 7 αύτους . . . ἐσεγράψαντο, vgl. Thuk. I 31, 2. — 80, 2 μεν[τοι], τοι wohl durch Dittographie aus dem folgenden τοσαῦτα entstanden; der ganze Satz kehrt öfters wieder, vgl. 184, 4, 375, 7. II 40, 9. 101, 1. 157, 14. 220, 7; ähnlich Her. VII 11. — 103, 4 ἀποπρούσεσθαι wird durch das vorausgehende ἐνοχλήσειν erfordert. — 107, 13 ποεσβεία, wie 92, 2. 108, 13. — 132, 16 αὐτὴ, Maltr.: "et ipsa". — 217, 22  $[\dot{\epsilon}_S]$   $\dot{\alpha}_{Q}\gamma\dot{\gamma}\nu$  = anfangs;  $\dot{\epsilon}_S$  scheint durch Dittographie aus dem folgenden ές στο. entstanden. — 218, 19 αὐτὸν ... έπαγαγέσθαι, vgl. 216, 14 u. III 261, 8. — 228, 11 πόνω [έν] οὐδενί. — 258, 9 ἀγχίστροφον, wie II 494, 3. III 177, 10, nach Thuk. II 53, wo, wie an diesen beiden Stellen, άγχ. mit μεταβολή verbunden ist. — 293, 5 εἴοηται, der Fehler ist wohl durch das vorausgehende ἡώρητο veranlasst. — 311, 10 τεσσάρων ist undenkbar; ich vermute τεσσαράκοντα. — 316, 2 ώς ές τὴν ἄφοδον, vgl. Maltr.: "ac si tum esset abeundum", s. 315, 16. — 358, 21 ἐπὶ τῷ, vgl. Thuk. I 34 und meine Diss. p. 26. — 368, 18 προσέκειτο; die Stelle ist eine Nachahmung von Her. VII 36 τοΐσι προσεκέετο αύτη ή ἄχαρις τιμή, ähnlich H. I 119. — 396, 23 ἀπημελημένος, ebenso 466, 1, vgl. III 292, 16. 293, 13 u. a. Her. III 129, offenbar nachgeahmt von Pr. I 326, 5. — 443, 2 τῷ πολεμίων τῶν κατ' αὐτῶν δέει. — 459, 4 κατατείνουσαν. - 462, 4 περιόντες, Maltr.: "superstites". — 511, 13 ταύτης hat schon die Ausgabe von Maltr., gewiß richtig. - 521, 16 ursvelv scheint durch die zwei vorausgehenden Inff. Fut. gefordert zu werden.

II 10, 1 δίαιταν, als Objekt zu έξουσι; den Ausdruck ἐπὶ τῆ ἴση καὶ δμοία gebraucht Pr. öfters, nach Thuk. I 27, vgl. m. Diss. p. 41.

— 34, 5 Africa capta mundus cum nato peribit; so hat schon Maltr. in seiner Übersetzung, nur hat er "peribis", wofür wohl "peribit" zu schreiben ist. Es ist geradezu unbegreiflich, daß Dindorf hier und

117, 20 den sinnlosen Text der Hss. ohne weiteres aufgenommen hat, obwohl hier der ursprüngliche lateinische Wortlaut des angeblichen sibyllinischen Orakels ohne Mühe herzustellen ist, während er an der andern Stelle wenigstens teilweise entziffert werden kann; eine genauere Vergleichung der Hss. wird wohl auch dort den ursprünglichen Wortlaut des Orakelspruchs ergeben. Beide Stellen sind offenbar durch griechische Abschreiber, die des Lateinischen unkundig waren, verdorben worden, so ist aus Africa capta ἀερίσας αρτα geworden etc. — 37, 7 [έπι]κατασκοποῦσι, έπι ist wohl durch Dittographie aus dem vorhergehenden έπλ ματασμοπη entstanden. — 45, 13 πύστεις, vgl. Z. 16 έπυνθάνετο und Th. I 5, 2; πύστις ist ein seltenes Wort, daher haben die Abschreiber das häufigere mioreig daraus gemacht, das weder dem Sinne noch der Konstruktion nach passt. — 61, 20 Γαλλίας; ἐπιβατεύω wird bei Pr. immer mit dem Gen. verbunden (vgl. auch Herod. III 63 mit Pr. I 118, 7. 216, 3. 359, 1); auch kommt Γαλλία mehrfach im Singular vor, vgl. 62, 13 u. 15. 63, 5. 71, 6. 559, 16. — 78, 7 τήν τε kann nicht richtig sein; Jung in einem Aufsatz: Geographisch-Historisches bei Pr. v. C., Wiener Stud. 1883 p. 91, hat τήνδε, woher, weis ich nicht; da sich das Pron. auf das vorausgehende τὸ Ἰλιον bezieht, vermute ich τοῦτο. — 111, 15 τὸ hat Classen richtig geändert. vgl. Thuk. II 65, 9 u. Pr. I 455, 22. — 118, 12 δπερ, ebenso 139, 17. - 120, 11 τῆς φυγῆς nach Thuk. IV 33, 2, vgl. m. Diss. p. 38. — 134, 6 τέλος δε, entsprechend dem vorausgehenden κατ' ἀργὰς μεν, Maltr.: "sed tandem". — 162, 15  $\alpha \vartheta \tau \tilde{\eta}_S$ , wie I 82, 6. III 333, 14. — 169, 1 ξυνεχεί δήσει nach Thuk. V 85, dem die ganze Stelle nachgealmt ist, vgl. m. Diss. p. 31. Maltr.: "continentes". — 188, 10 έξαναστήσαι, vgl. Z. 12 καταστήσασθαι. — 200, 17 απαγωγήν, wie I 24, 20. 451, 6. II 28, 14 u. a. nach Her. I 6. — 237, 19 μεταπέμψασθαι, Maltr.: "accire". — 240, 18 ποιήσεσθαι, entsprechend dem vorausgehenden καταστήσεσθαι. — 244, 6 λαθείν, vgl. Z. 20 u. 251, 13. — 251, 8 ἄφοδον; ἔφοδον paſst weder zum unmittelbar Vorausgehenden noch zum folgenden οὐδέν τι ἦσσον. — 269, 11 ποιῆσαι. — 296, 20 [τε]. - 306, 11 *lέναι*, Maltr.: "mittere". - 319, 1 Τίβυρον wird durch den Zusammenhang der Stelle gefordert. — 340, 7 διατριβήν, wie 339, 4. 453, 23; durch den Gleichklang der vorausgehenden Silbe 26a läst sich der Ausfall des δια leicht erklären. — 370, 11 Γότθους, wie L richtig hat. — 372, 3 ἀνάγκη. — 431, 3 λειφθείς, ληφθείς paíst nicht in den Zusammenhang. — 500, 4 μηχανή γὰο οὐδεμία. — 507, 18 πέτοας, klein zu schreiben. — 509, 9 ἀπομεμοιμένης. — 510, 18 τε und das Komma nach demselben, sowie das nach riol Z. 19 zu streichen, vgl. Maltr. Übers. — 515, 14 τλ χωρίον, wie 126, 7, vgl.

Thuk. I 87, 2. — 516, 13 τῷ, der hölzerne Turm ist 512, 11 schon erwähnt; vielleicht nur ein Druckfehler. — 522, 20 ἀνδοειστάτῳ, das Adverb ist ungriechisch. — 528, 13 [αὐτὰς]; vielleicht durch Dittographie entstanden, da in der vorausgehenden Zeile auch αὐτὰς steht; ἐξάγουσαι ist hier, wie oben φέρουσαι, absolut gebraucht. — 556, 4 ἀποστοματιοῦντας, vgl. 568, 22. — 567, 15 ὅσοις. — 574, 10 πλείστῳ. 597, 17 ἐπαριέσαι, neben ἀγεῖραι und ἐπλῦσαι. — 612, 9 ἐπιστείλας, Maltr.: "iubetque". — 613, 6 ἀπήνεγκαν, der Fehler ist wohl durch das vorausgehende ὑπὲρ entstanden. — 618, 4 ποιησάμενοι. — 618, 12 f. κατ' ἄμφω τὰ κέρα. κατὰ μέσα δὲ; vgl. 621, 22. 622, 22. — 624, 5 οὕτω δὴ; οὕτε paſst durchaus nicht. — 639, 17 ἀρετὴ.

III 10, 1 τοις für τε, das beziehungslos ist. — 36, 15 ένθα τι. — 40, 19 βασιλίδος δέος erfordert der Zusammenhang; δέος ist wohl wegen der ähnlich lautenden vorausgehenden Silbe ausgefallen; Maltr.: Imperatricis formidine. — 41, 11 άλλὰ διώμοτος, vgl. I 502, 14. — 43, 4 ἐπὶ τὸ, Maltr.: "militiam sequuntur". — 49, 19 φύεσθαι liegt wohl näher als Reiskes Vermutung: φέρεσθαι. — 102, 6 ὅπισθεν, vgl. 145, 12; umgekehrt ist 151, 6 έμπροσθεν st. ὅπισθεν zu schreiben, vgl. 70, 2. — 121, 6 οὐκ ἐν παραβύστω, Maltr.: "haud obscure". — 138, 3 τῆς ἔνθεν. — 146, 5 [οὐκ] ὀλίγην; οὐκ ist mit Unrecht von Reiske beigefügt worden, nach dem ganzen Zusammenhang ist die Überlieferung richtig. — 159, 8 ἀντελάβετο, vgl. 157, 3. — 183, 23 αὐτῷ, Maltr.: "imperatorem ipsum". — 197, 3 ἀνηκέστοις. — 200, 12 αὐτὴν, auf βασιλείαν zu beziehen. — 218, 21 ἐπιτελέσαι, Maltr.: "perficere". - 223, 1 εὔνομος hat Maltr. sicher richtig für das unverständliche έννομος. — 223, 15 τ $\tilde{\varphi}$ . — 227, 7 τ $\tilde{\omega}$ ν λουτο $\tilde{\omega}$ ν. — 248, 24 έσέ $\beta$ αλε ές. — 263, 3 ἀφηγήσασθαι. — 269, 21 κατὰ ταὐτὰ, Maltr.: "idem". — 304, 10 ἀφ' od. έξ οδ. — 312, 8 αὐτοσχεδιάζει als ein Wort zu schreiben, vgl. Thuk. I 138. — 338, 1 [έν]. — 339, 24 περιιούσιν.

Außerdem enthält die Dindorfsche Ausgabe eine große Menge von Druckfehlern, von denen ich nur einige besonders störende zum Schluß anführen will: I 135, 1 δέδωνα st. δέδωνα. — 223, 4 ἐνάγοντες st. ἐνάγοντος. — 224, 7 μελλήσοντα st. μελλήσαντα. — 387, 3 ἄπαντας st. ἄπαντες. — 442, 7 ἔμαθον st. ἔμαθεν. — 474, 15 ἐσεκόμιζον st. ἐσεκόμιζεν. — II 250, 17 ἔχον st. ἔχοι. — 273, 15 ὑμᾶς st. ἡμᾶς, vgl. Maltr.: "patiamur". — 358, 14 Βελισάριον st. Βελισάριος. — 424, 16 ὑμῖν st. ἡμῖν. — 588, 2 ἡμᾶς st. ὑμᾶς. — III 138, 21 ἢν st. ἢν. — 185, 22 τῶν st. τῷ. — 234, 19 προβαλύντα st. προσβαλύντα. — 301, 10 γεγένηται st. γεγένηνται.

## Anacréontiques toniques dans la vie de S. Jean Damascène.

L'histoire de S. Jean de Damas fut d'abord écrite en Arabe: διαλέκτφ καὶ γράμμασι τοῖς ἀραβικοῖς.¹) Plus tard et lorsque la légende était déjà formée autour de ce grand nom, le patriarche Jean de Jerusalem entreprit une nouvelle biographie du Damascène. Son œuvre a la prétention d'être une œuvre littéraire, il se range lui-même, sans fausse modestie, parmi ceux qui s'appliquent au beau-langage οἶς δὲ λόγος τὸ σπουδαζόμενον γέγονεν. Le cursus tonique de ses phrases est donc assez intéressant à étudier: La finale prédominante est celle que nous avons signalée autrefois²) dans Euloge d'Alexandrie, Sophrone et la plupart des orateurs byzantins (double dactyle tonique)

> Τούτων μοοφώματα άγίοις ολόμενοι άπάσης κινήσεως δαψιλές ἀποπέμπουσιν<sup>3</sup>)

On rencontre aussi mais beaucoup plus rarement, et tout au plus dans la proportion de 2 ou 3 sur 10, les finales indiquées par M. W. Meyer (de Spire)

La loi générale, ou plutôt la règle d'élégance et d'harmonie qui semble observée dans la plupart des cas, consiste donc à ménager deux syllabes atones avant l'accent final.

Mais il y a un fait plus curieux, l'hagiographe vient de raconter comment Jean Damascène, victime d'une perfidie de Leon l'Isaurien, eut la main droite coupée, par ordre du Calife, dont il était le πρωτοσύμ-

<sup>1)</sup> Patr. Gr. t. XCIV, c. 433. 2) Poètes et melodes, Etude sur les origines du rythme tonique dans l'hymnographie de l'Eglise Grecque Paris 1886. 3) Patr. Gr. t. XCIV, c. 429 et 432. 4) c. 449. 5) c. 432 et 433.

βουλος. Le martyr s'est retiré dans sa maison, il s'est mis en prière et voici en quels termes il s'adresse à la Vierge¹):

Δέσποινα πάναγνε μῆτεο, ἡ τὸν Θεόν μου τεκοῦσα, διὰ τὰς θείας εἰκόνας ἡ δεξιά μου ἐκόπη·

5 Οὐκ ἀγνοεῖς τὴν αἰτίαν, δι' ἣν ἐμάνη ὁ Δέων. Ποόφθασον τοίνυν ὡς τάχυς, καὶ ἴασαί μου τὴν χεῖοα.

'Η δεξιά τοῦ 'Τψίστου,
10 ἡ ἀπό σου σαρκωθεῖσα.
πολλὰς ποιεῖ τὰς δυνάμεις
διὰ τῆς σῆς μεσιτείας.

Τὴν δεξιάν μου καὶ ταύτην νῦν ἰασάσθω λιταῖς σου, 15 ὡς ἄν σοὺς ὕμνους οὓς δοίης, καὶ τοῦ ἐκ σοῦ σαρκωθέντος

εὐουθμικαῖς ἀομονίαις συγγράψηται, Θεοτόκε, καὶ συνεργὸς χρηματίση 20 τῆς ὀοθοδόξου λατοείας.

δύνασαι γὰο ὅσα θέλεις, ὡς τοῦ Θεοῦ μήτηο οὖσα.

Chacune de ces lignes est une sorte d'anacréontique tonique de huit syllabes, avec l'accent sur la quatrième et la septième. En les joignant deux à deux, on obtient une sorte d'hexamètre tonique.

La distinction par strophes de quatre vers paraît certaine, on retablira l'uniformité strophique, en supposant que le vers 21 et 22 sont un ἐφύμνιον independant du contexte, ou mieux encore une addition plus récente.<sup>2</sup>)

Paris.

Edmond Bouvy. 0. S. A.

<sup>1)</sup> Cette prière a été editée et rééditée sous forme d'hexamètres, et sans aucune note philologique: Patr. Gr., t. XCIV, c. 437.

<sup>2)</sup> Lequien parle d'un manuscrit de la bibliothèque du Roi, qui omet ces deux derniers vers. Est-ce l'ancien Codex 2449, actuellement Cod. 1559, du XIVe siècle? on y trouve en effet (f. 6, v°.) la prière de Jean Damascène avec la note marginale: Στίχοι ἀναηφεοντικοί. Les vers 21 et 22 sont absents.

## Koptische Kunst.

Die Denkmäler der Kunst aus den zeitlichen Grenzgebieten zwischen Altertum und Mittelalter haben bisher keine rechte Heimstätte in der Kunstgeschichte finden können. Die klassische Archäologie verleugnete sie, indem sie es für unmöglich bezeichnete, dass diese in der Regel so wenig anmutenden Gebilde die echten Nachkommen der Schöpfungen eines Phidias oder Polygnot sein könnten. Die neuere Kunstgeschichte hinwiederum war geneigt, etwa mit Karl dem Großen ein neues christlichgermanisches Zeitalter der Kunst anheben zu lassen, welches nach rückwärts von der Antike durch die Völkerwanderungs-Barbarei geschieden war. Die Werke dieser letzteren hätte man am liebsten den Prähistorikern überlassen, zumal ja ohnehin vermeintlich hier nordisch-, dort orientalisch-nationale Motive die Hauptrolle darin spielten. kann sagen, daß erst seit de Rossis bahnbrechenden Untersuchungen über die altchristliche Kunst ein wissenschaftliches Interesse und liebevolles Verständnis für die Werke der altchristlichen Antike und des Frühmittelalters datiert. Aber hauptsächlich nur soweit hiefür das Abendland in Betracht kommt; verhältnismäßig recht gering ist heute noch unsere Kenntnis, oder besser gesagt, unsere Erkenntnis von der byzantinischen Kunst, fast völlig fehlt es an einer Kunstgeschichte des frühmittelalterlichen Orients.

An brauchbaren Vorarbeiten wäre zwar manches geleistet. Für Syrien liegen die Werke von de Vogüé seit mehreren Jahrzehnten vor, und es muß nur wunder nehmen, daß die Ergebnisse und Schlußfolgerungen dieses Forschers so wenig zum Gemeingut der Nachfolgenden geworden sind. Auch an beglaubigten sassanidisch-persischen Kunstwerken sind wir nicht so arm, um die oberflächliche Behandlung zu rechtfertigen, wie sie ihnen noch die letzten Bearbeiter haben angedeihen lassen. Was endlich Ägypten betrifft, so verfügen wir für die frühmittelalterliche Kunst aus diesem Gebiete über ein so treffliches Material, wie es die Tausende von Textilfunden sind, die man daselbst seit etwa zehn Jahren aus den Gräbern der spätrömischen und der byzantinischen Zeit zutage gefördert hat. Trotzdem die letztgenannten

Funde alle Museen Europas füllen, ist es doch bisher zu keiner umfassenden Bearbeitung derselben von übersichtlichem Standpunkte gekommen. Diejenigen, die sich bisher litterarisch damit beschäftigt haben, sind alle mehr oder minder am Stoffe kleben geblieben. Klassische Antike ist es eben nicht mehr, was da vorliegt, aber auch nicht sarazenische Kunst, und nicht einmal byzantinische, wenn man dabei bloß die Hagia Sofia und einige Kirchen von Saloniki, sowie die paar bekannten Miniaturhandschriften im Auge hat. Dabei stand einer rascheren Klärung der Ansichten über die erwähnten Textilfunde noch der Umstand im Wege, daß dies eben Gegenstände untergeordneter kunstgewerblicher Natur waren, während doch alle reife Kunstgeschichte vornehmlich Werke der monumentalen Architektur, Skulptur und Malerei zum Gegenstande ihrer Untersuchungen zu machen gewöhnt ist.

Die also vollzogene Übersicht über die vorhandenen Vorarbeiten über die Kunst im Orient in "byzantinischer" Zeit, insbesondere auf ägyptischem Boden, mußte vorangeschickt werden, um die Bedeutung derjenigen Publikationen, die die Veranlassung zur Niederschreibung dieses Aufsatzes geboten haben, von vornherein in das gebührende Licht zu setzen. Die Mémoires publiés par les membres de la mission archéologique française au Caire brachten im 3. Bande, 3. Heft, unter dem Titel Les monuments coptes du musée de Boulag (Paris, E. Leroux 1889) 106 Skulpturen zur Veröffentlichung, die, in frühmittelalterlicher Zeit entstanden, auf verschiedenen Punkten Oberägyptens gefunden worden sind. Früher gegenüber den Denkmälern der national-ägyptischen Kunst verachtet und zurückgesetzt, erhielten dieselben erst von Maspéro einen festen Ausstellungsplatz im Museum von Bulak zugewiesen und wurden schließlich für würdig befunden, im Wege der genannten Publikation, die Al. Gayet besorgte, der gesamten wissenschaftlichen Welt zugänglich gemacht zu werden.

Da hatte man nun Werke ägyptischer Skulptur aus der Zeit der byzantinischen Herrschaft, und zwar Werke, die in allzu vielen Beziehungen den Stempel einheimischer Produktion verraten, als daß man sie für importierte griechische Arbeiten ansehen könnte, was merkwürdigerweise von jenen Tausenden von Textilfunden behauptet werden wollte, die eben vorhin Erwähnung fanden. Der Herausgeber Gayet war übrigens nach Kräften bemüht, das Interesse der Leser für seine Publikation von vornherein zu wecken und zu spannen. Eine völlig neue Kunst wäre es, die uns mit diesen Skulpturen entgegenträte, — eine Kunst, die sich von der hellenistisch-römischen Antike in bewußtem Abscheu abgewandt habe und neue selbständige Wege gegangen sei. "L'Égypte rompt tout d'un coup avec une tradition de

plus de 5000 ans pour chercher une manière nouvelle." Also ein kunsthistorisches Unicum! Dass trotzdem die allgemeine Aufmerksamkeit noch immer nicht auf die Sache gelenkt wurde, wird man nur der geringen Verbreitung zuzuschreiben haben, welche die Mémoires der französischen archäologischen Mission zu Kairo gerade in den durch den Gegenstand interessierten Kreisen, zu denen naturgemäß die Ägyptologen vom Fach nicht gehören, gefunden haben.

Es war daher ein glücklicher Gedanke von Gayet, in einer Folge von drei kleinen Aufsätzen in der Gazette des beaux arts (La sculpture copte, Mai, Juli, August 1892) den Gegenstand in ansprechender zusammenfassender Form, begleitet von einer Auswahl von Illustrationen, vor das große Lesepublikum der genannten weitverbreiteten Zeitschrift zu bringen. Er wiederholt darin im wesentlichen die Gedanken, die er bereits im Text zu seiner früheren Publikation ausgesprochen hatte, unter Heranziehung von Texten zeitgenössischer Schriftsteller und unter näherer Ausführung des bestimmenden Einflusses, den die eigentümliche Ausbildung der christlichen Lehre bei den monophysitischen Ägyptern oder Kopten auf deren vermeintlich neue nationale Kunst ausgeübt haben sollte. Aber die von den Sommerferien heimgekehrten Fachgelehrten und Kunstfreunde hatten kaum Zeit gehabt, Gayets Aufsätze mit der gebührenden Aufmerksamkeit durchzulesen, als sich ein noch weit stärkerer Arm zu Gunsten der so lange verachteten und verschollenen koptischen Kunst erhob und das allgemeine Interesse für den Gegenstand dermaßen fortzureißen wußte, daß es diesmal hoffentlich nicht ohne Klärung wenigstens in den Grundzügen abgehen dürfte.

Niemand Geringerer als Georg Ebers ist es, der in einer kürzlich erschienenen Schrift: Sinnbildliches, die koptische Kunst, ein neues Gebiet der altchristlichen Skulptur und ihre Symbole (Leipzig, Engelmann), sich auf Grund seiner umfassenden ägyptologischen Studien und litterarischen Kenntnisse an eine Untersuchung des innersten Wesens jener Kunst gemacht hat, deren Repräsentanten uns in den 106 Abbildungen der erwähnten Gayetschen Publikation vorliegen. Wenn schon der Name des Verfassers dem Gegenstande zahlreiche Freunde zuführen muss, so ist der Inhalt des Schriftchens vollends geeignet, das allgemeine Interesse heranzuziehen. Hinsichtlich der kunsthistorischen Stellung der koptischen Kunst teilt Ebers den Standpunkt Gayets: auch ihm erscheint diese Kunst als eine neue, von der klassischen Antike bewußt abgekehrte, in der zahlreiche national-ägyptische Kunstformen der Pharaonenzeit als Symbole wieder ihre Auferstehung gefunden haben. Was aber Gayet mehr im allgemeinen andeutete, dem hat Ebers entschlossen auf den Grund zu gehen getrachtet. Eines nach

dem anderen werden die Motive vorgenommen, die sich auf jenen koptischen Skulpturen vorfinden, und einerseits ihr Zusammenhang mit Altägyptisch-Nationalem zu erweisen, anderseits ihre symbolische Bedeutung in der neuen christlichen Kunst zu bestimmen versucht.

Mit dieser Schrift von Georg Ebers scheint nun die Erörterung der koptischen Kunst thatsächlich auf die Tagesordnung gesetzt zu sein. Freilich bleibt noch vieles daran zu erörtern, und vor allem die Grundanschauungen selbst, welche die bisherigen Bearbeiter von dieser Kunst gewonnen haben. Wir wollen im Nachstehenden versuchen, in Kürze die hauptsächlichsten Bedenken zusammenzustellen, die sich sofort und laut gegen die vorhin skizzierten Schlußfolgerungen erheben.

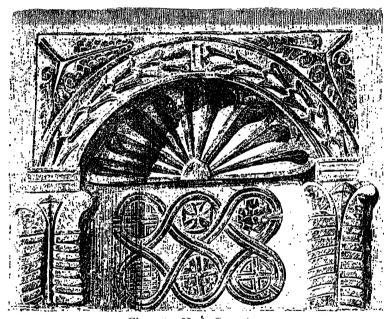
Vor allem wäre es wichtig zu wissen, welchem Zwecke die Hauptmasse der von Gayet veröffentlichten skulpierten Steintafeln gedient hat. Nur von einem Teile sagt er ausdrücklich, daß sie als Grabstelen zu betrachten sind; daß dies auch von den übrigen gilt, darf man wohl vermuten, erscheint aber nicht völlig sichergestellt.

Was die äußere Form dieser Grabsteine im allgemeinen betrifft, so zeigt dieselbe in den meisten Fällen den architektonischen Aufbau einer Aedicula. Sie erscheint entweder als Nische mit muschelgezierter Halbkuppel (Fig. 1), oder als flacher Giebel (Fig. 2), stets von zwei Pilastern flankiert. Da drängt sich sehon auf den ersten Blick die Erinnerung an eine ganz bestimmte altchristliche Denkmälergruppe auf, die auch in ihrer zwecklichen Bestimmung eine Verwandtschaft mit den koptischen Grabstelen zeigt. Die ravennatischen Sarkophage sind es, die in der Regel an ihren Schmalseiten die Rund- oder Spitzgiebel-Architektur aufweisen, mit symmetrisch angeordneten Füllmotiven. Auch die nach oben ausstrahlende Muschel in der Halbkuppel, die Gayet merkwürdigerweise für eine Palme verkannt hat, ist den ravennatischen Sarkophagen besonders eigen (Garrucci V 336 u. a., mit darüber schwebendem Vogel, völlig gleich Gayet XVI 21 bei Garrucci V 322), desgleichen der an den koptischen Grabstelen so häufig wiederkehrende doppelte Blattkranz um das Monogramm Christi (Garrucci V 345), in dessen Kreisführung Ebers (S. 38) die geflügelte Sonnenscheibe nach Abwerfung der Flügel erkennen wollte.

Erscheint somit das architektonische Grundschema der Grabstelen in seinen Beziehungen zur spätrömisch-byzantinischen Kunst klargestellt, so läßt sich auch hinsichtlich der Einzelmotive ein ähnliches Verhältnis feststellen. Hinsichtlich eines Elementes allerdings muß der Zusammenhang mit national-ägyptischer Kunstsymbolik bedingungslos zugestanden werden: es ist dies das Henkelkreuz, das Onch, das an den Grabstelen häufig an Stelle des griechischen Kreuzes getreten ist.

Dies scheint der Ausgangspunkt gewesen zu sein, der Ebers dazu geführt hat, auch in anderen anscheinend ornamentalen Motiven Zusammenhänge mit den Hieroglyphen zu erblicken. So will er im Kapitäl von Fig. 1 eine verdoppelte Straußenfeder erblicken, wo man doch unbefangenerweise nichts anderes als die Akanthus-Profilblätter eines spätantiken Kapitäls erkennen kann. Weniger sicher spricht er sich hinsichtlich der gerieften Pilaster selbst aus, auf denen jenes Kapitäl ruht, und worin ihm Anklänge an das "Rückgrat des Osiris" entgegenzutreten scheinen.

Eine Anzahl von Aediculae ist mit menschlichen Figuren gefüllt, welche die Hände zu den Seiten emporheben. Dass wir im Aufheben



Figur 1. Nach Gayet.

der Hände nichts anderes als den Gestus der altchristlichen Oranten (z. B. Rossi, Roma Sotteranea II 50) zu erblicken haben, hat selbst Gayet zugegeben; dagegen möchte Ebers darin "sicher" (S. 22) eine Anwendung der entsprechenden Hieroglyphe erblicken. In Kreislinien ist er ferner geneigt das Überbleibsel der geflügelten Sonnenscheibe zu erkennen, der man die allzu verdächtigen Flügel weggenommen hat. Gelegentlich wird dann die Kreislinie mit Blättern besetzt (S. 38) und auf solche Weise wäre der Blattkranz um das Monogramm Christi entstanden.

Uräusschlangen sieht er in den gekrümmten Linien des Blattfächers der Eckakroterien, wie sie sich auch auf dem als byzantinisch zugestandenen Bruchstück bei Gayet Taf. VI Fig. 7, wie an so zahlreichen Sarkophagen ravennatischer u. a. Provenienz wiederfinden.

Hinsichtlich des "Vogels mit bienenförmigem Schwanz", wovon ein Paar in Fig. 2 unter dem Giebel steht, ist Ebers dem Sachverhalte näher gekommen als Gayet, der darin ein phantastisches Insekt, bestimmt den heiligen Geist zu symbolisieren, erblicken wollte, während



Figur 2. Nach Gayet.

ihn Ebers als den Vogel Phönix erklärt. Zweifellos ist es aber der altchristliche Pfau, kenntlich durch den Schopf auf dem Kopfe und den — auf den Stelen eben schematisch gezeichneten — Schweif. In den Katakomben kommt er bekanntlich häufig radschlagend vor, und selbst hiefür liegt ein Beispiel vor auf einer koptischen Grabstele bei Gayet Tafel LV 71.

Für die Hasen, die in Fig. 2 zweimal symmetrisch gepaart wiederkehren — unten mit einander zu-, oben mit abgewandten Köpfen —
hat Ebers gleichfalls (S. 44) weitläufige Ableitungen aus nationalägyptischem Gebiete versucht, wo wir doch Hasenpaare aus altchristlich-byzantinischem Gebiete genug zur Verfügung haben (z. B. im
Baptisterium Ursianum in Ravenna, Garrucci VI 606). Gerade die
rhythmisch wechselnde Behandlung der symmetrischen Tierpaare in
Fig. 2 macht den Zusammenhang mit der spätrömisch-byzantinischen
Dekorationskunst besonders augenfällig.

Die aus einer Vase emporwachsenden Weinrebenranken, unter symmetrischer Verschlingung, sind nicht minder ein Produkt hellenistischrömischer Ornamentik; die symbolischen Bezüge auf Wein (und Brot) mögen richtig sein, aber die Wurzel des Motives liegt sicher in der spätklassischen Antike, die ja dasselbe gerade innerhalb des Gräberkults (Santa Costanza) mit besonderer Vorliebe verwendete, und es kann daher nicht auf eine neue Erfindung der koptischen Christen zurückgehen, wie Ebers (S. 42) möchte. Das gleiche gilt von dem ornamentalen Laubwerk auf den Grabstelen überhaupt. Gayet bezeichnet es als von der heimischen Vegetation Ägyptens entlehnt, und doch ist es nichts anderes als der spießige zackige scharfausgeschnittene Akanthus der frühbyzantinischen Zeit, wie wir ihn u. a. in Ravenna so vielfach vorfinden. Ebers, der die Möglichkeit gelegentlicher Verwendung hellenischer Ornamentformen (S. 57) im allgemeinen zugesteht, hat vielleicht das Blattwerk auf solche Wurzel zurückgeführt; gleichwohl scheint er ein recht charakteristisches Blattmotiv, die Palmette in byzantinischer Fortbildung (Fig. 1, in den oberen Zwickeln rechts ein Doppelblatt, links ein Blatt mit Traube) mit ihrem unverkennbaren, in der Natur nirgends vorfindlichen Volutenkelch nicht deutlich erfaßt zu haben, da er in demselben (nach einem anderen Beispiele Gayet Taf. XX 25) das altchristliche Symbol eines Ankers zu erkennen glaubt. Vollends sind die Rankenführungen in den Bordüren durchaus der klassischen Antike entlehnt.

Diese Zusammenstellung, womit übrigens die charakteristischen Motive<sup>1</sup>) an den koptischen Grabstelen so ziemlich erschöpft sind, scheint uns wohl zu dem Schlusse zu berechtigen, daß, wenigstens soweit die Ornamentik in Betracht kommt, von einer umfassenderen Heranziehung altägyptischer Kunstsymbole und Hieroglyphen, und vollends von einer völlig und grundsätzlich "neuen" Kunst nicht wohl

<sup>1)</sup> Für Fisch, Krug, Adler, Löwe, Taube u. s. w. ist die Widerlegung im einzelnen überflüssig.

gesprochen werden kann. Das Gleiche bestätigt die Betrachtung der figürlichen Szenen. Von den Oranten war schon oben die Rede. Daßs die sitzende Madonna mit dem Kinde recht mäßig ausgefallen ist, muß dem gesunkenen Können einer Provinzialkunst um so eher zu gute gehalten werden, als ja in Byzanz selbst zur Zeit Justinians die Leistungen in der Steinskulptur aller Art kaum mehr als mittelmäßige genannt werden können. Man braucht also aus dem Umstande, daß die Darstellung menschlicher Figuren auf handwerklichen Dutzendwerken im fernen Ägypten nicht besonders glücklich ausgefallen ist, noch nicht auf eine bewußte asketische Negation des Formschönen und Reizenden zu schließen. Zwei Bildwerke befinden sich aber allerdings darunter, die in der That Eigentümlichkeiten aufzuweisen haben.

Das eine ist das Relief eines Reiters (Gayet Taf. 86, Ebers S. 31); unter den Beinen des Pferdes befindet sich anscheinend ein Vierfüßler, hinter dem Reiter ein Stier mit einer Scheibe darüber. Der Reiter hält anscheinend eine Lanze, um sein Haupt webt ein Nimbus, darüber angeblich ein Dreieck, worin Ebers symbolische Beziehungen zur Dreifaltigkeit erblicken möchte. Bezeichnet der Nimbus einen Heiligen, so ist der Schluss auf einen St. Georg kaum abzuweisen, wenn auch das erlegte (?) Tier unter dem Pferd nicht deutlich genug erkennbar ist. Aber unter den ägyptischen Gewandverzierungen (Wiener Katalog Taf. XIII) haben sich Reiter auf der Löwenjagd gefunden, die gleichfalls Nimben tragen, und ihrer Beschäftigung nach doch kaum als Heilige gelten können. Umgekehrt sind die beiden Madonnen bei Gayet (Taf. IX und XXVIII) ohne Nimbus geblieben. Ebers bringt die interessante Parallele eines reitenden Horus als Krokodilltöter. Eine Entscheidung über die Bedeutung des angeblichen St. Georg-Reliefs ist heute noch nicht zu treffen; doch wird man selbst damn, wenn Ebers' Deutung sich in allem als richtig herausstellen sollte, noch nicht so weitgehende Konsequenzen daraus ziehen dürfen, wie es geschehen ist. Selbst dann nicht, wenn uns in dem zweiten Relief von auffälliger Beschaffenheit (Taf. XC n. 101) in der That eine heil. Familie vorläge. Wir gewahren daselbst eine nackte weibliche Figur, auf dem altägyptischen Stuhl sitzend und ein Kind säugend, vollkommen in der typischen Haltung der horussäugenden Isis, mit einziger Ausnahme des Gesichtes, das sie en face dem Beschauer zuwendet. Rechts von ihr steht ein Mann, gleichfalls geradeaus blickend, in klassisch drapierter Gewandung. Über der Szene wieder zweifellos altägyptische Symbole.

Wir beginnen allmählich klarere Einsicht zu gewinnen in das Verhältnis zwischen Hellenismus und national-ägyptischer Kunst. Weit zäher als irgend eine andere der altorientalischen Künste hat die ägyp-

tische dem übermächtigen Ansturm des Hellenismus Trotz geboten. In ptolemäischer Zeit mochte noch lange zwar in den Städten griechische Bildung und griechisches Wesen geherrscht haben, während dagegen auf dem flachen Lande die Bevölkerung ihren alten Religionsvorstellungen und der hergebrachten Kunstsymbolik und Kunstmythologie lebte. Ja die ägyptische Kunst ist die einzige gewesen, die - soweit wir sehen — es zustande gebracht hat, hellenistische Kunstformen in ihren eigenen Stil umzugestalten: den Beweis hiefür liefert der Tierkreis von Dendera. Doch der Hellenismus war einmal das mächtigere Element: mit der Zeit drang er auch in die unteren Volksschichten ein, und zur Zeit, als noch Kaiser Decius getreu der römischen Kultuspolitik in einen ägyptisch-nationalen Tempel einen Flammenständer weilte, war gewiß im lebendigen Kunstschaffen auf ägyptischem Boden der Hellenismus bereits zur schrankenlosen Herrschaft gelangt. Aber noch standen die alten, für die Ewigkeit gebauten Tempel und die Kolosse aufrecht, und waren die Gräber offen für den Beschauer, um ihm die eigentümliche künstlerische und kulturelle Vergangenheit dieses Volkes zu offenbaren, - zu einer Zeit, da von Gott Assur und Melkart kaum mehr ein Stein Kunde gab. Daher wohl die gelegentlichen Reminiszenzen an altägyptische Kunstformen bei gewissen Werken der römischen Kaiserzeit. Aber mehr darin zu erblicken, als bloße altertümelnde Reminiszenzen, fehlt denn doch aller ernstliche Grund. den Tausenden von Textilfunden hat man Mühe, das eine oder andere Motiv zu finden, das an Ägyptisch-Nationales anklingt. In gleicher Weise bildet die angebliche heil. Familie bei Gayet Taf. XC eine solche Ausnahme. Wenn ein so weitumfassendes Zurückgreifen auf die Hieroglyphik und Kunstsymbolik der Altägypter, wie es Ebers vorzuliegen scheint, in der That nachzuweisen wäre, dann würden natürlich jene vereinzelten Reminiszenzen eine wesentlichere Bedeutung gewinnen. Aber wie gezeigt wurde, sind die vermeintlichen Kunstsymbole sämtlich Motive aus dem wohlbekannten Apparat der spätantik-altchristlichen, insbesondere der ravennatischen Dekorationskunst, denen ja gewiß vielfach symbolische Bedeutung beigemessen worden sein dürfte, ohne daß wir aber die Wiege dieser Deutung in Ägypten suchen müßten. Das einzige Henkelkreuz macht eine Ausnahme; vermutlich wurde es schon vor der konstantinischen Ara als nationale Kreuzform neben dem griechischen Typus zur Anwendung gebracht.

Bei Gayet finden sich auch zwei Mumiendecken abgebildet, die aber mit den Skulpturen keineswegs in eine Zeit- und Stilrichtung verwiesen werden dürfen. Die daran zur Darstellung gebrachten Motive sind ausschließlich heidnisch-ägyptisch, allerdings unter mehrfacher Einmengung klassisch-antiker Formen. Aber ich vermag daran weder ein "apokalyptisches Tier", noch einen schwebenden Engel zu entdecken, und das völlige Fehlen jedes unzweifelhaft christlichen Emblems, insbesondere des Kreuzzeichens, scheint wir ein zwingender Beweis zu sein, daß die betreffenden Mumiendecken nicht zu christlichen Leichen gehört haben können.

Nichtsdestoweniger ist die Ebers'sche Schrift auch in ihren Irrtümern lehrreich. Selbst abgesehen von der glänzenden litterarischen Fassung, verleihen die vielseitige Belesenheit, die Kenntnis von Land und Leuten, und nicht zum allerwenigsten die Seherkraft des Dichters, der verborgene geistige Bezüge auch dort wahrnimmt, wo sie der gewöhnlichen Scharfsichtigkeit des Gelehrten entgehen, der Schrift einen Wert, den jeder Forscher auf dem Gebiete der altchristlichen Archäologie und der spätantik-frühmittelalterlichen Kunstgeschichte dankbar wird anerkennen müssen.

Und auch Gayets Aufstellungen haben für uns durchaus nicht bloß den Wert eines zur Wahrheit führenden Irrtums. Bei ihm begegnen wir u. a. der so richtigen Erkenntnis, dass die wesentliche Bedeutung der koptischen Kunst in der durch diese hergestellten historischen Verbindung zwischen klassischer Antike und Kunst der Islamvölker liegt. Nur möchten wir eine Korrektur dahin vornehmen, dass die koptische Kunst eben nur eines der Bindeglieder ist, die hier in Betracht kommen, oder noch besser gesagt, eine provinzielle Spielart des großen umfassenden spätrömisch-byzantinischen Kunstgebietes, aus welchem die Islamkunst hervorgegangen ist. Auch ist Gayet nicht bei einer bloßen allgemeinen Aufstellung dieses Satzes stehen geblieben, sondern hat eine bestimmte Vorstellung von dem bezüglichen Entwicklungsgange geäufsert, im Augustheft der Gazette des beaux-arts S. 148 f. Dieselbe ist ganz richtig, betrifft aber nur das beschränkte Gebiet der polygonalen Flächenfüllungen in der sarazenischen Kunst; der Wechselbezüge sind zweifellos noch viel mehr vorhanden. nächste Aufgabe wird es nun sein, die übrigen koptischen Kunstdenkmäler aus spätantiker und frühmittelalterlicher Zeit, vor allem die große Masse der Textilfunde zur vergleichenden Betrachtung und Be-Wir werden dann gewinnen ein Bild der arbeitung heranzuziehen. oströmischen Kunst auf ägyptischem Boden und des Werdeprozesses der sarazenischen Kunst.

## Quelques observations sur la chronique de Laomédon Lacapène.

Mr Spyr. Lambros en faisant des recherches dans la Bibliothèque Nationale de Paris en 1878 porta son attention sur un nom jusque là inconnu de chroniqueur byzantin: le nom de Laomédoi Lacapène. Quoique ce nom se trouve dans un manuscrit italien du 17<sup>me</sup> siècle, recueil de fragments traduits de divers écrivains byzantins, l'existence même de cet auteur inconnu dans la chronographie byzantine pouvait être d'une grande importance parce qu'elle donnait à supposer une chronique inédite. M. Lambros lui-même avait indiqué dans le catalogue de M. Miller un manuscrit grec portant le nom de Lacapène. Ainsi il était assez probable que l'on pouvait trouver de nouveaux faits pour l'histoire byzantine dans la chronique inédite de L. Lacapène.

Comparant les fragments italiens de la Bibl. Nationale de Paris avec la chronique de Michel Glycas, M. Lambros trouva que le contenu en était le même. Mais avant d'avoir pris comnaissance de la chronique qui se trouve dans la bibliothèque de l'Escurial et qui est mentionnée dans le catalogue de M. Miller sous le nom de manuscrit Lacapène, on ne pouvait affirmer définitivement que ce fût une copie de Glycas et non une œuvre originale. 1)

La description de notre manuscrit dans le catalogue de M. Miller est fort brève et outre cela un peu inexacte. D'après lui cette chronique raconte les événements ἕως τῆς βασιλείας Ἰωάννον τοῦ Τζιμισκῆ, d'un autre côté il cite ces mots de la fin de la chronique — τῆς βασιλείας διάδοχον καταλιπὼν τὸν νίὸν αὐτοῦ τὸν Κωμνηνὸν Ἰωάννην — d'où l'on peut voir qu'elle traite des faits historiques jusqu'au règne de Jean Comnène. Si l'on en croit le premier témoignage, on pourrait considérer la chronique de Lacapène comme une œuvre originale et même appartenant au genre des chroniques de famille, par conséquent présentant un grand intérêt pour l'histoire du 10<sup>me</sup> siècle.

<sup>1)</sup> Lambros, Bulletin de correspondance hellénique 1878 p. 516; Ίστοριπὰ Μελετήματα 1884 σ. 145—151; Miller, Catalogue des Manuscrits grecs de la bibliothèque de l'Escurial, p. 105; Graux, Essai sur les origines du fond grec de l'Escurial, p. 383.

Telles étaient les considérations qui me firent entreprendre un voyage à Madrid pour prendre connaissance de la chronique de Laomédon Lacapène. Ce manuscrit porte pour titre l'inscription suivante tracée de la main de Nicolas de la Torre:

Λαομέδοντος Λακαπηνοῦ μεγάλου έταιρειάρχου Χοονικόν μετά φυσιολογίας κατ' έπιτομήν, έως της βασιλείας 'Ιωάννου τοῦ Τζιμισκή. ἀκέφαλος.

Avant tout il faut remarquer que l'original, sur lequel notre Manuscrit fut copié au 16<sup>me</sup> siècle, n'avait pas de commencement, c'est-àdire que les premiers feuillets manquaient (ἀκέφαλος), par conséquent le titre aussi manquait. Le nom de Laomédon Lacapène a été placé dans le titre non par le copiste, mais par une autre personne, par Nicolas de la Torre, qui a fait la description du manuscrit. De la Torre n'a pas prêté assez d'attention à ce manuscrit, car il a écrit qu'il y est question d'événements qui vont jusqu'à la mort de Jean Tzimiscès, tandis que les derniers mots de la chronique parlent de Jean Comnène et non de Tzimiscès. M. Miller n'a pas remarqué la faute de de la Torre et l'a répétée dans son catalogue des manuscrits de l'Escurial. La raison qui leur a fait mettre dans le titre le nom de Lacapène nous est inconnue. Peut-être était-ce le propriétaire du manuscrit?

Dans tous les cas après la collation que j'ai faite du manuscrit de l'Escurial avec la chronique de Michel Glycas il ne me reste aucun doute sur la non-existence de la chronique de Laomédon Lacapène, cur le manuscrit de l'Escurial n'est qu'une des copies de l'histoire de Glycas.

Ce manuscrit ne présente donc qu'un certain intérêt au point de vue de la critique du texte de Glycas. Les observations suivantes peuvent prouver, combien l'édition de Bonn de Glycas laisse à désirer.

Fol. 2<sup>r</sup> γίνεται καὶ παρὰ τὴν τῶν ύπογείων ἀνέμων κίνησιν, διὰ γὰρ τοῦτο καὶ ἐπὶ τῶν μεγάλων σεισμῶν άνεμοι τῷ τότε οὐκ εἰσίν

f. 212r έμτοτε γάο καὶ τὸ ημισυ μέρος τοῦ ίππικοῦ καὶ καταντικοὺ τοῦ βασιλικοῦ καθίσματος νεκρὸν προηγορεύθη

fol. 225 δεηθέντος οὖν τοῦ πατριάρχου τε 'Ρωμανοῦ καὶ τῶν θεοφιλων επισκόπων του Θεού περί τούτου τοῦ φιλοπόνου καὶ ἐλεήμονος, άπεκαλύφθη τινὶ έγκλείστω, έώρα γὰο ἔνθεν μὲν

Michaelis Glycae ed. Bonnae p. 13, 3 γίνεται...καὶ ἐπιόντων μεγάλων σεισμών...

p. 496, 6 ...νεμοά προσηγορεύθη

p. 523, 3 δεηθέντων...περλ τούτου, ἀπεκαλύφθη . . . έώρα γὰο ἐντεῦθεν

f. 227 τότε ὑπ' αὐτοῦ συντοιβόμενα τὰ τείχη μεγάλως ἐδονήθησαν, τότε ιβ' νομισμάτων ἐπράθη ὁ μόδιος

f. 233° ... 'Αμεομουμνῆ ζήτησις... δ 'Αμεομουμνῆς μαθών...

Ibid. χάρισμα χουσίου

Ibid. παρὰ πατριάρχου Ἰωάννου τοῦ μάγου

f. 230° δ δε Ζωναρᾶς φησίν ὅτι τῆ μεν ἀληθεία υίὸς ὁ Δέων τοῦ Μιχαὴλ

f. 240<sup>τ</sup> ... δ μέντοι Φώτιος ἀελ διψῶν τοῦ θρόνου καλ σπεύδων ἐπιτεύξασθαι πάλιν τῆς ἐκκλησίας τοιόνδε τι βαθύτερον τρόπον καλ σκολιὸν τεχνᾶται

Ibid. of de Pag

Ibid. Θεοσημείας

†. 244 μετ' οὐ πολὺ δὲ καίσαο ἀναγορεύεται καὶ διαδήματι στέφεται ἐπιτροπῆ τοῦ βασιλέως Κωνσταντίνου. κρατεῖ τοίνυν...

Ibid. πρός καταλλαγάς ἔρχονται

Ibid. αὐτοπροσώπως

f. 245 δ μέντοι 'Ρωμανός . . . ώς φύλαξ μεν αίτεῖται

Ibid. βασιλέα έαυτον ἀνηγόρευσε, προς δὲ καὶ τοὺς υίοὺς αὐτοῦ πρότερον ἀνηγόρευσεν, εἶτα τὸν πορφυρογέννητον

f. 247° ἀνάδοχος ἐγένετο τῶν τῆς Θεοφανοῦς παιδῶν ένός

Ibid. δ μέντοι Πολύευντος καίπες φανεςῶς είδως ἐπιοςκοῦντα τὸν Στυλιανὸν ὑπὲς τοῦ βασιλέως ὀμνύοντα τὸ τῆς συντεχνίας..

f. 249 έσπούδαζε δε καὶ νόμον θεϊναι τοὺς ἐν πολέμφ ἀποθυήσκοντας τιμᾶσθαι ὡς μάρτυρας p. 527, 10 τότε ὑπ' αὐτῶν ....τότε ιβ΄ νομίσματα...

p. 540, 8. 12 'Αομεμουμνη ζήτησις ... δ 'Αομεμούμνης μαθών

p. 540, 16 χάρις χουσίου

p. 541, 1 παρὰ πατριάρχου Ἰωάννου τοῦ μεγάλου

p. 551, 22 . . . . τῆ μὲν ἀληθεία υίὸς τοῦ Μιχαήλ

p. 552, 19—20 δ μέντοι Φώτιος . . . σπουδεύων . . . τοιόνδε τι βαθύτοοπον καὶ σκολιὸν τεχνᾶται

p. 553, 4 of δε Ψωσοί

p. 553, 6 θεοσημίας

p. 558, 1—2 ... Καίσαο ἀναγορεύεται καὶ διαδήματι στέφεται. ἐπίτοοπος τοῦ βασιλέως Κωνσταντίνου 'Ρωμανὸς ὁ Δακαπηνὸς κρατεῖ....

p. 558, 6 ποὸς καταλλαγὰς ἔοχεται

p. 558, 8 ποοποοσώπως

p. 560, 19 ώς φύλαξ μέν έσεϊται

p. 561, 1 βασιλέα έαυτον ανηγόρευσεν, εἶτα τον πορφυρογέννητον

p. 569, 7 ...τῶν τῆς Θεοφανοῦς ένὸς παιδίου

p. 569, 12 ... Πολύευκτος, καίπεο φανερῶς ἐπιοριοῦντα εἰδὼς τὸν Στυλιανὸν, τὸ τῆς. συντεκνίας

p. 572, 5 . . τους εν πολέμοις θνήσκοντας

δύλου

f.  $252^{\rm r}$   $^{\rm r}$ 

Ibid. Μιχαήλ τοῦ Σπονδήλ

f. 253 <sup>v</sup> Πατζινάκαι

f. 259 είς Τοιβαλον ἔοχεται

f. 259° of Pág

Ibid. καὶ δ βασιλεὺς ὑπαντιάζει αὐτοὺς ἔν γε τῷ Φάοῷ

Ibid. χιλιάδων

p. 595, 10 χιλιάδες

p. 584, 4 Πατξινάναι

p. 595, 7 of Pwooi

p. 580, 19 πρατήσας έτη ε΄

p. 581, 6 Μιχαήλ τοῦ Σπον-

p. 594, 5 εἰς Τοιβαλῶν ἔοχεται

p. 595, 9 . . . εν γε τῷ φόρῷ

f. 273 θνήσκει οὖν ἐκεῖσε τῆς βασιλείας διάδοχον καταλιπών τὸν υίὸν αὐτοῦ τὸν Κομνηνὸν Ἰωάννην. Τέλος.

Odessa.

Th. Uspenskij.

## Handschriftliches zu Ignatios Diakonos.

Im ersten Bande dieser Zeitschrift (S. 415 ff.) hat Carl Friedrich Müller einen Aufsatz über die in europäischen Bibliotheken aufbewahrten Handschriften der Tetrasticha des Ignatios Diakonos veröffentlicht und mehrere neue Lesarten mitgeteilt; ebenso hat er bekanntlich die Tetrasticha im Jahre 1886 meist nach älteren Drucken herausgegeben. In beiden Arbeiten aber scheint er eine Handschrift übersehen zu haben, die älter ist als alle von ihm berücksichtigten. Schon im Jahre 1885 habe ich sie verglichen und einige Notizen darüber veröffentlicht. Damit nun diese Handschrift nicht in Vergessenheit gerate, halte ich es für angemessen und glaube zugleich der Wissenschaft einen Dienst zu erweisen, wenn ich den damals veröffentlichten Artikel (ξλλην. φιλολογ. σύλλογος παλαιογο. δελτίον 1885 σ. 46—47) hier neu bearbeitet den Lesern vorlege.

Der fragliche Codex befindet sich in der Bibliothek des Klosters τῆς Θεοτόχου auf der Insel Chalki. Im Jahre 1884 habe ich eine genaue Beschreibung von ihm gemacht und ihm die Nummer 64 gegeben, die er wahrscheinlich jetzt noch trägt. Über seinen gesamten Inhalt werde ich an einer anderen Stelle dieser Zeitschrift berichten; für Müllers Zwecke wird die Angabe genügen, daß die Rückseite des dritten Blattes und beinahe das ganze vierte 46 Tetrasticha enthalten, von denen ich der paläographischen Schwierigkeiten wegen oder aus sonst einem Grunde die vier letzten beiseite gelassen habe. Doch genügen auch die von mir kopierten, um den hohen Wert der Handschrift klar Durch Müllers umfassende Untersuchungen bin ich nun zu der Ansicht gekommen, daß die Handschrift in Chalki vielleicht genau die Anordnung der Tetrasticha des Ignatios bewahrt hat, die dieselben in älteren Handschriften hatten, und daß einer zukünftigen Ausgabe diese Handschrift mehr als alle von Müller behandelten zu Grunde gelegt werden muß.

Es geht dies zunächst aus dem Alter des Codex hervor; denn während die älteste der von Müller bekannt gemachten Handschriften dem 14. Jahrhundert angehört, ist die in Chalki befindliche, wie die Schrift beweist, das Werk eines Schreibers aus dem 13. Jahrhundert; ferner bietet dieser Codex eine ganz neue Überschrift der Tetrasticha, "Noυθεσίου Ἰγνατίου καὶ Βαβρίου", die, wie ich bei Müller sehe, in keiner anderen Handschrift erhalten ist. Einen weiteren Beweis bieten viele abweichende Lesarten, von denen ich einige besonders wichtige schon früher mitgeteilt habe, die ich aber nun sämtlich angeben werde. Schließlich bestätigt dieser Codex, was Müller nach Vergleichung der übrigen Handschriften vermutete, daß nämlich einige Tetrasticha nicht den Ignatios, sondern irgend einen anderen Schriftsteller zum Verfasser haben.

Zum Beweise will ich hier zunächst die Tetrasticha außer den vier letzten in der Reihenfolge der Handschrift aufzählen, indem ich die Nummern des ersten Müllerschen Druckes zu Grunde lege; die von mir, Eberhard (1875) und Müller nachträglich gedruckten Gedichte sind durch ein † bezeichnet. Die Anordnung ist folgende: †, 13, 8, †, 32, †, 30, 38, 51, 49, 28, 27, 12, 11, 21, 16, 14, 25, 42, 44, 47, 41, 34, 37, 18, 5, 20, 2, 26, 23, 24, 36, 9, 50, 35, 22, †, 46, 3, 40, 43, 15.

Die Nebeneinanderstellung dieser Zahlen bestätigt deutlich Müllers Vermutung, daß einige der von ihm herausgegebenen Tetrasticha nicht von Ignatios verfaßt zu sein scheinen. Es sind dies nach seinen Untersuchungen — außer dem 52., über das ich nichts sagen kann, da ich die vier letzten Tetrasticha der Handschrift beiseite ließ — Nr. 1. 4. 7. 10. 17. 29. 33. 39. Alle diese fehlen, wie man sieht, thatsächlich in unserem Codex, ein deutlicher Beweis, daß hier die ursprüngliche Anordnung des Schriftstellers erhalten ist.

Einige Angaben sind nötig über die durch ein † bezeichneten Tetrasticha. Das erste Kreuz bezeichnet ein Gedicht, das in der Ausgabe Müllers fehlt und ihm vielleicht auch heute noch unbekannt ist, obschon ich dasselbe im Jahre 1885 (Ελλ. φιλολογ. συλλ. σ. 47) veröffentlicht habe. Ich drucke es jetzt wiederum ab.

Ποὸς τοξικὴν ἤοιζε πατοὶ Λοξίας, ἀπ' ἀντολῶν δ' ἔπεμπεν εἰς δύσιν βέλος: δ Ζεὺς δὲ τοῦτον εἰς τοσοῦτον ποοφθάσας ἔφη στοαφείς: 'ὧ τέκνον, ποῦ σε ποοσβάλω;'

Es ist überflüssig, darauf hinzuweisen, daß dieser Fabel die 68. des Babrios (Schneidewin) zu Grunde liegt; ebenso ist allgemein bekannt, daß wir eine kurze prosaische Bearbeitung bei Korais Nr. 187 finden; in welchem Verhältnis aber diese Erzählung zu den bei den alten Schriftstellern erhaltenen ähnlichen Überlieferungen steht, braucht hier nicht erörtert zu werden.

Das zweite † bedeutet das vierte Tetrastichen der Handschrift, das ich früher zum ersten Male genau nach der Überlieferung edierte. Müller hat es jetzt ohne Kenntnis meiner Publikation mit mehreren Varianten wieder gedruckt (Byz. Z. I 433). Da die Handschrift in Chalki jedoch nach meiner Meinung das Gedicht in seiner ursprünglichen Gestalt bewahrt hat, so lege ich hier den Text dieses Codex zu Grunde:

Κλοιῶ λύκος πάχιστον είσοοῶν κύνα, δήσας τίς ἐξέθοειβε τοῦτον ὡς δ' ἔφη· 'κυνηγός· ἀλλὰ τοῦτο μὴ πάθη λύκος· ἐμοὶ φίλος λιμὸς γὰο ἢ κλοιοῦ βάρος.'

Die Lesarten der Handschrift " $\imath\acute{\alpha}\chi\iota\sigma\iota\sigma\iota$ ", " $\delta\epsilon\iota\acute{\sigma}\iota\sigma\varsigma$ ", " $\imath\acute{\alpha}\vartheta\sigma\iota$ " und " $\delta\varsigma$   $\delta$ "" habe ich hier beseitigt. In meiner zweiten Abschrift hatte ich zuerst geschrieben  $\delta\varsigma$   $\delta$ "  $\epsilon\acute{\varphi}\eta$ , dann aber für das  $\delta$ " ein  $\epsilon\~{\delta}$  eingesetzt in der Meinung, daſs dies in der Handschrift stünde; meine erste noch erhaltene Abschrift aber bezeugt, daſs die Handschrift  $\delta$ , nicht  $\epsilon\~{\delta}$  bietet. Deshalb habe ich die Änderung Müllers  $\delta\varsigma$   $\delta$ " in den Text aufgenommen.

Das dritte Kreuz bezeichnet das jetzt wohl zum ersten Male gedruckte sechste Tetrastichon, das folgendermaßen lautet:

"Ηοιζε Βοροᾶς Ἡλίφ καιοῷ κούους τίς ἄρα γυμνώσειε πρῶτον ἀμφίων; Βορρᾶς μὲν ἔπνει, σφίγγε δ' ὁ τλήμων ξάκη θαλφθεὶς δὲ λοιπὸν δῶκε πέπλους Ἡλίφ.

Ein Wort erschien mir nach der Abschrift aus dem Codex zweifelhaft, "ξάκη", wofür ich zuerst "ξάκους" las, bei der zweiten Abschrift "ξάκη". Die Fabel hat ihren Ursprung in der 18. Fabel des Babrios, mit welcher die 82. des Äsop und die aus Plutarch stammende 82 b zu vergleichen ist.

Das vierte Kreuz bezeichnet das 37. Gedicht der Handschrift, das Eberhard herausgab, wie ich aus Müllers Aufsatz ersehe; in der chalkischen Handschrift hat es diesen Wortlaut:

> Χηλῆ βοὸς πατεῖτο βατράχου τέχος ὁρμῆ δὲ μήτης εἶπεν 'ἢν ελάσω τῷ φόβῳ ' 'καὶ τί δ' ἄλλο', φησί, 'κἂν φεύγων ὅλη πρὸς οὐδὲν αὐτῷ, μῆτες, ἐμφεςὲς ἔση;'

Die Handschrift bietet  $\pi\alpha\tau\epsilon\tilde{\imath}$   $\tau o\tilde{\imath}$ . Mit dem Inhalt ist etwa zu vergleichen Nr. 28 des Babrios und Nr. 428 des Koraïs.

Dies ist im ganzen der Inhalt des Codex in Chalki. Ich werde jetzt die Nachworte nach der handschriftlichen Reihenfolge der Tetrasticha mitteilen. † τῶ ποούγοντι μὴ ἐρίζειν. — 13. κακοῖς μὴ συναγελάζεσθαι. - 8. έν φύσει οὐ δεῖ σεμνύνεσθαι. - † έν συμφοραῖς μη γαστρίζεσθαι. — 32. ἀργὰς ὕβρεων ἀναστέλλειν. — † τὸ πείθειν τοῦ βιάζεσθαι ἀνντικώτερου. — 30. άλλοτρίοις κακοῖς μὴ ἐπιχαίρειν. — 38. τὸ ἐν καιρῷ άογεῖν ἀσύμφορον. — 51. ἀδικίας μὴ κατάρχεσθαι. — 49. μὴ γελᾶν πτώμα τοῦ πλησίου. — 28. τὸ ἐν χερσὶ μικρὸν τοῦ ἐλπιζομένου μεγαλώτερον. — 27. ἀφέλιμον τοὺς αλτίους στοχάζεσθαι. — 12. φυλάττεσθαι τούς δμοφορούντας. — 11. τοῦ συνήθους τὸ ἐσόμενον ἀποόοπτον. — 21. παθείν αίτει τὰ προσήκοντα. — 16. βία καιρού μη ἀντιτάσσεσθαι. — 14. τὸ περισσὸν ταῖς ἀν(ο)χαῖς ἐπιβλαβές. — 25. ἐχθοῶν ἐπαίνοις μή πιστεύειν. — 42. φυλάττεσθαι δεῖ πολεμίων ὑποκοίσεις. — 44. κακοὺς οὐ δεῖ εὐποιεῖν. — 47. ὅτι τοῖς μὴ ἀφελοῦσι τὸ βλάπτειν παρέπεται πολλάχις. — 41. τὰ παρὰ τὴν ἀξίαν ἄτιμα διαβάλλονται. — 34. (unleserlich). — 37. α μη ήσκηταί τις, οὐδὲ δεῖ μετιέναι. — 18. τὸ ἀμφίβολον ποινωνίας ἄπιστον. — 5. τὸ ἐκ πείρας ////////////////// — 20. τὸ σωθηναι άδύνατον και χαρίζεσθαι δεκτέον. — 2. έν άγνοία των άδικημάτων τὰ δίκαια εὔπορα. — 26. κατὰ τῶν ἀπόντων μὴ θρασύνεσθαι. — 23. τὰ ὀλέθοια πάθη ζημίαις ἴσαις θεραπεύονται. — 24. τὸ έξ έράνου θράσος αἴσχει διαλύεται. — 36. μέγα κέρδος τὸ ὑπὸ κακῶν μὴ βλάπτεσθαι. — 9. καιρφ μη θρασύνεσθαι. — 50. τύχης και το παν μέτρον Ισχύει. — 35. άδικία προφάσεως εύπορος. — 22. ά παραινεί τις, ποιείτω. — † μεγίστοις μή συνεκτείνεσθαι. — 46. άλλοτρίους μή άπδως έπτείνειν. — 3. φανερον άμαρτημα μή σοφίζειν. — 4(). των άγίων μη άναισθητείν. — 43. τοῦ πλείονος μη έραν. — 15. ὅτι τὸν έξουσιάζοντα δεῖ θυμοῦ κρατεῖν.

Von diesen 42 Nachworten, die mit der Zeit wohl auch als Sentenzen in Apophthegmensammlungen übergegangen sind, haben sich in den Ausgaben nur drei unversehrt erhalten (ed. Müll. 9, 22, 51), acht sind geändert worden, alle anderen sind verschwunden, und nur einige von ihnen finden sich in den von Müller behandelten Handschriften, z. B. die von Nr. 25 in cod. H, die von 21 in V und H. In welcher Weise die acht genannten Nachworte umgestaltet worden sind, mag man aus den folgenden Angaben erkennen. In Nr. 8 haben die Ausgaben und die Handschriften ὅτι ἐπ' ἀρετῆ oder nur ἐπ' ἀρετῆ, der Codex Chalcensis dagegen ἐν φύσει. Nr. 30. Aus μη haben die Abschreiber ου ου δει gemacht; übereinstimmend mit ihnen lese ich in meiner zweiten Abschrift ἐπιχαίοειν, doch bietet meine erste das vielleicht richtigere περιγαίσειν. - 49. Anstatt πλησίον (Cod. Ch.) schreibt der Cod. Laur. πέλας. — 27. Das ὀφείλομεν der Ausgaben ist verderbt aus ἀφέλιμον (Cod. Ch.). — 42. Übrig geblieben ist die Abkürzung "φυλάττεσθαι πολεμίων ὑπόκοισιν". -- 24. Auch dieser Epilog ist trotz der Deutlichkeit des Sinnes entstellt; die Ausgabe hat "ὅτι τὸ ἐξ ἐράνου κάλλος διαλύεται". — 22. ἃ ist zu δ geworden. — 3. Anstatt des in den Ausgaben gedruckten σαφίζεσθαι vermutete Müller richtig σοφίζεσθαι (cf. Cod. M.); der Cod. Ch. hat das ursprüngliche σοφίζειν erhalten. — 15. Bisher las man: "ὅτι ἐξουσίαν ἔχουτα οὐ δεῖ θυμοῦσθαι".

Ich lasse zum Schlus, um den Wert des Codex Chalcensis deutlich zu zeigen, die abweichenden Lesarten folgen, wobei ich den Text der Müllerschen Ausgabe in Klammern setze:

13. V. 3. σύ μοι] λέγων. V. 4. μαμοῖς ἔχει. — 8. ἀλλ' εἰ λέοντες είπεν ήδεσαν] άλλ' οι λέοντες είπεο ήδεισαν. || όντας] πάλιν. -30.  $\pi \circ \tau \tilde{\varphi} \mid \pi \circ \tilde{\tau} \mid \delta' \quad \tilde{\alpha} \nu \omega \vartheta \varepsilon \nu \mid \delta \tilde{\varepsilon} \quad \vartheta \nu \circ \tilde{\omega} \nu \mid \pi \circ \iota \varepsilon \tilde{\iota} \sigma \alpha \iota \mid \varepsilon \tilde{\iota} \nu \alpha \iota \cdot -38. \delta'$ έφησε· τί θέρους όντος έδρας] πρός αὐτὸν εἶπε· πῶς γὰρ οὐκ /////////// ώς έν θέρει εἴρηκεν] ός γ' έν θέρει προσεῖπεν. — 51. σύ με] auch im Cod. Ch. || βλῦσαι. — 49 V. 1. Μῦς ] auch im Cod. Ch. || εἶλκέ τις] έμφερε | V. 2. ἔστησαν | ἔστασαν. | V. 4. σῦν | μῦν. — 28 V. 1. πλησίον] πλτά. Υ. 3. χανων] χάνων | λαβεῖν ποέας] λαχεῖν ποέως | Υ. 4. καὶ τόδ'  $\hat{\pi}$ λι  $\hat{\pi}$ ιου  $\hat{\pi}$ ερ.  $\hat{\pi}$ ερ.  $\hat{\pi}$   $\hat{\nabla}$   $\hat{\nabla}$  "πνους] "πνου φησὶ μὴ τιμᾶς. — 12 V. 2. λέων] auch im Cod. Ch.V. 3. μάχης] λόγοις? — 11 V. 3. μόνας τρέμομεν. — 2 V. 1. πέρας V. 2. έξεμυκτήριζεν | άβουλίας | δυσβουλίας. | V. 3. ζημοί γάρ αὐτην] σιμι<sup>αχ</sup> δὲ ταύτης: das erste Wort lese ich σιμοῦται, wodurchvielleicht die Schwierigkeit dieser Stelle beseitigt wird. - 16 V. 3. πνεύματι | V. 4. δ' έκείνων | γάο αὐτῶν . . ἡμῖν. — 14. πηγαῖς έαυτης ποοσβλέπων δορκάς θέαν 1. V. 3, 4. ύ///θέ λέοντα φεῦγε δ' έκ μέσης θνήσκει πεδηθείς οἶς ἔχαιρεν είς μάτην. — 25. πόραξ τυρον έτρωγε. || V. 3. εὐθὺς δ' δ τοῦτον ρῖψεν] δ δ' ηπίως ἔκρωξεν, η δ' ἕλεν τυρον. V. 4. μόνον] δ' ἔφη. — 42 V. 1. είλεν έλουρος | V. 3. παρέλθεις. — 44 V. 2. θερμής | θέρους | V. 3. πάπτεινεν] καὶ πτείνει. || V. 4. τοὺς εὐεργέτας] τὰς εὐεργεσίας. - 47 V. 2. χεῖρα προὔτεινεν. - 37 V. 1. εἶλεν ἦλον. - 18 V. 1. πασι πέ $φυκε <math>\parallel V$ . 2.  $\mathring{η}$ λω λ. στ $ρουθ'' <math>\parallel$ . V. 3.  $\mathring{σ}$ ρνιν  $εκα > \parallel V$ . 4. θηοσλ. — 5. μακοᾶς] μακοδν. ||V.2.ποδς] εἰς ||V.4.δμφακίζουσι. - 20. "Ητει λαχεῖν ἀγροῖιον ἱππότης λαγὼν <sup>||</sup>. V. 2. λαβὼν] λαχων || χεοσίν ἠοώτα τοῦτον. 26 V. 1. Βέβλητό τις ποὸς στῆθος άετὸς βέλει. — 26 V. 1. κυνηγός τις τίν' εἶπε ||. V. 2. ἴχνος εἶδες || V. 3. δείξω] δίε  $\parallel V.$  4. ἰχνῶν κυνηγὸς εἶπ//////νου πλέονος. Vielleicht ist zu lesen: "ἰχνῶν κυνηγὸς εἶπεν οὐ ζητῶ πλέονος." — 23 V. 1. βάθος] βάθη [V. 4. γενοῦ] auch im Cod. Ch. — 24 V. 3. πρώτη δὲ δῶρον ή χελιδὼν ήρπάγει. — 36 V. 2. έλών τις γ. ἤτει χάριν. ∇. 3. ζῶον] σῶον. ∥ ἐκ λύκου] ἐξ ἐμοῦ ∥ ∇. 4. καὶ δῶοον ἄλλο φησὶ

πλὴν τούτου σκόπει. — 9 V. 1. ἔσμωπτε.  $\|$  V. 3. φησί. — 50 V. 2. εἶπε δὲ σθένων] εἶπεν οὖν μῦθον.  $\|$  V. 4. τοάγου δὲ καὶ ταύρου. -35 V. 1. μοι] μου  $\|$  V. 4. οὐ γὰρ λέγεις δίκαια πάγκακος πέλεις. -22 V. 2. παρατρέχεις  $\|$  V. 3. πρόσελθε  $\overline{μηρ}$ 0.  $\|$  V. 4. ἔψομαι wie Koraïs schrieb. -46 V. 1. παῖς] τις  $\|$  ἔργατα] ἐγκάτων  $\|$  V. 2. οἶμοι  $\|$  V. 3. φησὶ μὴ φοβοῦ τέκνον. -3 V. 3. μὴ] καὶ  $\|$  φήσεις  $\|$  V. 4. γ' ἔφησε  $\|$  πλέον] πλεῖον, wie Müller vermutete. -40 V. 2. Φοίβου δ' ὅπερ πᾶς προσκυνῶν πίπτει κάτω  $\|$  V. 3. τύφου. -43 V. 1. εἰσάπαν.  $\|$  V. 3. λαβεῖν θέλων] λαχεῖν πλέον.  $\|$  V. 4. μείζων, δ. ὥλεσε. -15 V. 1. εἶδε.

Petersburg.

A. Papadopulos Kerameus.

# II. Abteilung.

Aéovros τοῦ Σοφοῦ τὸ ἐπαρχιπὸν βιβλίον. Le livre du préfet ou l'édit de l'empereur Léon le Sage sur les corporations de Constantinople. Texte grec du Genevensis 23 publié pour la première fois par Jules Nicole. Avec une traduction latine, des notices exégétiques et critiques et les variantes du Genevensis 23 au texte de Julien d'Ascalon. Genève, Georg & Cio 1893. 102 S. gr. 4° (Extrait du tome XVIII des Mémoires de l'Institut National Genevois).

Herr Nicole, Professor zu Genf, hat auf der dortigen Bibliothek einen glücklichen Fund gethan, den er hier mit seinen Bemerkungen bekannt macht. Je befriedigender die vorläufige Bekanntmachung, je lehrreicher der Gegenstand, desto mehr gereicht es mir zur Genugthuung, daß ich zur Anzeige der Schrift veranlaßt worden bin.

Die Genfer Bibliothek enthält unter Nummer 23 der griechischen Hss. eine Papierhandschrift des 14. Jahrhunderts, welche von einem Kaplan der holländischen Gesandtschaft während seines Aufenthalts in Konstantinopel erworben worden und 1652 in die Genfer Bibliothek gelangt ist. Handschrift enthält "un double recueil de canons ecclésiastiques, auxquels on a mêlé un certain nombre d'édits impériaux et de pièces diverses" (— eine genauere Beschreibung wäre erwünscht gewesen —) und darunter angeblich eine kaiserliche Verordnung über die hauptstüdtischen Innungen, und einen Aufsatz des Baumeisters Julianus aus Askalon über die in Palästina beobachteten baupolizeilichen Vorschriften oder Observanzen. Der Aufsatz des Julianus ist von Harmenopulus in sein Handbuch II 4, 12 ff. - vermischt mit Auszügen besonders aus Prochiron Tit. 38 - unter der bemerkenswerthen Überschrift Ἐπαρχικὰ ἀπὸ τῶν τοῦ ἀσκαλωνίτου κτλ. aufgenommen worden. Allein er hat den Aufsatz nicht so vollständig, wie er in der Genfer Hs. erscheint, und zum Theil in anderer Ordnung, ausgenutzt. Von diesem Theile der Genfer Hs. giebt Herr Nicole keinen vollständigen Abdruck, sondern nur Bemerkungen über und Varianten zu Harmenopulus. Herr N. hat nicht hinreichend Gewicht darauf gelegt, dass Harmenopulus die einzelnen §§ des Aufsatzes als in Konstantinopel geltendes Recht (s. dessen Anmerkung zu II 4, 14), als ἐπαρχικά bezeichnet, d. h. als Vorschriften, nach denen der Stadtpräfekt in Konstantinopel die Baupolizei handhabte. Diese ἐπαρχικὰ sind ebenso praktisch geworden und gewesen, als die in der angeblichen kaiserlichen Verordnung enthaltenen. Jene und diese dürfen nicht so von einander getrennt werden, als ob sie nicht

gleichmäßig Quellen des Stadtrechts gewesen, sondern nur zufällig und nur äußerlich in einer Hs. mit einander verbunden worden seien.

Die angebliche kaiserliche Verordnung über die Innungen hat Herr N. vollständig abdrucken lassen, wie sie die Handschrift giebt, zugleich hat er eine lateinische Übersetzung beigefügt.

Wir hatten bisher von diesem Stück Verordnung nur theilweise Kenntniss. Die drei ersten §§ des ersten Kapitels fanden sich in verschiedenen Hss. (— zu den von Herrn N. angeführten treten noch hinzu der Paris. gr. 1357 A, und eine Handschrift des Herrn Rhallis in Athen, welche zur Quelle hatte ein χειφόγραφον τῆς μητοοπόλεως ἡραπλείας ἔχον καὶ τὸ νόμιμον τοῦ ἀρμενοπούλον —), und zwar unter der Überschrift: Τῶν περὶ πολιτικῶν σωματείων διατάξεων τοῦ βασιλέως κυροῦ Λέοντος πρώτη περὶ ταβουλλαρίων. Der Verfasser dieser Überschrift nennt πολιτικὰ σωματεία die hauptstädtischen Korporationen oder Innungen, da πόλις schlechtweg die Hauptstadt Konstantinopel bedeutet, woher der Name Stambul ('ς τὰμ πόλιν).

Eine zweite Notiz von der Verordnung gab Tipucitus XIX 10. Der Verfasser dieses Buches sagt: γίνωσαε δὲ ὅτι ἐν τῷ ἐπαρχιαῶν βιβλίω περὶ τῶν βόθρων διαλεγόμενος ὁ σοφὸς ἐν βασιλεῦσι Δέων φησὶν ατλ. und führt dann die Worte, wie man aus der Genfer Hs. ersieht¹), von Kapitel XXI § 6 und 5 an.

Endlich hat Harmenopulus in der Vorrede zu seinem Handbuche die "Ἐπαρχιπὰ" als eine seiner Quellen angegeben und zahlreiche Stellen daraus unter der Überschrift Ἐπαρχιπὸν in das Handbuch aufgenommen. Darunter befinden sich auch die Stellen Kapitel XXI § 6 und 5, die Harmenopulus jedoch nicht etwa aus Tipucitus, sondern unmittelbar aus den Ἐπαρχιπὰ anführt.

Die Genfer Hs. giebt den in Rede stehenden Abschnitt, wie es scheint, vollständig und zwar unter dem Titel: Tò ènaquinov  $\beta\iota\beta\lambda lov$ . Diese Überschrift bedarf jedoch der Emendation, denn sicherlich hat nicht angedeutet werden sollen, daß der Präfekt nur dies einzige Buch besessen habe. Allein es genügt nicht, wie Herr N. will, die Vorsetzung der Worte Δέοντος τοῦ σοφοῦ, welche einen sehr sonderbaren und ungriechischen Titel bildet: sondern es muß, wie uns die Citate von Tipucitus und Harmenopulus lehren Τὸ (oder τῶν) ἐπαρχιπῶν  $β\iotaβ\lambda lov$  gelesen werden. Das ist in der That der allein passende Titel für alles Nachfolgende d. h. nicht allein für die kaiserlichen Vorschriften, sondern insbesondere auch für die recipirten Bestimmungen aus dem Aufsatze des Julianus.

Auf den Titel folgt in der Handschrift ein Proömium, in welchem ein Kaiser ( $\hat{\eta}$   $\hat{\eta}\mu\epsilon\tau\hat{\epsilon}\rho\alpha$   $\gamma\alpha\lambda\eta\nu\delta\tau\eta_{S}$ ) seine Absicht kund thut durch die nachfolgenden gesetzlichen Bestimmungen zu verhindern, daß Einer den Anderen unterdrücke. Daß der Kaiser Leo der Weise gewesen sei, sagen Tipucitus und der Abschreiber der drei ersten Paragraphen. Allein schon Herr N. hat Zweifel an der Richtigkeit dieser Angabe gehegt, die er dann freilich soweit unterdrückt hat, daß er Leo den Weisen sogar auf den Haupttitel setzt.<sup>2</sup>)

Nach der Lesung dieser Hs. nehme ich die in meiner Gesch. des griech.röm. Rechts Aufl. 3 S. 299 geäußerten Vermuthungen zurück.

<sup>2)</sup> Die Erwähnung des τεταρτηρόν (IX 5. X 4. XI 9. XIII 2), welches die Geschichtschreiber auf Nicephorus Phocas zurückführen, auf Leo zu deuten ist denn doch allzu kühn.

Ich aber möchte seine Zweifel durchaus theilen. Die Art und Weise in welcher hier des Prochiron und der Basiliken gedacht wird (- τοὺς τεσσαράκοντα τίτλους τοῦ ἐγχειριδίου νόμου καὶ τῶν ξξήκοντα βιβλίων —) erinnert stark an eine spätere Zeit, während Leo in seiner Nov. I die νόμους παρά τοῦ ἀειμνήστου πατρὸς ἡμῶν (im Πρόχειρον), νῦν δὲ παρ' ήμῶν ἐγκεκοιμένους (in den Basiliken) doch ganz anders und pietätvoller erwähnt. Noch mehr aber beweist gegen Leo, daß dieser Kaiser nirgends von sich als ή ήμετέρα γαληνότης, sondern immer nur als ή βασιλεία ήμῶν spricht. Dies bleibt dann auch byzantinischer Curialstyl, bis etwa 50 Jahre nach Leos Tode, wo noch unter Constantinus Porphyrogenitus in Coll. III Nov. 9 (s. mein JGR III p. 267) die ημετέρα γαληνότης erscheint. Endlich dürfte Leos Nov. 80 (JGR III p. 176) mit den Verboten des Kapitels IV kaum zu vereinigen sein. Vielleicht wird eine genauere Verfolgung der Beziehungen zwischen Konstantinopel und dem sarazenischen Syrien dereinst noch genauere Antwort auf die Zeitfrage geben: denn dass das im Kapitel V mit seinen den syrischen Handel betreffenden Bestimmungen auf Staatsverträgen mit den Sarazenen beruht, ist gewiß höchst wahrscheinlich. Und auch das bedarf der Untersuchung, ob die Unterscheidung zwischen δημόσιος und βασιλικὸν βεστιάριον in Kapitel XII § 2 (in VIII 2 wird die res privata des Kaisers ibinov genannt), die in Urkunden späterer Jahrhunderte sehr häufig auftritt (Acta ac diplom. ed. Miklosich et Müller IV p. 121. 123. 145. 203. VI p. 19 etc.), schon für den Anfang des 10. Jahrhunderts behauptet werden kann.

Was auf das Proömium folgt bis zu dem Julianischen Aufsatz, betrachtet Herr N. als zu dem Proömium gehörig und mit demselben eine einheitliche Verordnung bildend: er hat darum den einzelnen Abschnitten fortlaufende Kapitelzahlen vordrucken lassen. Ich habe dagegen in dem bisher Gesagten immer nur eine angebliche kaiserliche Verordnung erwähnt, da ich die Zusammengehörigkeit der XXII Abschnitte als Bestandtheile einer und derselben Verordnung stark bezweifle.

Herr N. verkennt die Zweifelsgründe nicht, glaubt sie aber durch die Annahme beseitigen zu können, dass Leo verschiedene (ältere?) Quellen vor Augen gehabt habe. Allein diese Erklärung ist nicht stichhaltig. Die

Zweifelsgründe sind hauptsächlich folgende:

Zuvörderst fehlt ein dem Proömium entsprechender Epilog. Herr N. spricht die Vermuthung aus, dass der § 5 Kapitel XVIII eine Art Schlussklausel enthalte. Allein diese Klausel würde sich doch nicht auf die ganze Verordnung beziehen, - zumal sie gar nicht an deren Schluss befindlich wäre, - sondern nur auf die unmittelbar vorhergehenden Abschnitte.

Sodann sind in der angeblichen Verordnung die Gegenstände so heterogener Natur - von den angesehenen Tabulariern und reichen Finanzleuten herab bis zu den numerirten Markthelfern auf den Viehmärkten dass deren Behandlung in einer und derselben organisatorischen Verordnung nicht wahrscheinlich ist. Wohl deshalb hat schon der gelehrte Abschreiber der ersten von den Tabulariern handelnden πεφάλαια dieselben einer ποώτη διάταξις zugeschrieben, so dass er eine Mehrzahl von Verordnungen vor sich zu haben geglaubt haben muß.

Ein weiterer Grund für die Annahme verschiedener Verordnungen ergiebt sich aus der Verschiedenheit der Stylisirung einzelner Abschnitte. Herr N. hat selbst in einem ersten Exkurse hierauf aufmerksam gemacht. Ich könnte noch einiges anführen, z. B. daß der Präfekt bald ἔπαρχος τῆς πόλεως bald ἔπαρχος οhne diesen Zusatz genannt wird: daß in dem Abschnitt περὶ πάντων τῶν ἐργολάβων (Kap. XXII) ἀπροαταὶ, auditores, als Richter aus der Ecloga bekannt, vorkommen u. dgl. m. Es wird aber noch weiterer besonders auch philologischer Prüfungen bedürfen, um definitiv zu entscheiden, ob nicht mehrere Verordnungen oder Innungsstatuten und zwar aus verschiedenen Zeiten vorliegen.

Kritik und Exegese wird überhaupt für das Verständniss der Eparchika noch sehr thätig sein müssen, wie denn auch Herr N. bereits eine analyse raisonné des Inhalts derselben demnächst erscheinen zu lassen verspricht. So sind mir während des Lesens — nach Seite und Zeile citirt — folgende Bemerkungen und Vermuthungen aufgestoßen:

15, 18 ist doch wohl zu lesen έν τοῖς ταβ. oder aber συναριθμεῖσθαι.

16, 8. Diese Festlichkeiten erinnern lebhaft an die έορτη τῶν νοταρίων und die damit verbundenen Aufzüge, deren Balsamon zu c. 62 Syn. Trull. gedenkt.

16, 17 ist wohl ἀνεύθυνος richtiger.

17, 3. Sollte διὰ παιδείας σωφουίζειν mit verberibus castigare richtig übersetzt sein? In § 12 freilich ist den Tabulariern δαομός καὶ κουρὰ als Disciplinarstrafe angedroht.

18, 8 lies ἐπιβάλλη.

- 18, 29. Steht der Titel νομικός im Zusammenhang mit νόμος oder aber mit der νομή ἀρχαία, von der hier und § 15 die Rede ist? Nach den λέξεις νομικαί wurden die Tabellionen gemeinhin νομικοί genannt, und in der Novelle der Irene erscheinen die νομικοί neben den Tabulariern.
- 19, 20. Ist σχολή soviel als Unterrichtsanstalt, oder ist an σχολαί als Abtheilungen der Körperschaft, ähnlich den σχολαί der ταχυγράφοι bei Lyd. de mag. III 6, zu denken?

23, 6 ἐφέστοις τῆς (statt τοῖς) ἀβανίας d. i. Schlafrock.

- 24, 8. εἰσκομιζέσθω verstehe ich von einer Geldstrafe, die zur Kasse abzuliefern ist. Herr N. übersetzt hier in commissum veniat, an anderen Stellen, wo der Ausdruck wiederkehrt, versteht er denselben von Confiscation.
- $24,\ 14$  vielleicht τῶν αὐτῶν ὑποκειμένων δηλονότι τῷ παρὰ τοῦ προβαλλομένου κινδύνφ.

25, 5. Es fehlt etwas: etwa  $[\delta\iota\dot{lpha}]$   $\imath\dot{lpha}$  oder  $[\dot{\omega}_{\mathcal{G}}]$   $\imath\dot{lpha}$ .

25, 22 μη παραιτείτωσαν, ne recusent?

25, 25 ὀβολοὺς ist auffällig: gewöhnlich φόλλεις. Vgl. XVII 3. XXI 10.

- 26, 21 χορηγία bedeutet nicht Übernahme eines Amtes, sondern Spenden an das Volk.
  - 27, 13 őσου statt ὅπου.

27, 26 ist ἄξιος zu lesen.

28, 21. Sollte diese Bestimmung allgemein oder nur für die βεστιοποᾶται gelten?

32, 26 οὐγγίαν μίαν d. i. ein μιλλιαρίσιον. S. XIII 5.

33, 16 ff. Zu vergleichen ist hiezu Justinians Nov. CLIV (meiner Ausgabe).

37, 24 of  $\delta \hat{\epsilon}$ , wo dann die Ergänzung des Herrn N. unnöthig ist.

37, 26 ist zu lesen ἐκπιπτέτωσαν.

38, 11. Hier wird wörtlich wiederholt, was Kap. VI § 2 für die μεταξοποᾶται bestimmt ist. Ähnliches später.

38, 21. Vgl. Kap. II § 10.

39, 9. Die βαμβάπινοι γινῶνες übersetzt Herr N. mit gossypinae tunicae. Allein es sind Gewänder von einer besonderen Art Leinen, welches zuerst in der Stadt Bambyce in Syrien fabricirt worden ist. (Die Mär vom sg. Baumwollenpapier hat Herrn N. irregeführt.)

43, 19 δέδοται für δέδεται (Druckfehler?).

49. 8 άλλοι statt άλλά?

51, 10 τῷ νομίσματι ist mir sehr verdüchtig.

54, 1 τοῦτον statt τούτων.

56, 22 ἐν τῆ θεοφυλάπτω πόλει, d. i. in der gottbeschützten Stadt Konstantinopel.

56, 24 περί statt παρ'.

57, 25 vielleicht προστόμιον statt des sinnlosen πρός τὸ μὴ ὄν.

58, 21 ταῦτα statt ταύτην.

60, 10 ὁπέρ τε τῆς λιτῆς καὶ τοῦ ὑπονόμου ist von Herrn N. schwerlich richtig übersetzt. Auch ich nehme eine Corruptel an: vielleicht ὑπὲρ τῆς τελετῆς καὶ τοῦ ὑπονόμου. Der Marktplatz für das Vieh war wohl kanalisirt und mußte nach Schluß eines Marktes gereinigt werden.

Die ἐπαρχικὰ zeigen uns das Innungswesen, welches im Abendlande erst in weit späterer Zeit als charakteristisch hervortritt, in Konstantinopel schon weit früher — etwa im 10. Jahrhundert — in Blüthe. Sie zeigen uns ferner eine ausgebildete polizeiliche Einmischung des Stadtpräfekten in Handel und Gewerbe: er stellt nicht bloß eine Brottaxe auf, sondern schreibt für alle ankommenden Waaren u. s. w. die Verkaufspreise vor. Sie zeigen uns endlich, wie man in Konstantinopel schon so früh die unsere Zeit bewegende Frage des Verhätnisses zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer und des Contraktbruchs behandelt hat (Kap. XXII). So wichtig und bemerkenswerth dies alles ist, so übersteigt doch die weitere Ausführung den Rahmen dieser Anzeige und muß weiteren Studien überlassen bleiben.

Großkmehlen.

Zachariä v. Lingenthal.

Jahrbuch der bei der Kaiserl. neuruss. Universität zu Odessa bestehenden Historisch-Philologischen Gesellschaft. II. Byzantinische Abteilung. 1. Odessa 1892. 287 u. 136 S. 8°. (russ.)

Der vorliegende zweite Band dieses Jahrbuchs mit seinen mannigfaltigen Beiträgen zur byzantinischen Litteratur und Sprache verdient in hohem Grade die Aufmerksamkeit der Leser unserer Zeitschrift. Da jedoch wohl die meisten derselben wegen Unkenntnis der russischen Sprache nicht in der Lage sein werden, das Werk selbst zu studieren, so möge es gestattet sein, in einem etwas ausführlicheren Berichte über den Inhalt desselben zu orientieren und wenigstens die Hauptergebnisse der einzelnen Aufsätze allgemein zugänglich zu machen.

Den Reigen eröffnet G. Destunis (St. Petersburg) mit einem Beitrag zur byzantinischen Lexikologie: "Lebendige Überreste der byzantinischen Terminologie" (S. 1-24). Der Verf. weist darauf hin, dass verschiedene byzantinisch-griechische Wörter, die aus dem Wortschatz der heute im griechischen Volke allgemein üblichen Sprache verschwunden sind. sich doch in einzelnen Lokaldialekten noch erhalten haben und zu besserem Verständnis der mittelgriechischen Terminologie verwertet werden können. Von diesem Gesichtspunkte aus behandelt er im Anschlus an das Χιακὸν γλωσσάριον' von A. Paspatis (Athen 1888), dessen Angaben teils berichtigend, teils vervollständigend, dreizehn solche Ausdrücke, nämlich ἀπρόστιχον Grundsteuer; ἀξινογῦρι, ursprünglich ἀξινορύγι Axt oder Hacke, aber auch zum Graben tauglich; ἀποθετάοι Vorratskammer; ἀτσίγγανος Zigeuner; διάβατον ein durch fremde Flur führender Fußsteig, sowie die für Benutzung desselben erhobene Abgabe: δοχειάρης Aufseher über das δογειάριον, die Proviantkammer des Klosters (auch ή μέση genannt); τὰ περαμαρεῖα eine Ansiedlung am goldenen Horn, eigentlich Ziegelbrennerei; ή μαγαρίπα ein (nicht bloss irdenes) Gefäss von charakteristischer Form, durch eine (schon von Stephanos Byz. bezeugte) Vokalveränderung und durch Änderung des Genus aus μεγαρικά (scil. κεράμια) entstanden; ξάγι=έξάγιον ein Sechstel; σημαντηράς Zusammenkunft einer Volksmenge; τροῦλα kleines Maß für schüttbare Dinge, Schale, weiterhin auch (ebenso wie τροῦλος) Kuppel; ψίκι = ὀψίκιον (obsequium), Gefolge, feierliches Geleit; ώρειάρης = horrearius.

Daran schließt sich eine Abhandlung von Th. Uspenskij (Odessa) mit dem Titel: "Das Typikon des Klosters des hl. Mamas in Konstantinopel" (S. 25-84). Es ist bekannt, eine wie große Bedeutung den Typiken oder Klosterregeln (τυπικά κτητορικά) zukommt, und zwar nicht bloß für die Kenntnis des inneren Lebens der Klöster und für ihre äußere Geschichte; bieten sie doch neben der eigentlichen Regelung des Klosterlebens in den vorangeschickten Einleitungen und den angehängten Dokumenten (Stiftungsurkunden, Privilegienbriefen u. s. w.) in betreff dabei beteiligter hochstehender Persönlichkeiten sowie über verschiedene Punkte der byzantinischen Administration mancherlei Notizen, die man bei den Chronisten vergeblich sucht. In einem Sammelcodex der Bibliothek auf der Insel Chalkis (nahe bei Konstantinopel) stehen mehrere noch ungedruckte Klostersatzungen, darunter eine vom Kloster des hl. Mamas freilich nur in einer Abschrift, während das Original sich in Paris befindet (suppl. grec No. 92). Der Verf. druckt aus dem ersteren folgende Stücke ab: die Inhaltsübersicht über die 48 Kapitel des Typikon, welche wegen Ausfall eines Blattes in der Handschrift zum größeren Teile aus dem Texte des Typikon ergänzt werden muß; sodann die darauffolgende, von dem derzeitigen Abte des Klosters, Athanasios Philanthropinos, verfaßte Einleitung, die sich ausführlich über die Neubegründung des ganz heruntergekommenen Klosters durch den Geheimsekretär (μυστικός) Georgios Kappadokes (1146) verbreitet; von dem eigentlichen Typikon giebt der Verf. nur die Kapp. 3-5 und 37; die dazu gehörigen Dokumente aber, die uns über die Schicksale des Klosters von 1146-1171 Kunde geben, sind wieder vollständig abgedruckt. An den griechischen Text schließt sich eine Übersetzung. Hinsichtlich der oben hervorgehobenen Wichtigkeit der Kloster-

regeln steht das hier behandelte Typikon den übrigen, schon veröffentlichten durchaus nicht nach. Zwei Punkte daraus behandelt der Verf. in ausführlichen Exkursen. Erstens das dem karolingischen Benefizialwesen entsprechende Institut der χαριστιπάριοι, d. h. das Kloster wird als eine Art von Lehen einem hochstehenden Laien überwiesen; dieser, dem Namen nach Kurator (20000) des Klosters, sucht aber aus den Einkünften desselben natürlich nur recht viel für sich herauszuschlagen und ruiniert so das Kloster. In der zweiten Frage hinsichtlich der örtlichen Lage des Mamasklosters entscheidet sich der Verf. dafür, daß es nicht am goldenen Horn in der Nähe des Palastes von Blachernä zu suchen sei, sondern auf der entgegengesetzten Seite in Pera (ἐν τῷ Σίγματι). Auch für die weitere Geschichte des Klosters (nach 1171) bringt er das vorhandene Material Der abgedruckte griechische Text ist im ganzen gut erhalten und leicht verständlich; doch dürfte an einigen Stellen eine kritische Nachhülfe nötig sein; lies z. B. 34, 16 ἀνακτήσασθαι, τὸ δὲ κάκ βάθοων αὐτῶν άνεγεῖοαι . . . προσεπιπτίσασθαι; 35, 5 προσσχών; 35, 13 δ ποριμώτατος; 42, 9 διατιθέντος; 42, 24 άφαιρούμενος; 44, 7 προστιθέναι; 39, 25 ff. εκδημίαν (ἄνθρωπος ... χρέος) δ κατά την ημέραν μεγαλοδοξότατος μυστικός ... άναδέξεται; die Worte δ κατά την ημέραν bedeuten: der derzeitige (vgl. 41, 7) und der Sinn ist, dass nach dem Tode des zweiten Kappadokes immer der jedesmalige μυστικός die ἐφορεία des Klosters erhalten soll, wer es auch sei. Theocharistos Kappadokes wird an keiner Stelle μυστιπός genannt.

An dritter Stelle behandelt D. Beljajev (Kasan) die "Kirche der Gottesmutter von Chalkoprateia in Konstantinopel" (S. 85-106). Diese Kirche, deren Wichtigkeit schon daraus erhellt, dass die Kaiser im 9.—11. Jahrh. zweimal jährlich einen feierlichen Bittgang dahin unternahmen, war an Stelle einer jüdischen Synagoge inmitten der χαλκοπρατεῖα d. h. der (jüdischen) Kupferschmiedewerkstätten erbaut, wahrscheinlich von Pulcheria, der frommen Schwester des jüngeren Theodosios, und wurde von Justinos II und später nochmals von Basileios Makedon wiederhergestellt. Der Verf., dessen Forschungen über den "großen Palast" mehrfach in der byz. Zeitschrift erwähnt sind, sucht hier, wiederum hauptsächlich auf Grund der vom Hofzeremonialbuch des Konstantinos Porphyrogennetos gebotenen Notizen, die Lage der oben genannten Kirche festzustellen und kommt zu dem Resultate, dass dieselbe nicht, wie Labarte annahm, an der südöstlichen Ecke der Sophienkirche lag, sondern vielmehr auf der entgegengesetzten Seite zwischen dem Augustaion und dem daselbst befindlichen Million (Meilenstein) einerseits und dem forum Constantini und dem nahe bei diesem liegenden Lausospalaste andrerseits, (vom Augustaion aus gerechnet) rechts von der beide Plätze verbindenden 'mittleren' Straße (ή μέση).

Mit der Texteskritik eines vulgärgriechischen Gedichts aus dem 14. oder 15. Jahrh. beschäftigt sich Th. Korš (Moskau) in dem Aufsatz: "Bemerkungen zum Texte des Gedichts über Apollonios von Tyros" (S. 107—155). W. Wagner, der dies Gedicht von 857 Versen zum zweiten Male in seinen carmina graeca (Leipzig 1874) herausgab, sprach dabei die Hoffnung aus, daß jetzt wohl kaum mehr viel in demselben zu korrigieren sein werde. Dem gegenüber bespricht der Verf. etwa 90 Stellen daraus, die entschieden noch der Verbesserung bedürfen, da sie keinen befriedigen-

den Sinn geben oder gegen das Metrum oder die Grammatik jener Epoche verstoßen; andrerseits nimmt er aber auch wiederholt die von Wagner verworfene Überlieferung in Schutz. Es muß anerkannt werden, daß der Verf. sich bei seiner Kritik stets auf die Norm beruft, die sich aus anderen Stellen desselben Gedichts oder aus der Poesie desselben Zeitalters und desselben Charakters ergiebt; doch sind, wie er selbst nicht verhehlt, die Mittel seiner Kritik meist recht kühn und radikal: Umstellung einzelner Worte, Versetzung ganzer Versteile, Annahme von Ausfall einzelner Worte oder Verse u. dergl. Aber er meint, dass, wenn er auch bei der Herstellung einer neuen Ausgabe dieses Gedichts selbst die meisten seiner Konjekturen nur unter dem Texte bieten würde, er sie doch in einem kritischen Beitrage als Anregung zu weiteren Forschungen nicht habe unterdrücken wollen, zumal bei diesem von der wissenschaftlichen Kritik noch so wenig durchgearbeiteten Material. Beispielsweise führe ich einige, weniger tief einschneidende Besserungen von ihm an: v. 148 lies τὸ ἄλαν (Salz) statt τάβλαν, 201 f. O δ' 'Απ. οὐκ ην εἰς (war nicht geneigt zu) ἀνάβλεψιν . . . κάτωθεν κυπτός, όλως κατανυγμένος, 379 Έπενευσεν δ βασιλεύς, δίδει τὸ θέλημάν του, 390 πιάνουν το, 393 Διθάρια ἀτίμητα, 434 ἀνεθρέφοντο, 494 f. καὶ δίδουσί του δοκον Νὰ κούψουν, 687 αἰνίγματα τῆς κόρης, 722 Κ' ἐστάθην νὰ προσευχηθῶ, 760 Ἐτάχθην πάλι 'ς τὸν θεὸν, ἂν ἔβγης, 829 Τὸν βίον των ξοπάξασιν.

Es folgt dann N. Krasnoselicev (Odessa) mit der umfangreichsten Abhandlung: "Das Typikon der Sophienkirche in Konstantinopel" (S. 156-254). Hier haben wir es mit einem Typikon anderer Art, als oben in der Abhandlung von Uspenskij, zu thun, mit einem Ritualbuch oder Synaxarion. Es findet sich in einem von Sakkelion (Πατμιακή Βιβλιο-Đήκη Athen 1890, S. 136) besprochenen Pergamentcodex auf Patmos und soll in nüchster Zeit von A. Dmitrijevskij herausgegeben werden; doch giebt auch der Verf. schon auf den 14 letzten Seiten seiner Abhandlung einige Auszüge daraus. Die Handschrift ist nach Sakkelion im 10. Jahrh. geschrieben; das Ritualbuch selbst aber ist in seinem ursprünglichen Bestande bereits im Anfang des 9. Jahrh. zusammengestellt und dann am Ende desselben einer abschließenden Redaktion unterzogen worden. Es zerfüllt in zwei Teile, von denen der erste die Gedenkfeste, die Lektionen. überhaupt die ganze Ordnung des Gottesdienstes in der Sophienkirche fortlaufend für jeden Tag des Jahres vom 1. Sept. bis zum 31. Aug. verzeichnet, während der zweite speziell für den Osterfestkreis die Besonderheiten des Gottesdienstes beschreibt. So bietet es denn ein umfangreiches Material zu einem genauen Bilde des kirchlichen Zeremonials in Byzanz während des 9. Jahrh. und ergänzt in erwünschter Weise die betreffenden Partieen des (um ein Jahrhundert jüngeren) Hofzeremonialbuchs des Konstantinos Porphyrogennetos, welches bisher die Hauptquelle für diese Fragen war. Daneben aber ist dies Denkmal, in welchem verschiedene Schichten und nachtrüglich eingefügte Notizen deutlich hervortreten, auch von Wichtigkeit für die Frage nach der Entstehung und allmählichen Entwickelung solcher Kirchenordnungen, deren Ursprung der Verf. in den einfachen Lektionarien sucht, die sich nach und nach zu vollständigen Kalendarien und solchen Synaxarien erweiterten. Ferner kann dies Typikon für die Topographie Konstantinopels verwertet werden, insofern es etwa 90 Kirchen und Kapellen erwähnt und bei der Beschreibung der feierlichen Bittgänge über die Lage der Kirchen. die der Ausgangs- oder Zielpunkt derselben waren, sonst nicht bekannte Hinweise giebt. Ebenso wichtig ist es für die Lokalgeschichte der Hauptstadt, indem es Feierlichkeiten und Feste erwähnt, die alljährlich zum Gedächtnis bedeutungsvoller historischer Ereignisse wiederholt wurden; diese Gedenkfeste erinnerten an die Verlegung der Residenz nach Byzanz, an die Einweihung oder Restauration von Kirchen, an die Errettung aus allgemeinen Kalamitäten (Erdbeben und feindliche Überfälle), an wichtige kirchengeschichtliche Momente (ökumen. Synoden), endlich an heilige Märtvrer und verdiente Hierarchen. Schliefslich ist in den genauen Notizen über die besondere Ordnung des Kultus an den einzelnen Festtagen ein für die Liturgik wichtiges, reichhaltiges Material geboten. Nach diesen drei Gesichtspunkten (dem topographischen, lokal-historischen und liturgischen) hebt der Verf. aus dem Typikon eine Reihe von besonders bemerkenswerten Daten hervor. - Eine ausführliche Besprechung dieses, auch in einem Separatabdruck (Odessa 1892) erschienenen Aufsatzes hat bereits D. Beljajev im Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1892, Bd. 283, Oktoberheft S. 363 bis 379 gegeben.

Mit einem sehr interessanten Problem der byzantinischen Litteraturgeschichte macht uns A. Kirpičnikov in der Abhandlung "Der Briefwechsel des Mönches Jakobos mit der Kaiserin" (S. 255-280) bekannt. In einem Pariser Pergamentcodex (Nr. 3039) befinden sich 43 an eine Kaiserin Irene gerichtete Briefe eines gewissen Jakobos, deren Kontext leider an mehreren Stellen durch Ausfall je eines Blattes unterbrochen wird. Der Verf. giebt daraus eine Reihe von Auszügen, die er, nach sorgfältiger Erwägung aller aus den Briefen zu entnehmenden Daten, zur Feststellung der Persönlichkeit der Empfängerin benutzt; er entscheidet sich für die Kaiserin Irene, die berühmte Vorkämpferin der Rechtgläubigkeit im Bilderstreite (Ende des 8. Jahrh.). Der Absender der Briefe erweist sich als einen sehr gebildeten, auch in der klass. Litteratur, Mythologie, Geographie, Naturgeschichte etc. wohlbewanderten Theologen, der sich mit rhetorischem Schwung und in bilderreicher Sprache auszudrücken liebt. Sein Verhältnis zur Kaiserin, die er seine Schülerin und sein Beichtkind nennt, ist ein sehr intimes: er rühmt ihre hohe klassische Bildung (wobei jedoch oft überlegene Ironie nicht zu verkennen ist), er macht ihr über ihre Klugheit, Frömmigkeit, edle Gesinnung allerlei liebenswürdige Komplimente, tröstet sie aber auch in dem ihr zugestoßenen Mißgeschick. samerweise berührt er jedoch mit keinem Worte den Bilderstreit, obwohl er ihr über verschiedene theologische Fragen ausführliche Auskunft und Belchrung giebt. Der Versuch des Verf., dies durch willkürliche Auslassungen des Abschreibers zu erklären, will nicht recht plausibel erscheinen. Mit dem Absender dieser Briefe identifiziert der Verf. zugleich den bisher ins 11. Jahrh. versetzten Mönch Jakobos, dessen sechs zur Verherrlichung der Gottesmutter bestimmte, nicht vollständig veröffentlichte Reden (bei Migne Bd. 127) sich in einer anderen, durch ihre Miniaturen berühmten Pariser Handschrift (Nr. 1208) finden; dafür spreche die völlige Gleichheit des Stils in den Reden wie in den Briefen und die auffallende Ähnlichkeit der Schriftzüge in den beiden Pariser Handschriften, von denen die eine die Briefe, die andere die Reden enthält. Letzteres wird wohl kaum als

beweiskräftig gelten können; doch ist immerhin, wenn die erste Behauptung sich bewahrheitet, die Wahrscheinlichkeit der Identität beider groß und die bisher für uns so spärlich vertretene Litteratur des 8. Jahrh. würde dadurch eine bemerkenswerte Bereicherung erfahren. Der Verf. verspricht übrigens in einem von ihm zu erwartenden "Leben der Gottesmutter" auf die Persönlichkeit des Jakobos noch näher eingehen zu wollen. Über den Schreiber der Pariser Handschrift, dem der Verf., wie oben gesagt, eine selbständige, willkürliche Auswahl des Abzuschreibenden zutraut, urteilt er nicht gleichmäßig; S. 259 rühmt er seine Gelehrsamkeit und sein vollkommenes Verständnis des ihm vorliegenden Textes, aber S. 274 wirft er ihm das Gegenteil vor; für das letztere Urteil sprechen mehrere, vom Verf. nicht notierte Korruptelen; lies z. B. 265, 1 συνηυξημένην, 265, 4 μέτριον, & πάντα ... χαλεπῶν, — θέλεις ... ἡμῶν καὶ δεξιοῦσθαι, 268, 5 ἐξειλεῖται, 269, 4 ἐπεστενάξαμεν.

Den Abschluss bildet ein kleiner Aufsatz von S. Papadimitriu über "Zwei Volkslieder bei Anna Komnena" (S. 281-287). Das erstere (Alexias p. 98 ed. Bonn.) bietet der Verf. in folgender Gestalt: Τὸ σάββατον της τυρινης, Χαρης 'Αλέξιε, έννόησές το Καὶ την δευτέραν το πρωί Τπα καλῶς, γεράκιν μου. Hierbei ist ὅπα (entsprechend dem als Imperativ zu fassenden aplataco in der erklärenden Umschreibung) ein verkürzter Imperativ von ὑπάγω und die Phrase ὕπα καλῶς bedeutet: 'glückliche Reise!' - Bei dem zweiten (ib. p. 250, 5) wendet sich der Verf. gegen den Versuch von W. Fischer (Berl. Phil. Wochenschrift. 1885, Sp. 392), in απλημτον, das jener sonst richtig als Lager, Rast fasst, zugleich auch eine witzige Anspielung auf απλημτος = impercussus zu finden; denn dies, übrigens auch in der Litteratursprache seltene, Wort mußte dem Volke vollständig unbekannt sein. Ferner will er απλημτον (cod. Flor. απλημτον) nicht mit Ducange von applicatum, sondern von einer anderen Form desselben Verbums, applicitum, ableiten, was eher zu ἀπλῆκτον (richtiger ἀπλίπτου) werden konnte. Endlich weist er den Versuch von Fischer, die Worte in Anapüste (ein der Volkspoesie jener Zeit ganz fremdes Metrum!) und in Trochäen zu zerlegen, zurück und sieht darin vielmehr zwei prosodielose politische Verse (mit je 4 Jamben): ἀπὸ τὴν Δοίστραν εἰς Γολόην Καλὸν ἀπλίπτον, Κομνηνέ. Das Wort Γολόην ist dabei zweisilbig auszusprechen.

Die zweite, besonders paginierte Hälfte des Jahrbuchs enthält unter der Überschrift "Chronik" zwei längere Referate und eine "Übersicht über die neuesten Arbeiten auf dem Gebiete der Byzantologie". Von den Referaten gehört das eine (E. Stern über des Aristoteles neuentdeckten Athenerstaat) nicht hierher; das andere von M. Popruženko (S. 43—64) berichtet über eine Reihe von Schriften, die seit 1877 über die Slavenapostel Kyrillos und Methodios erschienen sind. Aus der "Übersicht" (S. 65 bis 136), in der 14 Werke einer kürzeren oder längeren Besprechung unterzogen werden, sollen diejenigen, welche der russischen Litteratur angehören und bisher in der byzantinischen Zeitschrift noch nicht erwähnt sind, in der dritten Abteilung verzeichnet werden. Die übrigen besprochenen Werke sind: Th. Uspenskij, Skizzen zur Geschichte der byz. Kultur. Schwarzlose, Der Bilderstreit. Krumbacher, Gesch. d. byz. Litt. Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht in den östlichen Provinzen des römischen Kaiser-

reiches. Pavlovskij, Die Malerei der Palatin. Kapelle in Palerno. Beljajev, Byzantina. Strzygowski, Byz. Denkmäler. I. Pokrovskij, Das Evangelium in den ikonograph. Denkmälern.

Eine Besprechung des Jahrbuchs giebt S. Šestakov im Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1892, Bd. 284, Dezemberheft S. 392—405. Daran schließt sich seitens der Redaktion (V. Vasiljevskij) in betreff der Abhandlung von Kirpičnikov eine kurze Notiz, daß die Worte: δ σὸς μηρος im 3. Briefe des Jakobos auf eine ganz andere Irene (im 12. Jahrh.) hinweisen und daß im nächsten Hefte des Journals der Nachweis geliefert werden soll, worin die Irrtümlichkeit der Kombinationen Kirpičnikovs besteht.

Riga. Ed. Kurtz.

G. N. Hatzidakis, Einleitung in die neugriechische Grammatik. (Bibliothek indo-germanischer Grammatiken Bd. V.) Leipzig, Breitkopf und Härtel 1892. XVI, 464 S. 8°.

Daß Hatzidakis seine verschiedenen Beiträge zur neugriechischen Grammatik, namentlich die in Griechenland erschienenen, vereinigt herausgebe und so allgemein zugänglich mache, ist ein wohl von allen denen, die sich mit Mittel- und Neugriechisch abgeben, öfter gehegter und auch öffentlich ausgesprochener Wunsch (vgl. z. B. Krumbacher, Gesch. d. byz. Litt. S. 396). Dieser Wunsch ist nun in dem vorliegenden Buche mehr als erfüllt: was von früheren Arbeiten darin aufgenommen wurde, ist sorgfültig durchgesehen, gebessert, erweitert oder verkürzt, und z. T. so ganz umgeändert, daß es leicht begreiflich ist, wenn Hinweise auf die frühere Veröffentlichung fehlen. Dazu kommt nun noch mancherlei, was meines Wissens bisher noch nicht gedruckt war, so daß auch wer H.'s bisherige Arbeiten verfolgt hat, des Neuen sehr viel finden wird.

Der Inhalt des Buches ist ein sehr viel reichhaltigerer, als es der Titel erwarten lässt; seine Wichtigkeit besteht ebensowohl in den vielen Anregungen und Gedanken als in dem großen Material aus neugriechischen Mundarten, das dem, der nicht selber in Griechenland reist, sonst fast ganz unbekannt geblieben ist. Sind dem speziellen Fachmann diese Mitteilungen besonders erwünscht, so sind dagegen für weitere Kreise die prinzipiellen Darlegungen über das gegenseitige Verhältnis von Alt-, Mittel- und Neugriechisch von einschneidender Bedeutung, und es ist nur zu hoffen, daß sie möglichst weite Verbreitung finden, um die vielen Vorurteile und schiefen Auffassungen gründlich auszurotten und zugleich auch jenem Dilettantismus ein Ende zu machen, der immer und immer wieder, zuletzt in unseren Tagen von Holland aus, sich gerade auf dem Felde des Neugriechischen breit macht. Der Verf. weist hauptsächlich folgendes nach. Das heutige Neugriechische ist aus der  $noiv\acute{\eta}$  entstanden. Es enthält als Ganzes weder dorische noch äolische noch andere dialektische Elemente, was natürlich nicht ausschließt, dass in einzelnen Gegenden einzelne Wörter in altgriechischer Dialektform geblieben seien. Die Anfänge des Neugriechischen oder richtiger gesagt, diejenigen lautlichen, formalen und syntaktischen Umgestaltungen, die die heutige Sprache von der klassischen unterscheiden, sind bei weitem älter als die ersten Denkmäler des Mittelgriechischen, sie lassen sich meist schon

bei den Grammatikern, auf Inschriften und in manchen verstreuten Notizen bei Schriftstellern nachweisen. Zum Beweise dieser fundamentalen Sätze wird nun ein ungemein mannigfaltiges Material herbeigezogen und die verschiedenartigsten Fragen der Laut- und Formenlehre und z. T. auch der Syntax besprochen; ferner sind die Normen angegeben, die bei der Verwertung der Grammatiker-Zeugnisse für die Erkenntnis der Sprachgeschichte befolgt werden müssen. In allen Hauptpunkten ist dem Verf. bedingungslos zuzustimmen und auch die einzelnen Erklärungen werden meist das Richtige getroffen haben. Gelegentlich sind wohl andere Auffassungen möglich, so scheint es mir einfacher, in γαλανός statt γαληνός, παλαμύδα statt πηλαμύδα, ἀναλικώνω statt ἀνηλικώνω, ἀπάνεμος statt ἀπήνεμος (ὁπήνεμος), χαραμίδα statt χηραμίδα (S. 100) Assimilation des η an das α zu sehen, während H. für jedes einzelne Wort irgend eine volksetymologische Anknüpfung sucht. Unter den Beispielen von u aus i (S. 105) ist  $\varphi \lambda o \psi \mu \pi \alpha = \varphi i \beta \lambda \alpha$ zu tilgen, da fluba für fubla, fibula romanisch ist, ital fiubba, ebenso scheint κουβούκλιον neben κουβίκλιον = cubiculum schon lateinisch, vgl. W. Schulze, Arch. f. lat. Lex. VIII 134; βάλτος, dessen Zusammengehörigkeit mit alsog S. 116 mit Recht in Abrede gestellt wird, erinnert an lomb. palta, das freilich selber der Aufklärung harrt u. a. Die schwierige Frage, unter welchen Bedingungen im Neugriechischen ein "unorganisches" j entstehe, hat auch H. noch nicht zur befriedigenden Lösung gebracht. Was zunüchst die Fälle betrifft, wo zwischen zwei Vokalen jerscheint, von denen einer oder beide zur u-Reihe gehören, so scheint mir das Wesen des betreffenden Vorgangs nicht richtig erfaßt, wenn es S. 121 einfach heißt: "daß bei dem Übergang von dem einen Laut in den andern die Zunge sich ... leicht an irgend einer Stelle dem Gaumen nähert und mithin einen Übergangs- und Reibelaut (j-v) bildet." Bei Vokalen der u-Reihe müsste doch dieser Übergangslaut w oder β sein. Ich glaube vielmehr, es ist die wohl zuerst von Schuchardt, Litbl. f. rom. und germ. Philol. 1887, 180 aus Anlass der griechischen Formen, dann Zeitschr. f. rom. Philol. XIII 317 ausgesprochene, seither durch Erscheinung auf den verschiedensten Sprachgebieten bestätigte Auffassung die richtige, wonach die Beispiele von hiatustilgendem j zwischen Vokalen der u-Reihe lediglich nach Analogie des j in der c-Reihe gebildet sind. Was sodann die Verba auf -εύγω betrifft, so hält H. an der Möglichkeit seiner früheren Erklärung fest, dass von βασιλεύj ὁ ήλιος u. dgl. aus die neue Form βασιλεύjει entstanden sei, giebt aber zugleich zu, daß auch die andere, in meinem Kommentar zu Simon Portius S. 77 vertretene möglich sei, wonach nach ἔζεψα aus ἔζευξα Prüs. ζεύνω auch zu dem Aor. έβασίλεψα aus έβασίλευσα ein Präs. βασίλεύγω gebildet Ich glaube, dass nur die letztere richtig ist und dass der von Krumbacher (Ein irrationaler Spirant S. 425 f.) und mir (Simon Portius S. 246) erhobene Einwand, dass die 3. Sing. Prüs. allein nicht imstande sei, das ganze Präsens umzuändern, seine volle Gültigkeit behält. H. bringt allerdings S. 124 ein Beispiel einer derartigen Ausdehnung, nämlich 1. Plur. Elaλούσαμεν, 2. Plur. έλαλούσατε statt έλαλοῦμεν έλαλοῦτε. Allein der Vergleich passt nicht, denn offenbar liegt, worauf ich schon S. Portius S. 203 hingewiesen habe, der Umgestaltung von έλαλοῦμεν zu έλαλούσαμεν nach έλαλοῦσαν das Verhältnis zu Grunde, das im Aorist zwischen ἐλάλησαν und ἐλαλήσαμεν besteht. S. 150 wird das  $\eta$  in  $\xi \eta$  aus dem  $\sigma$  des  $\xi$  erklärt. Ich wüßte

keinen zweiten Fall, wo σ oder ξ einen solchen Einflus auf folgende Laute übte¹), und glaube daher eher, das η sei von ξξῆντα bezogen. Das πενῆντα (statt πεντῆντα, wofür S. 150 eine treffliche Deutung), ξρδομῆντα, ὀγδοῆντα, ἐννενῆντα nicht auf die zugehörigen Einerzahlen einwirkten, erklärt sich ohne weiteres aus dem großen lautlichen Abstand von πέντε, ἐφτά, ὀχτώ, ἐννεά. So ließe sich noch da und dort eine Kleinigkeit ändern, ohne daß dadurch dem Werte des Buches ein Abbruch gethan würde.

Sind schon in diesen grundlegenden Kapiteln eine große Zahl der die neugriechische Sprachgeschichte betreffenden Fragen gelöst, so beschäftigen sich nun eine Reihe Exkurse mit allerlei Einzelheiten. Der erste bespricht die Genitive fem. auf -i im Zakonischen, der zweite das scheinbare Verstummen eines -ç im Neugriechischen, der dritte handelt gegen Psichari über den Sprachcharakter der mittelalterlichen und neueren Autoren und gelangt zu ähnlichen Resultaten wie Ref. in der deutschen Litteraturzeitung 1890, Sp. 159-161, giebt übrigens in kurzen Zügen einen trefflichen Überblick über die Geschichte der Schriftsprache; der vierte zeigt an einer Reihe von Beispielen, wie aus den alten Grammatikern ein Bild des früheren Sprachzustandes zu gewinnen ist, der fünfte, "Zum Vokalismus des Neugriechischen" betitelt, handelt namentlich von den Schicksalen der Hiatusvokale im Worte und im Satze. Daraus ist namentlich die Erklärung von -w aus -ιον hervorzuheben. Die Leugnung der Assimilationskraft eines α scheint mir dagegen zu weit zu gehen. Wohl giebt es viele Wörter mit  $\dot{\alpha}$ - anstatt eines andern Vokals, ohne daß die folgende Silbe  $\alpha$  enthielte, allein daraus folgt doch nicht, dass darum für die Fälle, wo έ-α u. s. w. durch  $\dot{\alpha}$ - $\alpha$  ersetzt worden sind, die Erklärung durch Angleichung unmöglich sei. Unter den S. 332 angeführten Wörtern mit α-l finde ich zunächst 6 Neutra. für die H.'s Erklärung, das α stamme von τὰ, zutrifft, dann ἀποῦ = ὁποῦ von ἀπό beeinflusst, und einige andere, bei denen das ά verschiedene Ursachen hat. Dagegen sind diejenigen, in denen nach meiner Ansicht Assimilation an folgendes α vorliegt, anders gebaut. Zunächst bei ἀξαδέρφη, άξάδεοφος, άξάφνου aus έξα-, αντάμα aus έν τῷ ἄμα, ἀργάτης wird es schwer sein, auf  $-\alpha$  auslautende Wörter zu finden, mit denen sie so eng verknüpft werden, daß das  $\alpha$  losgelöst und zum zweiten Worte gezogen werden könnte. Sodann giebt es doch eine nicht unbeträchtliche Zahl von Fällen, wo im Wortinlaut α unter Einflus eines folgenden oder vorhergehenden α an Stelle anderer Vokale tritt. Zu einer Lösung der Frage, wann die Assimilation eintrete, wann nicht, fehlt es mir freilich an dem Material. — Eine andere schwierige Frage ist die nach dem Eintritt von  $\varepsilon$  statt  $\alpha$ ,  $\iota$ ,  $\varepsilon\iota$ ,  $\upsilon$ , o. Ich hatte (S. Portius S. 81) als Gesetz aufgestellt, dass jeder i-Laut in tonloser, nicht in betonter Stellung vor e zu e wird. Hatzidakis möchte S. 333 f. auch a und o unter denselben Bedingungen zu ε werden lassen und schreibt ferner dem λ eine ähnliche Wirkung zu wie dem Q. In der That scheint für α dieselbe gesichert, für o dagegen sind die Beispiele nicht überzeugend, denn κοεντήρι aus κουωτήριον zeigt in ντ statt τ eine Unregelmäßigkeit, die erst erklärt werden muß, bevor

<sup>1)</sup> Das von H. angeführte  $\iota$  in  $\pi \alpha \xi \iota \mu \acute{\alpha} \delta \iota$  statt  $\pi \alpha \xi \alpha \mu \acute{\alpha} \delta \iota$  "Zwieback" von einem  $H \acute{\alpha} \xi \alpha \mu o s$ , der  $O \psi \alpha \varrho \iota \tau \iota \iota \iota \acute{\alpha}$  geschrieben hat, erscheint mir von dem Schluß- $\iota$  hervorgerufen:  $\alpha - \iota$ :  $\alpha - \iota$  statt  $\alpha - \alpha$ :  $\alpha - \iota$ .

das Wort zur Stütze eines Lautwandels gebraucht werden kann; φρένιμος kann durch φρενός, βρεχή durch βρέχω bestimmt sein, die drei andern Beispiele entziehen sich allerdings meiner Beurteilung, doch ist mir καθέλου aus καθόλου schon darum auffällig, weil hier sogar betontes o durch ε ersetzt wäre. Was weiter den Einfluss von a betrifft, so scheint er mir noch nicht erwiesen, da die Beispiele zu wenig zahlreich sind und sich meist anders deuten lassen. Auch sonst wäre in diesem Exkurs noch das eine und andere in Frage zu stellen, daneben aber findet sich eine reiche Fülle neuer und zutreffender Beobachtungen und zum Schluss wichtige Mitteilungen über den Unterschied des Nordgriechischen vom Südgriechischen. Es folgen sodann Abschnitte über Genuswandel, über die Volksetymologie bei Präpositionen, über die Deklination. In diesem letzteren ist manches anders und natürlich besser gefast, als in meinem S. Portius, immerhin möchte ich nicht in allen Punkten meine Ansicht aufgeben. Darauf im einzelnen einzugehen ist hier nicht der Ort, nur die Plurale auf  $-\delta \varepsilon_{\mathcal{L}}$  will ich kurz berühren. Bekanntlich bildet das Neugriechische von Substantiven auf  $-\tilde{\alpha}\varsigma$ ,  $-\tilde{\eta}\varsigma$ ,  $-o\tilde{\nu}\varsigma$ , die lebende Wesen bezeichnen, einen Plural auf  $-\delta\varepsilon\varsigma$ , während der Singular diese Erweiterung nicht kennt. Es liegt nun natürlich nahe, den Ausgangspunkt in φυγάδες, λαμπάδες u. s. w. zu suchen. Allein dabei bleiben eine Reihe Fragen ungelöst. Weshalb die Beschränkung des -δες auf den Plural, weshalb also flektiert z. B. ψωμᾶς im Sing. -α, -αν, nicht  $-\tilde{\alpha}\delta o_{S}$   $-\tilde{\alpha}\delta \alpha$ ? Weshalb ist  $-\delta \varepsilon_{S}$  auf Personalbezeichnungen beschränkt. während doch das Altgriechische auch λαμπάς, δεκάς u. s. w. bildet? Weshalb endlich ist φυγάς nicht zu φυγάδας geworden, wie πατήρ zu πατέρας? Diese Fragen hatte ich S. 173 z. T. aufgeworfen, z. T. wenigstens angedeutet und ich hatte eine Erklärung versucht, die sie beantwortet. Da H. mit keinem Worte darauf eingeht, sondern einfach φυγάς u. s. w. als Vorbild bezeichnet, ohne die auffällige Beschränkung des -δες irgendwie zu motivieren, so muss ich an meiner Auffassung festhalten. Den Schluss bilden eine Untersuchung über die Präsensbildung und eine andere über Accentwechsel, bei welch letzterer man das physiologische Gesetz, dass von zwei im Hiatus stehenden Vokalen derjenige den Ton empfängt, der mehr Klangfülle hat, gerne hervorgehoben gesehen hätte.

Wien.

W. Meyer-Lübke.

Mordtmann, Esquisse topographique de Constantinople, avec un grand plan et plusieurs planches, Lille 1892. Desclée, de Brouwer et Cie. 1 vol. 4°. 91 p. — 12 frs.

La topographie de Constantinople a été, depuis le 17e siècle, l'objet de bien des études: depuis que les travaux des Pierre Gilles, des Ducange, des Banduri ont ouvert la voie à ces délicates recherches, les ouvrages du patriarche Constantios et de Scarlatos Byzantios, le beau livre de Labarte, et surtout les savants mémoires de Paspati ont singulièrement accru notre connaissance de la Byzance du moyen-âge. Pourtant telles sont les difficultés du sujet que bien des points demeuraient obscurs, bien des problèmes non résolus; et si grande en est d'autre part l'importance pour l'intelligence de l'histoire et de la vie byzantines, qu'un examen nouveau et vraiment scientifique des textes et des monuments était impatiemment attendu de

tous ceux qui s'intéressent aux choses de l'empire grec d'Orient. C'est dans cette pensée que le comte Riant chargea M. Mordtmann de dresser un plan de Constantinople au moyen-âge: c'est ce travail, destiné en principe aux Archives de l'Orient latin, revu et annoté par le comte Riant lui-même, qui nous est aujourd'hui donné; et on en devine sans peine l'intérêt et l'importance. Nul mieux que M. Mordtmann n'était désigné pour une semblable tâche; un long séjour à Constantinople, de continuelles études sur les monuments de l'époque médiévale le rendaient plus capable que tout autre d'éclairer les points controversés de la topographie byzantine; et en effet le plan qu'il a dressé est excellent, le commentaire dont il l'a accompagné admirablement sûr et précis. On ne saurait assez louer l'exacte connaissance des textes, la conduite méthodique des discussions, la conscience parfaite qui recommandent le travail de M. Mordtmann. doute on pourra discuter quelques unes de ses affirmations, critiquer quelques unes de ses interprétations: mais on sera vivement frappé de la nouveauté de ses recherches, de la vraisemblance des solutions qu'il propose, et nul assurément ne contestera la grandeur du service que ce livre rend aux études byzantines.

Après avoir fixé les limites des quatorze régions de la capitale orientale, M. Mordtmann entreprend l'étude des murailles qui la défendaient du côté de la terre; et dans deux longs chapitres il s'efforce de déterminer l'emplacement controversé de la porte de Charisius et d'élucider la topographie si compliquée du quartier des Blaquernes. Puis, après avoir suivi les murs qui bordaient la Corne d'Or et la Propontide, décrit les ports qui s'ouvraient le long du rivage et les quartiers qui avoisinaient la mer. après avoir fermé le cercle extérieur qui enserrait Byzance, M. Mordtmann parcourt l'intérieur de la cité: il énumère les principales voies de circulation qui unissaient le Grand Palais aux régions diverses de la capitale, les places qu'elles traversaient, les édifices de tout ordre qui s'élevaient aux Je ne puis songer à signaler ici tous les résultats nouveaux que fournissent ces recherches: je dois noter pourtant la discussion si abondante (p. 16-29) qui fixe définitivement à la porte actuelle d'Andrinople l'emplacement de la porte de Charisius, et la démonstration si claire, si grosse de conséquences aussi, qui place hors de la ville, près du rivage de Marmara, la région et le palais de l'Hebdomon (p. 29-33), et bouleverse ainsi la nomenclature traditionelle attribuée au quartier et aux ruines de Tekfour-sérai. On trouvera de même d'intéressants détails sur les murailles qui longeaient la Corne d'Or et sur la topographie des quartiers assignés aux marchands italiens, Vénitiens et Génois, Pisans et Amalfitains; surtout on lira avec intérêt la description des grandes voies de la capitale, si précieuse pour suivre les pompes du Livre des Cérémonies; et je tiens à ce propos à remarquer combien M. Mordtmann rend justice aux recherches de Labarte sur le Palais impérial (p. 64); sans doute il déplace, avec raison, je crois, quelques uns des monuments mis par Labarte sur l'Augustéon et il reporte sur la partie occidentale de cette place, à l'entrée même de la rue Centrale (Μέση), le Milliaire d'Or: mais dans l'ensemble il admet les dispositions attribuées par le savant français au Grand Palais, et contestées à tort par Paspati.

Pourtant, si vraisemblables que soient en général les résultats obtenus

par M. Mordtmann, si sûre que paraisse son érudition, on y doit relever certaines incertitudes, certaines contradictions, certaines erreurs même. La question des murailles qui défendaient le palais et le quartier des Blaquernes me semble en particulier assez incomplètement résolue. Que sont devenus, dans la partie basse de cette région, entre le grand mur oriental du palais et la Corne d'Or, les deux murs de Théodose, et quelles modifications cette double muraille a-t-elle subies dans la partie haute pour s'accommoder aux exigences de la construction impériale? Ni le plan ni le texte de M. Mordtmann (p. 11) n'expliquent suffisamment ces problèmes. De . quelle époque date le mur d'Héraclius, qui comprit dans l'enceinte le quartier des Blaquernes? M. Mordtmann en fixe tour à tour la date après ou avant le siège de Constantinople par les Avares (p. 35-36 et p. 37, note 1) sans considérer que le texte de Cedrenus (I, 729) cité à l'appui de la dernière opinion est beaucoup moins décisif qu'on ne le déclare. Est-il, bien certain enfin que le mur compris entre la tour d'Isaac l'Ange et le prétendu Hebdomon date seulement de l'époque de Manuel Comnène? les textes cités (p. 11-12) par M. Mordtmann et que d'ailleurs il interprète plus qu'il ne les traduit, peuvent aussi bien s'appliquer à une réparation des murailles, que l'on sait en effet avoir été ordonnée par l'empereur Manuel, et d'autre part l'aspect de cette portion du mur ne me parait point présenter de façon si évidente les caractères de l'époque des Comnènes. Il faudrait du moins pouvoir prouver que le mur d'Héraclius suivait une direction différente du prétendu mur de Manuel: or M. Mordtmann hésite et dans les mêmes débris retrouve tour à tour la muraille d'Héraclius (p. 11) et l'enceinte particulière du palais des Blaquernes (p. 37). Il y a là, on le voit, bien des difficultés mal résolues.

Je trouve un autre embarras dans la discussion relative à la porte de Charisius. Il s'agit de savoir si cette entrée de la ville doit être identifiée avec la porte d'Andrinople, ouverte dans le mur de Théodose, ou avec celle d'Egri-Kapou, percée dans le prétendu mur de Manuel? Mais si vraiment cette dernière muraille date seulement du 12° siècle, pourquoi discuter si longuement le texte de Zonaras racontant la prise de la porte de Charisius par Alexis Comnène? (p. 18—20). Il est trop évident qu'en 1080 on n'a pu forcer la porte d'Egri-Kapou, si celle-ci s'ouvre dans un mur construit seulement au 12° siècle, et je comprends mal, je l'avoue, pourquoi sur ce point M. Mordtmann a perdu son temps à enfoncer, si je puis dire, une porte ouverte. Je regrette également qu'en plusieurs endroits (p. 12. 15. 17) M. Mordtmann ait pris de si grandes libertés de traduction à l'égard des textes qu'il commente, et fondé ses raisonnements (p. 17) sur des indications qui manquent dans l'original et qu'il a un peu arbitrairement introduites dans l'interprétation.

Quant au plan qui accompagne ce travail, il sera très utile aux études byzantines. Pourtant il est fâcheux qu'il ne concorde pas toujours exactement avec les indications du commentaire. M. Mordtmann nous avertit (p. 29) que pour le quartier de l'Hebdomon le plan reproduit les données de la topographie ancienne, sans tenir compte encore de l'hypothèse signalée plus haut. Mais ailleurs il y a désaccord, sans explication ni raison suffisante. La grande rue qui du Forum Tauri conduit à l'église des Saints-Apôtres est indiquée dans le texte comme quittant la Méon au Philadel-

phinm (Shekhzadé-Djami): or sur le plan, elle se détache bien avant de la rue centrale, dans la partie Nord du Forum Tauri. Dans le texte, la bifurcation des rues allant à la porte de Sélymbrie et à la porte Dorée est marquée à la mosquée de Khodja-Moustapha (p. 62); or le carrefour de St. Onésime où les textes placent cette bifurcation, est noté sur le plan au N. E. de la mosquée. On peut également regretter que plusieurs des grandes voies embranchées sur la rue centrale, et dont le tracé est déterminé dans le texte avec une très suffisante précision (de la Porta platea au Philadelphium, du Triodos de St. Onésime à la porte du Sigma, des Saints-Apôtres au palais des Blaquernes, et surtout le Makron Embolon) n'aient point été reportées sur le plan: il était facile d'indiquer par un trait de couleur spéciale le caractère plus ou moins hypothétique de ces parcours; à coup sûr les recherches topographiques en eussent été simplifiées.

J'ai insisté un peu longuement peut-être sur le livre de M. Mordtmann: c'est que, malgré ses défauts, il a pour l'histoire byzantine une importance capitale. Je dois ajouter que plusieurs planches intéressantes, reproduisant les plans de Buondelmonte et divers monuments byzantins, accompagnent cet ouvrage si utile et qu'un index excellent en facilite l'emploi. Pourquoi faut-il qu'un travail si précieux soit imprimé avec si peu de soin et que les fautes d'impression, si regrettables quand il s'agit de noms propres ou de réferences, s'y rencontrent trop abondamment?

Nancy. Ch. Diehl.

Bruno Rhodius, Beiträge zur Lebensgeschichte und zu den Briefen des Psellos. Wissenschaftliche Beilage zu dem Programme des königlichen Gymnasiums zu Plauen i. V. Ostern 1892. 4°. 26 S.

Die vorliegende Arbeit knüpft an eine ältere Programmschrift des Plauener Gymnasiums an, worin der verdiente Byzanzforscher William Fischer das Leben und Wirken des Patriarchen Johannes Xiphilinos behandelt hat. Hier unternimmt es ein Kollege Fischers, in kurzen Zügen ein Bild von dem Leben des mit Xiphilinos durch vertraute Freundschaft verbundenen Philosophen und Staatsmannes Michael Psellos zu entwerfen und im Anschluss daran seine Briefe nach sachlichen Gesichtspunkten zu ordnen und chronologisch zu fixieren. Der Verfasser giebt nicht, wie Egger und Rambaud, eine bloße Bearbeitung der ausführlichen, von Konstantin Sathas dem vierten und fünften Bande seiner Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη vorausgeschickten Biographie. Er hat die historischen Schriften Michaels selbständig durchforscht und manches Neue und Wissenswerte daraus geschöpft. Nur wo diese Quelle aussetzt, in der Darstellung der letzten Schicksale des Philosophen, schließt er sich allzu vertrauensvoll an seinen gelehrten Vorgänger an und begeht infolgedessen dieselben Irrtümer und Ungenauigkeiten. Der letzte der kaiserlichen Gönner des Psellos und zugleich sein Schüler in der Philosophie war Michael VII aus dem Hause Dukas. Unter diesem Monarchen, sagt Rhodius, ganz im Einklange mit Sathas, habe Psellos anfangs in großem Ansehen gestanden. Das sei jedoch bald anders geworden, als die Leitung des Staates in die Hände des Eunuchen Nikephoritzes gelangte, der die schimpflichsten Mittel nicht scheute, das Volk auszubeuten und die kaiserlichen Schatz-

kammern zu füllen. "Das Gefühl des Unwillens, das Psellos über eine solche Regierung und über die eigne Zurücksetzung fühlen mußte, ist für ihn der Grund gewesen, seine Geschichte plötzlich abzubrechen; denn an diese schließt sich ganz unvermittelt der Brief an, den Psellos, wohl im Auftrage des Michael, verfast und an den Thronprätendenten Nikephoros Phokas (Botaniates) abgesandt hat." Also weil die handschriftliche Überlieferung jenen im Jahre 1078 geschriebenen Brief mit der ein paar Jahre früher beendeten Geschichte zusammenstellt, so folgt daraus, daß diese plötzlich abgebrochen ist! Man sollte meinen, so etwas müßte doch zu allererst an dem unfertigen Zustande des Werkes selbst zu merken sein. Das Gegenteil ist der Fall. Die Chronographie des Psellos läßt in der Glätte des Ausdrucks nirgends die letzte Hand vermissen, hat auch einen so harmonischen Abschlufs, wie nur irgend ein byzantinisches Geschichtswerk: sie tönt in einen Panegyrikus auf die Person und die Familie des Kaisers aus, in dessen Auftrage und unter dessen Augen sie geschrieben wurde. Sie weiter zu führen, verbot sich für den Verfasser schon deshalb, weil er alsdann Dinge hätte berühren müssen, die in hoffähiger Weise darzustellen, selbst einem Redekünstler wie ihm unmöglich gewesen wäre. 1) Die Thronbesteigung Michaels VII bezeichnet den Endpunkt der eigentlichen Erzählung, die zwar, wie anderwärts nachgewiesen ist, erst im Jahre 1075 also vier Jahre danach abgeschlossen wurde, die aber von den großen Ereignissen dieser vier Jahre keine Notiz mehr nimmt. Damit füllt jeder Grund für die Annahme weg, Psellos sei von dem Logotheten Nikephoritzes aus seiner Gunststellung verdrüngt worden. Der Brief an Botaneiates beweist gerade, daß er seines Amtes als kaiserlicher Geheimschreiber bis zum letzten Augenblicke waltete. Sathas und, ihm folgend, Rhodius behaupten freilich, indem sie sich dabei auf Anna Komnena (ed. Bonn. I 260, 6) berufen, dass Psellos sich gegen Ende der Regierung Michaels aus Byzanz zurückgezogen habe. Schlägt man aber das Zitat nach, so findet man kein Wort von einer solchen Zeitbestimmung: sie ist ein willkürlicher Zusatz von Sathas und ganz sieher falsch. Ein Zeitgenosse des Psellos war der Historiker Michael Attaleiates. Es wäre wunderbar, wenn derselbe, wie die Biographen angeben, seines berühmten Rivalen in der Geschichtschreibung gar nicht Erwähnung gethan hätte. In Wahrheit gedenkt er seiner an drei Stellen. Die erste (21, 19), an der kein Name genannt wird, ist gleichwohl, oder vielmehr eben deshalb stets richtig auf Psellos bezogen worden. Von den beiden andern leugnet Sathas2) diese Beziehung, weil dort von einem Nikomedier Michael die Rede, Psellos aber in Byzanz geboren sei. Seine weitere Bemerkung, dieser Nikomedier sei aller Wahrscheinlichkeit nach (κατὰ πᾶσαν πιθανότητα) identisch mit dem von Bryennios (ed. Bonn. p. 121, 10) beiläufig erwähnten Michael Barys, ist geradezu erstaunlich. Denn von diesem Michael Barys wissen wir weiter nichts, als dass er einmal eine Botschaft vom Senate an den Cäsar Johannes überbracht hat. Als tertium comparationis zwischen ihm und dem Nikomedier des Attaleiates bleibt also nur die Gleichheit des Vornamens Michael, gewiß ein zwingendes

2) Mε6. Βιβλ. IV p. CIV, Anm. 2.

<sup>1)</sup> Vor allem den unglücklichen Aufstand des Cäsars Johannes Dukas, des von Psellos in einem eignen Kapitel verherrlichten Oheims Michaels VII. Vgl. Seger, Nikephoros Bryennios (München 1888) p. 37.

Argument für die Identifizierung beider! Dagegen sehe man sich einmal die folgenden Worte mit Rücksicht auf Psellos an:

Attal. Histor. p. 296, 20: Οὐ πολὺ τὸ ἐν μέσω, καὶ Μιχαὴλ μοναχὸς ὁ ὑπέρτιμος ὁ ἐπὶ τῶν πολιτικῶν πραγμάτων προστάς, τὸ γένος ἔλκων ἐκ Νικομηδείας, τὴν ζωὴν ἐξεμέτρησε, δυσάρεστος ἄνθρωπος καὶ ὑψαύχην καὶ μὴ πάνυ τι ξυντιθέμενος ταῖς τοῦ βασιλέως φιλοτίμως εὐποιίαις, τὸν σφαγέντα ὑπογραφέα (Nikephoritzes) προοίμιον ἐσχηκὼς τῆς αὐτοῦ τελευτῆς τῆς γὰρ ἔκείνου ὑπηρεσίας ἐτύγχανε, καὶ διὰ τοῦτο δήπου λόγος ἐκράτησεν ὡς ἐκ μέσου τοῦτον πεποίηκεν ὁ θεὸς οἶα τὰς βασιλικὰς δωρεὰς καὶ εὐεργεσίας διακωλύοντα. Von demselben Michael wird p. 181, 4 erzählt, daſs er unter Konstantin Dukas von seinem Kollegen im Ministerium, Nikephoritzes, aus Neid verleumdet worden sei, anscheinend unter dem Vorgeben eines ehebrecherischen Verhältnisses mit der Kaiserin Eudokia. Der Ankläger wurde damals vom Hofe entfernt und zum Dux von Antiochia ernannt.

Sicherlich, ohne den Zusatz: "τὸ γένος ἕλκων ἐκ Νικομηδείας" würde niemand bezweifelt haben, dass hier Psellos gemeint sei. Dieser hiess Michael. war Mönch, führte den seltenen Titel Hypertimos, stand sowohl unter Konstantin Dukas wie unter seinem Sohne den Staatsgeschäften vor und wird auch von andern Autoren, z. B. von Skylitzes (p. 706 und 726) immer als Helfershelfer des Logotheten und Mitverderber seines Herrn hingestellt. Soll man nun glauben, dass es am Hofe von Byzanz gleichzeitig zwei Personen gegeben habe, auf die alle jene Prädikate passen, von denen aber Attaleiates nur die eine erwähnt, während wiederum Skylitzes, obwohl er den Attaleiates als Quelle benutzt hat, in demselben Zusammenhang nur von der andern zu berichten weiß? Da läge es denn doch näher, an einen Irrtum des Attaleiates zu denken, der etwa dadurch veranlasst sein könnte. dass Psellos, bevor er in den Hofdienst trat, in Nikomedia einen Beamtenposten bekleidete. Aber ist es denn überhaupt sicher, dass Psellos in Byzanz geboren war? Eine direkte Nachricht darüber fehlt, und was man sonst zu Gunsten dieser Annahme angeführt hat, lässt auch eine andere Deutung zu. Zum mindesten zweifelhaft wird sie durch einen Brief der Sathas'schen Sammlung (135), dem der Herausgeber ohne ersichtlichen Grund die Überschrift τῷ κοιτῆ τῆς Ελλάδος gegeben hat. Psellos verwendet sich darin bei einem Provinzialbeamten für ein Kloster τῶν Ναοσοῦ. Zur Begründung seiner Fürsprache bemerkt er: ὅπερ γάρ ἐστι τοῖς ἄλλοις ἡ πατρίς, τὸ περιεκτικώτατον των άλλων χωρίων, τουτο έμοι ως έν μεγίστη μικοά ή μονή αυτη· γεγέννημαι γαο περί αὐτήν και ἀνατέθραμμαι ἐν αὐτῆ και εἴωθα τροφεία πομίζειν ἀεὶ τῆ ἀναθρεψαμένη κτλ. — Wir wissen nicht, wo dieses Kloster lag; bei Byzanz schwerlich, da es sonst wohl öfter erwähnt würde, warum also nicht bei Nikomedia? Dass Psellos sich längere Zeit in dieser Byzanz gegenüber gelegenen Stadt aufgehalten hat, erhellt aus seiner Abhandlung είς τὸ έν Νιπομηδεία ήχεῖον (ed. Boissonade, p. 58).

Wie dem auch sei, die Mitteilung des Attaleiates beweist, daß Psellos seinen Ministerposten nicht bloß bis ans Ende der Regierung Michaels VII beibehalten, sondern daß er ihn auch nach der Thronbesteigung des Botaniates mit der ihm eignen Gewandtheit, die ihm schon über fünf Regierungswechsel hinweggeholfen hatte, und glücklicher als sein Amtsgenosse noch eine Zeit lang behauptet hat. Eine Bestätigung hierfür haben wir in einem bisher übersehenen Gedichte mit der Überschrift: Έρμηνεία τοῦ σο-

φωτάτου καὶ ὑπερτίμου Ψελλοῦ εἰς τὸ ἄσμα τῶν ἀσμάτων διὰ στίχων πολιτικῶν πρὸς τὸν βασιλέα κύριον Νικηφόρον τὸν Βοτανειάτην.¹) Es scheint jedoch, daſs er sich durch unwillkommene Mahnungen zur Sparsamkeit der neuen Regierung sehr bald miſsliebig gemacht hat. Ihm, der sich schon über die allzu groſse Freigebigkeit des Konstantin Monomachos bitter tadelnd ausgesprochen, und der unter der Dynastie der Dukas ein System des Geizes mitvertreten hatte, muſste freilich die wahnsinnige Vergeudung der Staatseinkünſte, wie sie unter Botaneiates herrschte, ein Dorn im Auge sein. Die kaiserliche Ungnade überlebte der alt gewordene Höſling nicht lange. Sein Tod fällt nach der eben mitgeteilten Angabe bei Attaleiates in den Ausgang des Jahres 1078.

Der von Rhodius gegebenen Charakteristik des Psellos würe manches hinzuzufügen. Psellos ist das wahre Urbild eines Byzantiners, und es giebt vielleicht nichts, was geeigneter würe, in das Wesen dieser viel geschmähten aber wenig gekannten Species von Menschen einzuführen, als eine gründliche Analyse seiner Schriften. Bis jetzt ist nicht einmal der Versuch gemacht worden, den allgemeinen kulturgeschichtlichen Wert derselben zur Geltung zu bringen.

Bei der Gruppierung der Briefe hat Rhodius nach dem Stande der Adressaten fünf Klassen unterschieden: 1) Briefe an Kaiser, Cäsaren und Angehörige des kaiserlichen Hauses, 2) Briefe an Patriarchen, Metropoliten, Bischöfe, Abte und Mönche, 3) Briefe an weltliche Beamte, 4) Briefe an Personen ohne Titelangabe, 5) Briefe, die gar keine oder eine unvollständige Überschrift tragen. Angesichts der Unmöglichkeit, eine streng chronologische Anordnung durchzuführen, war dieses Einteilungsprinzip das einzig richtige. Nur scheint dem Verfasser entgangen zu sein, dass von den Briefen der ersten vier Klassen sehr viele ihre Überschrift nur dem Scharfsinne des Herausgebers verdanken, während der nachprüfende Leser schlechterdings nichts entdecken kann, was ihn bei seiner Konjektur geleitet hat. - Die beiden Briefe an Robert Guiscard, historisch wohl die wichtigsten der Sammlung, hat Rezensent an anderer Stelle<sup>2</sup>) ausführlich besprochen. Den von Rhodius bemerkten Widerspruch zwischen dem Wortlaut dieser Briefe und den Angaben des Zonaras - sollte heißen Skylitzes, von dem Zonaras seine Mitteilung entlehnt hat - auf einen Irrtum des letzteren zurückzuführen, geht nicht an, da auch Anna Komnena, die es sehr genau wissen mußte, die fraglichen Angaben hat. Schließlich können wir nicht umhin, vor der Benutzung so fragwürdiger Quellen wie des Muraltschen Essai de chronographie byzantine und gar des Krauseschen Machwerks "Die Byzantiner des Mittelalters" eindringlich zu warnen. Die Originalquellen sind ja doch jedem, der sich mit byzantinischer Geschichte beschäftigt, zur Hand, und wo das Richtige nicht ohne weiteres aus diesen abzulesen ist, kann man sicher sein, dass es bei Muralt und seinesgleichen am allerwenigsten zu finden ist,

Breslau.

Hans Seger.

Herausgegeben u. a. von Joh. Meursius im Commentarius in Canticum Canticorum Eusebii Pamphili (Lugd. Batav. 1617) p. 113—168.
 l. c. p. 123 f.

Μανουήλ Ί. Γεδεών, Πατριαρχικοὶ πίνακες. Εἰδήσεις ἱστορικαὶ βιογραφικαὶ περὶ τῶν πατριαρχῶν Κωνσταντινουπόλεως ἀπὸ ἀνδρέου τοῦ πρωτοκλήτου μέχρις Ἰωακεὶμ γ΄ τοῦ ἀπὸ Θεσσαλονίκης 36-1884. Έν Κωνσταντινουπόλει, Otto Keil s. a.  $720~\mathrm{S.}~8^{\circ}$ .

Das Werk kann gewissermaßen als ein offizielles angesehen werden. Die von dem Verf. geplante Herausgabe desselben fand die ausdrückliche Billigung des von ihm hochverehrten Patriarchen Joakim III, dem auch dasselbe gewidmet ist. Die Liste der Subskribenten zeigt meistens Würdenträger und Klostervorstände der orthodoxen Kirche. Die Vollendung des Werkes, welches dem Verf. große Opfer kostete, wurde nur möglich durch die Unterstützung der russischen dirigierenden Synode, des Panteleemonklosters auf dem Athos und der Bruderschaft vom hl. Grabe.

Eine vollkommene Geschichte der byzantinischen Patriarchen kann und will der Verf. nicht geben; er teilt aber mit, daß ein großes zehnbündiges Werk in Vorbereitung sei, für das er die Materialien bereits gesammelt habe; sechs Bünde sollen die Patriarchatsgeschichte von 1538—1768 und drei die Folgezeit bis 1889 umfassen. Möge es dem Verf. vergönnt sein, diese großartigen Pläne wirklich auszuführen.

Das vorliegende Werk ist im Vergleich dazu knapp abgefaßt; der Verf. bezeichnet es ausdrücklich einmal als "ein geschichtliches Verzeichnis" (ἱστοριπὸς πατάλογος), das andre Mal als eine Einleitung (προεισαγωγή) in

eine ausführliche Patriarchalgeschichte.

In der Einleitung (S. 7-78) handelt der Verf. von den Rechten, Privilegien und Titeln der Patriarchen, über den Wahlmodus in der ältern Zeit, wie seit 1860, über die Inthronisation u. s. f. Endlich charakterisiert er die Quellen für die Geschichte des Patriarchats. Unter den aufgezählten Katalogen wird der alte und wichtige des Pseudoeusebios nicht erwähnt, ebensowenig der historisch freilich wertlose Michaels des Syrers, welcher aber darum interessant ist, weil er die angebliche Bischofsreihe vor Alexandros als Throninhaber von Ephesos aufführt. Für die türkische Zeit stehen dem Verf. mehrfach schwerzugängliche oder ungedruckte Quellen zu Gebote. Die ältere Periode des Patriarchats d. h. der Zeitraum etwa, bis zu dessen Ende die ältesten Kataloge (Theophanes, Nikephoros und Pseudoeusebios) reichen, bedarf noch vielfach der chronologischen Richtigstellung; eine methodische Arbeit in der Art der klassischen Untersuchung Gutschmids über die Patriarchen von Alexandrien würde hier eine fühlbare Lücke ausfüllen. S. 190 hätte der Verf. die Bemerkung Balsamons über die Ausdehnung der thrakischen Diöcese nicht ernsthaft nehmen sollen. Für die Regierungen der Patriarchen Johannes von Sirimis, Eutychios und Johannes Nesteutes hätte er wertvolles Material bei Johannes von Ephesos finden können, wie denn auch für die Patriarchengeschichte des 9. und 10. Jahrhunderts die armenischen Quellen und die Kirchengeschichte des Gregorius Barhebräus z. T. recht wertvolle Beiträge liefern. S. 239 wird die Kreuzeserhöhung in 628 gesetzt; sie kann frühestens 629 stattgefunden haben. Ebenso ist durch Versehen die Überbringung des hl. Schwamms und der hl. Lanze nach der Hauptstadt in 624 verlegt; die dafür zitierte Paschalchronik hat ganz richtig 614, das Jahr der Einnahme Jerusalems durch die Perser. Patriarch Antonios S. 273 ist nach der daselbst zitierten Stelle nicht Sohn eines πρεσβύτερος τζαγγάριος. Die aus S. Oikonomos entlehnte

Angabe, dass bereits unter Stephanos (886—893) ein Metropolit von Russland vorkomme, beruht auf unrichtiger Datierung von Leos Diatyposis.

Bei dem Charakter des Werkes ist es völlig verständlich, daß der Verf. Patriarchen, welche wie Sergios oder Photios in der allgemeinen Kirchengeschichte eine hervorragende Stellung einnehmen, hier nur kurz skizziert; auffällig ist aber, daß er, obgleich er zahlreiche Monographien für die Ignatios-Photiosepoche zitiert, Hergenröthers Arbeit mit völligem Stillschweigen übergeht!

Vom .10. Jahrhundert an sind uns namentlich in den juristischen Sammelwerken zahlreiche Synodalerlasse und Gutachten der Patriarchen erhalten. Diese werden regelmäßig vom Verf. unter den einzelnen Regierungen angemerkt; ebenso werden die auf die Klosterrepublik des Athos bezüglichen Maßnahmen aufgezeichnet, und was besonders wertvoll ist, von derselben Epoche an giebt der Verf. mit großer Genauigkeit die von den einzelnen Kaisern und Patriarchen vorgenommenen Änderungen in dem Rangverhältnis der Metropoliten, Erzbischöfe u. s. f. an. Hier können allerdings noch vielfach Nachträge geliefert werden. Die Ansetzung von Argos' Erhebung zur Metropolis 1089 beruht auf einem alten Schreibfehler; 1189 ist absolut sicher. Interessant und charakteristisch für den Geist des 12. Jahrhunderts ist die aus Balsamon beigebrachte Notiz S. 356; darnach hat Patriarch Nikolaos Muzalon eine Vita der hl. Paraskeue, die "von einem Bauern vulgär und unwürdig des engelgleichen Wandels der Heiligen" abgefast worden war, ins Feuer werfen lassen, um sie durch eine andre (natürlich in gebildetem Griechisch) ersetzen zu lassen.

Von  $1315-14\bar{0}2$  hat der Verf. einen zuverlässigen und authentischen Führer an den Acta Patriarchatus. Er giebt daher nur knappe biographische Notizen über die einzelnen Patriarchen, welchen sich Auszüge aus den Akten in Regestenform anschließen. Ausführlicher werden die Patriarchate des Philotheos, Neilos und Antonios behandelt. Unter Neilos hätte angemerkt werden können, daß damals die Patriarchatskanzlei die  $\nu$ é $\alpha$  en eine Germularen für die Anrede an den Papst, die Patriarchen, Metropoliten u. s. f. ausgearbeitet hat.

Der wichtigste Teil des Werkes ist die Bearbeitung der Patriarchengeschichte seit der Türkenherrschaft. Bei dem außerordentlich raschen Wechsel der Kirchenfürsten ist die Chronologie oft nicht völlig festzustellen, und der Verf. bemerkt mehrmals ausdrücklich, daß seine Zeitansetzung im 15. und 16. Jahrhundert vielfach eine lediglich konjekturale sei. Erwünscht wäre für diese Epoche bei den einzelnen Regierungen eine Zusammenstellung der authentischen Daten gewesen, welche man sich jetzt aus dem Kontext zusammensuchen muß.

Mit dem Patriarchat des Timotheos (1612—1621) tritt eine sehr wichtige Quelle ein, die von dieser Zeit an erhaltenen πατοιαοχικοί κώδηκες (S. 479), aus denen der Verf. sehr häufig Auszüge giebt. Die Form der Darstellung der einzelnen Regierungen ist dieselbe, wie für die Epoche, wo die Act. Patr. als Führer dienen. Allein das Material ist hier meist mit großer Mühe aus entlegenen, schwer zugänglichen Einzelschriften und aus unedierten Quellen, wie dem Patriarchalcodex, zusammengetragen. Auf diesem Teil der Arbeit beruht daher ein Hauptverdienst des Verfassers.

Sein Urteil über die oft wenig würdigen Prälaten dieser Epoche, ihre

Almosenreisen, ihre Käuflichkeit und den argen Verfall des ökumenischen Patriarchats im 17. Jahrhundert spricht er offen aus. Der ökumenische Stuhl befand sich wegen seiner großen Schuldenlast in der schwersten ökonomischen Bedrängnis. Der treffliche Patriarch Jeremias III (zum erstenmale 1716—1728) hatte deshalb statt des sonst so zahlreichen Patriarchalklerus nur zwei Priester und zwei Diakone "ἀμοιβαδὸν καθ' ἐβδομάδα ἱερουργοῦντας". S. 627. Vom 18. Jahrhundert an wird auch der Ausbreitung des Griechentums in der Diaspora gedacht und die Gründung griechischer Gemeinden in Östreich, Deutschland, Italien u. s. f. sorgfältig angemerkt.

Für den Standpunkt des Verfs. ist bemerkenswert, daß er die schlimmen Zustände und die Verwirrung, unter welchen das Patriarchat heute leidet, von dem Zusammentritt der Notabelnversammlung unter Kyrillos VII (1855—1860) datiert. Ein Ergänzungsheft (συμπλήρωμα) soll unter andrem eine Reihe für die Patriarchengeschichte wichtiger Aktenstücke und ein alphabetisches Namensverzeichnis bringen.

Durch seine mühsame und an Opfern reiche Arbeit hat sich der Verf. ein großes Verdienst um die Geschichte des ersten Throns der orthodoxen Kirche erworben.

Jena. H. Gelzer.

Dr. Ludwig Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht in den östlichen Provinzen des römischen Kaiserreichs. Mit Beiträgen zur Kenntnis des griechischen Rechts und der spätrömischen Rechtsentwicklung. Leipzig, Teubner 1891. 8°. 560 S.

Die grundlegende Bedeutung dieses vortrefflichen Buches hat Referent bereits an anderem Orte darzulegen versucht. Sie beruht im wesentlichen darauf, daß die Vorstellung von einer strengen und starren Einheitlichkeit des Rechtes auf dem Gebiete des römischen Reichs beseitigt, die Geltung partikularer Rechte neben dem römischen und noch nach der Zeit seiner Rezeption nachgewiesen und insbesondere die zähe Dauer des griechischen Rechtes, welches gegenüber den oft wüsten Vorstellungen eines bunten Allerlei als ein homogenes erwiesen wird, in denjenigen Provinzen, in welchen dasselbe seit langem eingebürgert war, neben und trotz römischen Rechtsvorschriften dargethan wird. Seit der Rezeption des römischen Rechts giebt es daher in der That ein Reichsrecht und daneben namentlich in der auf eine reichere Kultur und Rechtsentwicklung zurückblickenden Osthälfte des Reiches ein Volksrecht oder vielmehr Volksrechte, welche subsidiär für das Reichsrecht eintreten können, nicht selten aber auch bestimmend auf dessen Fortentwicklung eingewirkt haben. Von wie großer Bedeutung eine solche Auffassung für die ältere byzantinische Geschichte ist, leuchtet ein; es wird nunmehr Aufgabe der Detailforschung sein, in byzantinischen Rechtssätzen und -Gewohnheiten altes griechisches Erbgut vom aufgedrungenen römischen Rechte zu scheiden und wenigstens auf dem Gebiete des Rechts der historischen Forderung, thatsächlich Bestehendes aus den es bedingenden Faktoren abzuleiten, gerecht zu werden. Die Art der Überlieferung des römischen Rechts aber verspricht von vorneherein namentlich beim Studium der kaiserlichen Reskripte für den Osten des Reichs eine größere Ausbeute.

So ist es auch dem Verf. gelungen, aus kaiserlichen Reskripten, welche aus Anlass spezieller Rechtsfälle die Entscheidung nach römischem Rechte geben, nachzuweisen, dass der Grund der Anfrage nicht selten in einer dem römischen Rechte zuwiderlaufenden partikularen Rechtsordnung gegeben war und daß sich die meisten dieser Antinomien in der östlichen Hälfte und vorzüglich in Griechenland finden. So geht aus einer Anzahl von Reskripten Diocletians hervor, dass die Mitgift der Frau als deren Eigentum angesehen. nach deren Tode als an die Eltern zurückfallend gedacht wurde, wie beides dem griechischen Dotalrecht entspricht; die kaiserlichen Reskripte entscheiden entgegen dem partikularen Rechtsbewußtsein nach römischem Rechte. Umgekehrt wirkte das partikulare Recht auf das römische ein in der Bestimmung Konstantins, dass das Eigentum des Muttergutes den Kindern zusteht und nur in väterlicher Verwaltung bleibt und in der damit übereinstimmenden Verordnung Theodosius' II, dass bei Eingehen einer zweiten Ehe das lucrum nuptiale aus erster Ehe den Kindern aus derselben verbleibt. Der Gegensatz zwischen römischer und griechischer Anschauung gerade auf dem Gebiete des Dotalrechts nötigte nun die oströmischen Kaiser zu einzelnen Konzessionen zu Gunsten der griechischen Anschauung. So gelangt nach einem angeblich theodosischen Gesetze die Mitgift, wenn der Mann stirbt, an die Frau, stirbt diese, an den Mann, aber nur im Namen der Kinder, sind keine Kinder da, an den Vater; im Falle der Scheidung verbleibt sie der Frau. Erst unter Leo trat eine Reaktion zu Gunsten des römischen Rechts ein.

Von wesentlicher Verschiedenheit ist die donatio propter nuptias im Westen und im Osten des Reichs. Im (nichtgriech.) Osten ist sie allmählich eine Art Witwenversorgung geworden und diesen Standpunkt griff Theodosius auf, der in seinem im syrischen Rechtsbuch überlieferten Gesetz ihr diesen Charakter verlieh, so dass nach demselben die Frau beim Tod des Mannes dos wie donatio zurückerhielt. Erst unter Leo trat eine vollständige Verkennung des Charakters der orientalischen donatio ein, infolge deren sie als Gegenleistung der dos gleichgesetzt wird und endlich unter Justinian den Kindern gewahrt wird. - Einwirkung griechischen Rechts verrät ferner die Bestimmung Konstantins, wonach der Hehler eines flüchtigen Sklaven einer Privatstrafe verfällt, welche dem römischen Recht sonst fremd ist, im griechischen Recht aber mehrfach belegt ist. An diesen den Ausführungen des Verf. entlehnten Beispielen soll nur die historische Bedeutung des in dem Buche konsequent durchgeführten Gedankens eines steten Kampfes zwischen bestehendem Volks- und aufgedrungenem Reichsrecht gezeigt werden, eines Kampfes, der bereits in der Anfangszeit der römischen Herrschaft beginnt, sich im weiteren Verlauf immer steigert und mit Caracallas Ausdehnung des römischen Bürgerrechts auf das ganze Reich im Wesen zu Gunsten des römischen Rechts entschieden ist. Aber auch nach dieser Zeit sind, wie die oben angeführten Beispiele lehren, die Spuren des Nachwirkens partikularer Rechte nicht verschwunden, wenn auch schwerer kenntlich. Der Durchforschung byzantinischer Rechtsquellen eröffnet sich damit eine dankbare Aufgabe in der Konstatierung vorrömischer Rechtsüberbleibsel.

Der reiche Inhalt des Buches, welches sich nur zum geringsten Teil mit der Gesetzgebung und Rechtsübung der byzantinischen Zeit beschäftigt, kann hier nicht wiedergegeben werden. Entsprechend den Zwecken dieser Zeitschrift sei nur noch auf die Beilage III des Werkes über die Gesetzgebung Konstantins verwiesen, in welcher die gräcisierende Tendenz in der Gesetzgebung Konstantins aus ihrer teilweisen Anerkennung des Ehemanns als Geschlechtsvormunds der Frau, aus gewissen Bestimmungen des Dotalrechts und des Sklavenrechts, sowie aus Verordnungen bei Kauf und Darlehen wahrscheinlich gemacht wird.

Wien.

Emil Szanto.

Émile Legrand, Cent-dix lettres grecques de François Filelfe, publiées integralement pour la première fois d'après le codex Trivulzianus 873 avec traduction, notes et commentaires. Paris. E. Leroux. 1892.

Der angesehene französische Gelehrte, Professor an der école nationale des langues orientales, dem wir schon manche wertvolle Arbeiten zur Geschichte der Renaissance verdanken, bietet hier eine weitere Gabe, die von allen gelehrten Arbeitern auf dem erwähnten Feld mit Dank aufgenommen werden wird. Von den Handschriften mit Filelfo-Briefen ist die der Trivulziana in Mailand die wertvollste, weil sie, wenn auch nicht von Filelfo selbst, doch unter seiner Leitung hergestellt sein dürfte. Sie enthält 48 Bücher lateinischer und griechischer Briefe, während in der zu Venedig im Jahre 1502 erschienenen Ausgabe von Filelfo-Briefen nur 37 Bücher gedruckt erschienen. Nun sind freilich nicht alle diese Briefe gleich bedeutend: neben solchen mit reichem Inhalt stehen auch andere mit Redensarten ohne rechten Gehalt. Trotzdem kann über den Wert der Gabe kein Zweifel sein. Derselbe steigt noch durch die sehr dankenswerten Beigaben. In dem Anhang (S. 223-366) wird eine große Anzahl wichtiger Briefe und sonstiger Schriftstücke mitgeteilt, die sich auf Bessarion, Fichet, Gemisthius Plethon, Trapezuntios, Gaza, Demetrius Chalkondylas, Politian und andere hervorragende Männer beziehen. Hier wird ein reiches Material geboten, das lohnende Arbeit in Aussicht stellt. Legrands Werk, das als Band 12 der dritten Serie der Publikationen der Ecole des langues orientales vivantes erschien, ist mit der ganzen Opulenz dieser Sammlung ausgestattet; vortreffliches Papier, schöner Druck, Facsimile der benützten Handschrift u. dergl. empfehlen das Buch. Durch mehrere Register ist die Fülle des Stoffes zugünglich gemacht. Doch ist der Index général (S. 369-379) wenig befriedigend. Zunächst fehlen darin die Ortsnamen, ohne daß man einen rechten Grund einsieht. Aber auch von den sonstigen Namen fehlen manche, oder es sind bei den aufgenommenen Namen einzelne Nachweise vergessen. Solche Register schaden im Grunde mehr als sie nützen. Denn der gelegentliche Benützer, dem man doch nicht zumuten kann, dass er alle die zahllosen nötigen Bücher von Anfang bis zu Ende durcharbeitet, beruhigt sich vielleicht zum Schaden seiner Arbeit, wenn er den gesuchten Namen nicht im Hauptregister findet. Also entweder kein Register oder ein vollständiges Register, das alle Eigennamen ohne Ausnahme enthält! - Zu dem auf S. 270 und 271 erwähnten Johann Heynlin, genannt Lapidanus, sei bemerkt, dass ihn die Franzosen mit Unrecht Lapierre nennen. heißt nicht Stein, sondern Heynlin und stammte von dem Dorfe Stein zwischen Karlsruhe und Pforzheim, was auch richtig mit Lapidanus (= a Lapide) ausgedrückt wird. — Vor zwei Jahren erschien ebenfalls eine Ver-

öffentlichung der Filelfo-Briefe von Dr. Theodor Klette in dem dritten Hefte. seiner "Beiträge zur Geschichte und Litteratur der italienischen Gelehrtenrenaissance". (Greifswald 1890.) Legrand hat diese Ausgabe noch für seine Arbeit benützen können, wie er auch in der Vorrede S. IV berichtet. Neben dem glänzend ausgestatteten Werke des Franzosen tritt die Arbeit des deutschen Gelehrten mit ihrem bescheidenen Gewande bedeutend zurück. Vergleicht man die beiden Werke miteinander, so hat zunächst der Franzose den Vorzug, dass er den Text der Briefe in extenso giebt, während Klette, vermutlich um den Umfang seines Buches, das ohne staatliche Beihilfe gedruckt wurde, nicht allzu sehr anschwellen zu lassen, Briefe ohne belangreichen Inhalt nur im Auszug mitteilt. Ferner empfiehlt sich Legrands Buch durch seine Beigaben, die ebenso wertvoll sind, als die Filelfo-Briefe selbst. Aber auch die deutsche Arbeit hat ihre guten Eigenschaften. Sie giebt eine nützliche Einleitung, in deren erstem Teil von den Filelfo-Briefen gehandelt wird, in deren zweitem Teil Mitteilungen zur Biographie Filelfos und anderer Gräcisten seiner Zeit gemacht werden. Von besonderem Nutzen dürften sodann die Tabellen I und II (S. 4 und 5) über die Briefe in der Mailänder und der Wolfenbütteler Handschrift sein. Wir Deutsche belehren uns über die italienische Renaissance zur Zeit immer noch hauptsächlich aus dem bekannten Werke Georg Voigts über die "Wiederbelebung des klassischen Altertums" (Berlin 1880 und 1881). Nun hat Voigt den Wolfenbütteler Codex benützt, und so wird für uns Klettes Schrift eine willkommene Ergänzung zu Voigt, Und dann dürfte wohl die Frage aufgeworfen werden, ob Legrand wirklich nur die wenigen Einzelheiten, die er selbst anführt, aus Klette gelernt hat! Der Inhalt mancher Anmerkungen in dem französischen Werke spricht doch dafür, daß er auch noch weiteres aus Klette gelernt hat. Wir Deutsche sehen darin gar keinen Vorwurf; ja wir würden es vielmehr zum Vorwurfe machen müssen, wenn Legrand seinen Vorgänger nicht nach allen Richtungen verwertet hätte.

·Heidelberg.

Karl Hartfelder.

Conradus Beniamin, De Iustiniani imperatoris aetate quaestiones militares. Berolini 1892. Apud W. Weber. 41 S. 80.

Mommsen erklärt in seiner Abhandlung über das römische Militärwesen nach Diocletian (Hermes XXIV, 1889), in welcher er zuerst diesen schwierigen und verwickelten, bisher arg vernachlässigten Gegenstand in lichtvoller Weise dargestellt hat, im voraus, daß diese Arbeit nicht den Anspruch erhebe, eine erschöpfende und abschließende zu sein, daß eingehende Spezialuntersuchungen jedenfalls zu manchen Berichtigungen und Ergänzungen führen würden, und er sprach die Hoffnung aus, daß seine früher vergeblich an jüngere Kräfte gerichtete Aufforderung, diese Arbeit zu übernehmen, jetzt, nachdem er eine vorläufige Übersicht gegeben habe, eine bessere Wirkung haben werde. Diese Hoffnung ist in Erfüllung gegangen: einer seiner Schüler, Herr Benjamin, hat seine Studien diesem Gegenstande zugewendet; derselbe hat in der vorliegenden Doktordissertation eine spezielle Frage genauer untersucht und er ist dabei zu Ergebnissen gekommen, welche von denen Mommsens abweichen. Es handelt sich um die auch noch in den Quellen des 5. und 6. Jahrhunderts mehrfach er-

wähnten foederati und andererseits um die von Prokop oftmals genannten Mommsen erklärt diese Bezeichnungen für δορυφόροι καὶ δπασπισταί. gleichbedeutend, er versteht sowohl unter foederati als auch unter δορυφόροι nal δπασπισταl Privatsoldaten, welche nicht im Dienste des Staates, sondern einzelner, mit den späteren italienischen Condottieri zu vergleichenden Führer gestanden hätten. Benjamin bestreitet diese Gleichstellung; auch er hült sowohl die foederati als auch die Prokopischen δοουφόροι καί ύπασπισταί für Privatsoldaten, aber er sucht nachzuweisen. dass sie von verschiedener Beschaffenheit gewesen sind. Er weist zunächst darauf hin, dass die Quellenstelle, welche die sicherste Stütze für die Mommsensche Annahme zu bilden schien, eine Stelle des Malalas, nach welcher Aspar seine Gefolgsleute Foederaten genannt habe, jetzt hinfällig geworden sei, nachdem Patzig nachgewiesen habe, dass gerade die entscheidenden Worte: οθς έκάλεσε φοιδεράτους interpoliert seien. Er untersucht dann zunächst die Quellenzeugnisse aus dem 5. Jahrhundert und dann die Angaben Prokops und der Justinianischen Gesetze über die Foederaten und legt dar, dals dieses allerdings Privatsoldaten, von einzelnen Führern angeworbene Barbaren gewesen sind, welche von diesen aber an den Staat vermietet worden sind, von diesem ihren Unterhalt empfangen und unter der Kontrolle kaiserlicher Beamter (anfangs chartularii, später optiones) gestanden haben. Dann untersucht er die Quellenangaben, welche von den δορυφόροι καὶ ύπασπισταί oder, wie sie von anderen genannt werden, bucellarii handeln, und kommt zu dem Ergebnis, dass unter diesen das Gefolge zu verstehen ist, mit welchem sich in der Justinianischen Zeit die Feldherren und anderen höheren Offiziere umgeben haben, dass dieses in der That reine Privatsoldaten gewesen sind, welche der οἰκία ihres Herrn angehören, diesem durch einen besonderen Treueid verbunden sind, von ihm, allerdings teilweise mit Beihilfe des Kaisers, ihren Unterhalt empfangen; er weist ferner nach, dass auch sie zum größten Teil aus Barbaren, namentlich aus Goten bestanden haben, dass mit δοουφόροι eine höher gestellte Klasse, mit δπασπισταί dagegen die Gemeinen, die Masse des Gefolges, von Prokop bezeichnet worden sind.

Die Ausführungen des Verfassers sind in der Hauptsache überzeugend. Entgangen ist ihm, dass schon vor ihm von anderer Seite derselbe Gegenstand erörtert worden ist. Lécrivain behandelt in einer Abhandlung: Études sur le Bas Empire (Mélanges d'archéologie et d'histoire, Jahrg. 10, 1890) auch im Anschluss an die Mommsensche Arbeit die Privatsoldaten im späteren römischen Reiche, auch er bestreitet die Mommsensche Behauptung, dass foederati und bucellarii gleichbedeutend seien, und kommt in betreff beider zu ganz ähnlichen Ergebnissen wie Benjamin. Doch ist die Arbeit des letzteren darum nicht überflüssig geworden, da der französische Gelehrte nur kurz diesen Gegenstand berührt, er dagegen denselben sowie die weiteren sich daran anschließenden Fragen ausführlich erörtert hat.

Berlin. F. Hirsch.

E. Patzig, Johannes Antiochenus und Johannes Malalas. Osterprogramm der Thomasschule. Leipzig 1892. 32 S. 40.

Da der Verf. in diesem Progr. auf den Ergebnissen seines vorletzten Progr. (Unerkannt und unbekannt gebliebene Malalasfragmente.) weiter baut, muß erst dieses einer Prüfung unterzogen werden. Der Verf. fand, daß die von A. Mai (Specil. Rom II S. 401 ff.) edierten tusculanischen Fragmente, welche er mit Recht dem Malalas zuwies, vollstündiger waren als der Text des Oxon., weniger vollständig als die von Mommsen (Hermes VI S. 366 ff.) herausgegebenen konstantinischen Excerpte. Nur nach dem Satze. die Wahrheit liegt in der Mitte, konnte er folgern, dass das Plus, welches die Malalasstücke des Chron. Pasch. und der konstant. Excerpte im Verhaltnisse zum Texte des Oxon. bieten, Zuthat eines Interpolators war, allein Beweise dafür, dass die tuscul. Fragm. wirklich eine Grundlage für ein derartiges kritisches Verfahren boten, hat Verf. nicht gegeben. Erst auf S. 14 des ersten Progr. berücksichtigt er, nachdem er aus seiner Behauptung - im zweiten Progr. S. 26 wird diese, soweit sie das Chron. Pasch. betrifft, stillschweigend zurückgenommen — die weitgehendsten Folgerungen gezogen hat, eine andere, weit näher liegende Möglichkeit, daß der vollständige Malalas, aus dem die tuscul. Fragm. stammen und der Paschalchronist schöpfte (Theophanes schließe ich aus) selbst nur ein verkürzter Malalas gewesen sei. Für die Annahme, der er folgt, führt Patzig die Lust der Byzantiner am Mosaicieren ins Feld, gegen die andere Möglichkeit das Alter der Paschalchronik und der Schrift der tuscul. Fragm. Keins dieser Argumente spricht gegen die Möglichkeit, dass vor dem Jahre 629 ein von einem Zeitgenossen Justinians verfaßtes Werk schon in einer oder mehreren Umarbeitungen vorlag. Eine weitere Voraussetzung Patzigs. daß der Text des Oxon. bloß eine Epitome sei, keine sachlichen Veränderungen biete, ist gleichfalls zu verwerfen, es gab vielleicht soviel individuelle Malalasrezensionen, als Abschriften überhaupt. Der Paschalchronist konnte in seinem Malalas einen ganz anderen Bericht über den Nikaaufstand finden, als ihn heute der Oxon. hat.

Patzig geht sogar so weit, daß er den Text des Oxon. als Grundlage für die Kritik benutzt. So will er Angaben über Bauten in Kpel, weil sie sich im Oxon. nicht finden, auch aus der Malalasvorlage des Paschalchronisten tilgen. Leider läßt hier der Text des Slaven nur an einer Stelle einen Vergleich zu.

Mal. p. 430, 18. 19 ist allerdings kürzer als Chron. Pasch. p. 618, 14—19, doch das, was der Slave bringt, entspricht Chron. Pasch. 14—17. Sollen wir etwa folgern, daß diese Angaben durch successive Interpolation in den Text des Slaven bez. des Paschalchronisten hineingekommen sind? Im ersten Progr. Patzigs findet sich eine Vermutung, welche auch den Beifall Gelzers gefunden hat. Sie kann, falls sie anders, als Verf. es thut, verwertet wird, von großer Bedeutung für die Malalasforschung sein. Ich meine die Gleichsetzung des Johannes Malalas mit dem von Euagrius mehrfach erwähnten Johannes Rhetor.

Es ist für Patzig verhängnisvoll geworden, daß er die Forschungen Gelzers (S. J. Africanus etc.), von denen man gewöhnlich auszugehen pflegt, erst spät kennen gelernt hat. Nun soll, ob es geht oder nicht, die Einheitlichkeit (?) des Malalaswerkes bewiesen werden. Und dabei hat Verf. selbst die denkbar beste Stütze für die Gelzersche These (a. a. O. II S. 129 ff.) gefunden und hat selbst im ersten Progr. bewiesen, daß das Malalaswerk nicht einheitlich ist. Mit welchem Rechte sich Patzig im zweiten Progr. S. 30 des Wortes "Einheitlichkeit" bedient, ist mir unerfindlich.

Gegenüber dem kpolitanischen Charakter des Schlusses, der sich selbst Patzig "aufdrängt" und dem Zeugnisse des Euagrius muß erst bewiesen werden, daß Malalas selbst es gewesen ist, der die Vereinigung der Stücke Buch 1—17 u. 18 vornahm und das 18. Buch verfaßte. Es sind zweischneidige Argumente, deren der Verf. sich bedient. Wenn Malalas selbst die Vereinigung vornahm, hätte er dann nicht planmäßig die Änderung des εὐσεβής in Φειότατος (die Verwertung dieser Begriffe für die Chronologie ist Patzig nicht bedingungslos zuzugestehen) ausgeführt, er, der Verfasser?

Hätte die Zusammenfassung nicht geschickter sein können, hätte das Stück Mal. p. 428, 7-429, 9 nicht einen anderen geeigneteren Platz finden können? Übrigens ist dieses Stück der Schluss des ursprünglichen Malalaswerkes gewesen, wie ein Vergleich dieses Stückes mit dem durch den Slaven überlieferten Prooemium des Malalas zeigt. 1) Nur an der Stelle, wo die Vereinigung stattfand, wurde das εὐσεβής in θειότατος geändert. Das spricht nur für einen von Malalas verschiedenen Redaktor. Von dem religiösen Standpunkt des Verfassers, bez. des Redaktors des Malalaswerkes sehe ich vorläufig ab. Ich habe mit den von Patzig gegebenen Größen gerechnet und das Beweismaterial, welches mir die slavische Übersetzung bietet, nur beiläufig herangezogen. Der Malalas des Euagrius hat mich auf die Frage gebracht, ob das Werk des Johannes Rhetor in seinem ursprünglichen Zustande auch schon eine dem heute vorhandenen Malalas und seinen Reflexen sprachlich und inhaltlich völlig adäquate Gestalt gehabt hat? Können wir wirklich alles das, was Malalas sich sprachlich und inhaltlich zu schulden kommen läßt, einem "Rhetor" der Zeit Justinians zu-

Mag man im Rhetor einen Grammatiker, einen Juristen oder einen Prediger sehen, in jedem Falle ist es ein Mann von höherer Bildung gewesen. Ich finde eine Lösung dieses Widerspruches, sowie der vielen anderen Schwierigkeiten, indem ich das Verhältnis des griechischen Wortes ξήτως zum gräcosyrischen Μαλάλας oder Μαλέλης betrachte. Ich kann mich der Annahme nicht entziehen, daß das Malalaswerk bloß die gräcosyrische Vulgarisierung eines weit höher stehenden Werkes ist, und der Verf. dieses Werkes ist der sog. Johannes Antiochenus gewesen. Meine Vermutung erfährt vor allem durch den slavischen Malalas eine Bestätigung. Über die slavische Malalasübersetzung hat sich Patzig im ersten Progr. S. 11 Anm. in folgender Weise geäußert: "Da an allen diesen Stellen Malalas und das Chron. in genauer Übereinstimmung sich befinden und nur an drei Stellen der russische Annalist mit dem Chron. Pasch. geht . . . . . so verspreche ich mir von ihm wenig Nutzen." Ich habe dieser Bemerkung nichts hinzuzufügen.

Im zweiten Progr. hat Patzig die Fragm. des Cod. Par. 1630, welche Frick (Curtiusaufsätze S. 53 ff.) auf das durch den Slaven überlieferte Procemium gestützt, dem Malalas zuwies, diesem absprechen wollen. Frick konnte nur dürftige Fragmente der slavischen Übersetzung vergleichen, meine Vergleichung der Fragmente mit dem Texte der slavischen Hand-

Auch durch die von mir für Ed. Thrämer verglichene Moskauer Handschrift des Petrus Alexandrinus wird meine Behauptung bestätigt.

schriften hat Fricks Behauptung bestätigt. Ich fand unter anderem eine Abweichung, die von Bedeutung ist. In der Erzählung von den Giganten (F. H. G. IV 541, Fragm. 2, 13) wird im Cod. 1630 Ὁβίδιος zitiert, der Slave giebt Voudij. Das ist nicht etwa ein Versehen des Slaven, sondern er fand den Βούδιος - diesem entspricht der slavische Voŭdij - in seinem Malalas vor. Identisch ist dieser Βούδιος mit dem Βούττιος Mal. p. 34, 22. (Hier hat der Slave Votios.) Eine Verwechselung mit einem ühnlich lautenden Namen eines christlichen Chronographen mag ja stattgefunden haben. Im Johanneswerke wird ohne Zweifel auch Mal. p. 34, 22 Όβίδιος gestanden haben. Ich vermute ferner, das der σοφώτατος Νεστοοιανός δ χοονογράφος (Mal. p. 324, 12 u. 376, 19) einem ursprünglichen Νεστοριανός δέ τις χρονογράφος entspricht. Alle diese σοφώτατοι sind erst durch die Überarbeitung des Johanneswerkes entstanden. 1) Malalas ist für mich bloß ein litterarhistorischer Begriff. Das Werk des Johannes Antiochenus hat zwar auch noch in seiner Urform fortgelebt, allein den niedrigen Anforderungen, die mit dem zunehmenden Verfalle des geistigen Lebens an chronographische Werke gestellt wurden, entsprach es nicht mehr. Erst in einer Vulgärbearbeitung ist es epochemachend für die volkstümliche Chronographie geworden. Unsere Aufgabe ist es, aus den Fragmenten, Excerptenreihen, Ausschreibern u. s. w., die verschiedenen Stadien und allmählichen Umformungen des Johanneswerkes festzustellen. Diese Aufgabe habe ich zum Teil schon erfüllt und hoffe bald darüber Bericht zu erstatten. Auch die Leoquelle, eine jener unbekannten Größen in den diophantischen Gleichungen Patzigs, ist bloß eine Version des Johannes Antiochenus. Patzig auf allen seinen kritischen Gängen auch durch das zweite Programm zu begleiten, dazu liegt für mich keine Veranlassung mehr vor.

Der Schlufssatz im zweiten Programm: "Man muß sich eben erst an den Gedanken gewöhnen, daß das Erscheinen der Malalaschronik aufs Jahr zusammenfällt mit der Aufhebung der heidnischen Schulen und daß das ursprüngliche Werk des Johannes Antiochenus eine fröhliche Blüte (!) gewesen ist am Baume der volkstümlichen Chronographie", durfte nach dem Erscheinen der trefflichen Untersuchungen von Sotiriadis nicht mehr geschrieben werden.

Niederlößnitz bei Dresden.

Carl Erich Gleye.

<sup>1)</sup> Hier läst sich noch manches anknüpfen. Nur folgendes möchte ich vorläufig bemerken. Mal. p. 180, 12 hat der Slave Loukinniani, der Grieche Δικίννιος. In Loukinniani steckt wohl Granius Licinianus. Dieser und nicht Sueton unmittelbar wird wohl die Quelle des Chronographen vom Jahre 354 sein. Cramer Anecd. Paris. II 232: Ὁ δὲ ἀδὰμ — Φουρτίνος ὁ Ῥομαίος χορουργάφος συνεγράψατο findet sich fast wörtlich in der slavischen Malalasübersetzung, nur hat diese Fortunat. Im Obolenskianus folgen noch die Worte: "welches Werk ich in Kpel fand". Im Cod. Synod. Mosquens. MSS. Slav. 280 fehlen diese Worte. Vielleicht steht dieser Fortunatus in irgend einem Zusammenhange mit den gesta Romanorum.

## III. Abteilung.

## Bibliographische Notizen und kleinere Mitteilungen.

Die Libbergeiter Notizen werden von Ed. Kurtz in Riga (E. K.), Carl Weyr (C. W) und dem Herausgeber (K. K.) bearbeitet. Zur Erreichung möglichster Vollständigkeit werden die HII. Verfasser höflichst ersucht, ihre auf Byzanz bezüglichen Schriften, seien sie nun selbständig oder in Zeitschriften erschienen, an die Redaktion gelangen zu lassen. Auf wiederholte Anfragen bemerken wir, daß die Artikel innerhalb der einzelnen Abschnitte der Bibliographie hier wie in den früheren Heften, soweit es möglich ist, nach der Chronologie des betreffenden Gegenstandes aufgeführt sind.

## 1. Litteratur.

Ferd. Noack, Der griechische Dictys. Philologus, Supplementband VI 2. Hälfte (1892) 403-500. Die Versicherung des L. Septimius, daß er die Erzählung des Dictys Cretensis aus dem Griechischen übersetzt habe, ist bekanntlich in neuerer Zeit starken Zweifeln unterworfen worden, und H. Dunger hat fast allgemeinen Beifall gefunden, als er in seiner Abhandlung 'Dictys-Septimius', Dresden 1878, die letzte ausführliche Verteidigung des griechischen Dictys, die G. Körtings, mit "schwerem Geschütze", wie ein Rezensent sich beifällig äußerte, zurückwies. Zwar hielten einzelne wie Th. Mommsen, U. v. Wilamowitz und A. Ebert in gelegentlichen Bemerkungen an einem griechischen Originale fest; für die große Majorität der beteiligten Forscher aber galt der griechische Dictys fortan als ein überwundener Standpunkt. Der Wahn, das Problem sei nun endgiltig gelöst, wurde bald auch für die Auffassung benachbarter Fragen verhängnisvoll. Man glaubte für sie ein sicheres Fundament zu besitzen und begann auf dasselbe zu bauen. E. Patzig gebührt das Verdienst, durch seine scharfsinnige Untersuchung, Byz. Z. I 131-152, die schon fast zum Dogma gewordene Ansicht Dungers zerstört und den griechischen Dictys wieder zu Ehren gebracht zu haben. Nun wird seiner Beweisführung, der ein so feiner Kenner wie L. Traube sofort (in einem Briefe an mich) beigestimmt hatte, während H. Dessau, Hermes 28 (1892) 573, auch nach Patzig noch der alten Ansicht zu folgen scheint, die schöne Bestätigung zu teil, dass ungefähr gleichzeitig und gänzlich unabhängig von ihm ein zweiter Forscher zu demselben Endergebnis gelangt ist. Noack hatte seine Arbeit schon im Herbste 1891 an die Redaktion des Philologus gesandt und lernte erst kurz vor der Drucklegung die Abhandlung von

Patzig kennen, so dass er sie pur noch zitieren kounte. Beide Forscher haben im großen und ganzen dasselbe Beweismaterial benützt und mehrmals sind sie unabhängig von einander auf dieselben Spezialargumente gekommen. Doch geht Noack mehr auf Detailpunkte und die byzantinischen Texte ein, während Patzig sich im wesentlichen auf eine knappe Widerlegung der Dungerschen Beweise beschränken konnte, weil er die Verwandtschaftsverhältnisse der für die Dictysfrage wichtigen Hauptquellen schon im Zusammenhange mit der Malalas- und Johannes-Antiochenusfrage in seinen Programmabhandlungen 1891 und 1892 von seinem Standpunkte aus besprochen hatte. Wie Patzig stützt sich auch Noack vorzüglich auf die bisher unbeachtet gebliebene Cramersche Ἐκλογή; den von Patzig zuerst fruchtbar gemachten Dictysstoff bei Suidas hat er wenigstens noch nachtrüglich heranziehen können; außerdem benützte er aber noch eine von Dindorf im 1. Bande seiner Odysseescholien S. 3 f. aus einem codex Palatinus herausgegebene Hypothesis der Odyssee und die Chronik des Johannes von Nikiu. Die letztere wäre wohl besser weggeblieben, weil Zotenberg in seiner französischen Übersetzung die Kapitel 45 und 47, die im äthiopischen Texte die Trojasage behandeln, nur durch Punkte angedeutet hat mit der Bemerkung: "Il est impossible de trouver dans ce texte corrompu une narration raisonnable" u. s. w. Die Hypothesis dagegen ist von größter Wichtigkeit, denn in ihr finden sich, wie man bei Noack S. 489—491 sehen kann, die Suidasglossen Κυνὸς σῆμα und Χάρυβδις, sowie ein ganzes Stück des salmasischen Johannes Antiochenus wörtlich wieder.

Aus den naturgemäß sehr verwickelten Details, die Noack bietet, will ich nur eins hervorheben, das eine Frage von allgemeinstem Interesse betrifft. Es ist der schlagende Nachweis, dass die ganze Argumentation, die sich einerseits auf die Lateinkenntnis des Malalas, andrerseits auf die zahlreichen Lesefrüchte aus Sallust, Vergil u. a. im lateinischen Dictys stützte, verfehlt und wertlos ist. Die lateinischen Ausdrücke des Malalas und anderer Byzantiner, durch die ihre Lateinkenntnis und die Benutzung des lateinischen Originaldictys (zwei auch noch ganz verschiedene Dinge!) bewiesen werden sollten, sind gerade dem Sprachschatze des letzteren größtenteils fremd; sie gehören einfach der griechischen Gemeinsprache jener Zeit an. Vgl. jetzt noch die Arbeiten von Lafoscade, Psichari und Triantaphyllides in den von Psichari herausgegebenen Études de philologie néo-grecque (Paris 1892) S. 83 ff. und zur Beurteilung Krumbacher, Studien. zu den Legenden des hl. Theodosios S. 362 ff. (s. Byz. Z. I 631). Wie haltlos das Argument ist, kann man schon daraus sehen, dats das 5. Buch des Malalas, das den Dietysbericht enthält, nicht mehr, sondern weniger lateinische Wörter aufweist als andere Bücher. Eine genaue Vergleichung zeigt, daß von den Sallustphrasen und sonstigen stilistisch-rhetorischen Reminiszenzen, von welchen die Ephemeris wimmelt und die man für einen . Hauptbeweis ihrer Originalität hielt, in den byzantinischen Texten auch nicht eine Spur zu finden ist. Eine treffliche Parallele, auf die schon L. Schwabe in Teuffels Röm. Litteraturgesch. II<sup>5</sup> S. 1077 und Patzig S. 151 hingewiesen hatten, bietet die unter dem Namen des Hegesipp bekannte ungefähr gleichzeitig mit der Ephemeris entstandene lateinische Bearbeitung des Josephus Περί τοῦ Ἰονδαϊκοῦ πολέμον, die zahllose Entlehnungen aus Sallust enthält und doch gewiß von niemand für ein lateinisches Originalwerk ausgegeben wird. In einem Nachtrag polemisiert N. gegen Patzigs Ansicht, daß einzelne Teile der späteren byzantinischen Dictysüberlieferung durch Johannes Antiochenus vermittelt worden seien. Wer von beiden recht hat, läßt sich natürlich nur im engsten Zusammenhange mit der Lösung der auf Johannes Antiochenus bezüglichen Fragen entscheiden. Die Besprechung Gleyes (S. 158 ff.) bringt leider keine Klärung, weil er auf Grund von Ansichten, deren Begründung er für später verspricht, es ablehnt, Patzig auf seinen kritischen Gängen durch das Programm v. J. 1892 zu begleiten.

Mit dem Nachweis des griechischen Originals erhält der Dictyssagenkreis auch für die mythographische Forschung wiederum erhöhte Bedeutung; denn dieses Original war älter als das 4. Jahrh., in das man ziemlich
übereinstimmend die lateinische Ephemeris setzt. Ja auch die Gesamtbeurteilung solcher Schriften, über die man sich mit dem Schlagwort
"Schwindellitteratur" wohl allzu leichten Herzens hinwegsetzte, wird eine
Revision erfahren müssen.

Ferd. Noack, Die Quellen des Tryphiodoros. Hermes 27 (1892) 452—463. In dieser Studie, welche zum Schlusse gelangt, daß des Tryphiodoros Epyllion über die Zerstörung Trojas in fast allen Sagenmomenten sich in Quintus Smyrnaeus, Vergil und Homer auflöst, betrifft die eigentlich byzantinische Litteratur die Notiz (S. 463), daß die Iliupersis in den Posthomerica des Tzetzes (V. 634—650. 674—749) aus Tryphiodor fast abgeschrieben ist, während der vorhergehende Teil der Posthomerica in Quintus Smyrnaeus + Malalas fast ohne Rest aufgeht. Einige Bemerkungen zum Sagenstoff des Dictys und Tzetzes enthält auch Noacks ausführliche Besprechung der Dissertation von F. Kehmptzow, De Quinti Smyrnaei fontibus ac mythopoeia (Kiel 1891), Götting. Gel. Anzeigen 1892, 769—812.

E. Norden, Scholia in Gregorii Nazianzeni orationes. Hermes 27 (1892) 606-642. Die durch ihren Reichtum an alter Gelehrsamkeit berühmten Scholien zu den Reden und Gedichten des Gregor von Nazianz sind in weiten Zwischenräumen durch Billius, Leunclavius, Montacutius, Ruhnken, Matthaei, Bast, Boissonade, Alb. Jahn, Piccolomini, Puntoni u. a. immer vollständiger bekannt geworden. Doch fehlt es noch an einer kritischen Gesamtausgabe, die von der großartigen dem Gregor gewidmeten Interpretationsthätigkeit eine klare Vorstellung gewähren und es namentlich auch ermöglichen würde, dieselbe in ihrer Entwicklung und in ihrem Zusammenhange mit den sonstigen geistigen Strömungen und Zustünden des Zeitalters zu studieren. Was Norden zur Beschäftigung mit dieser Scholienlitteratur führte, ist nicht der Plan einer solchen Ausgabe, die vormehmlich der spätgriechischen und byzantinischen Litteraturgeschichte dienen würde, sondern die Hoffnung in diesen Massen, die schon so-wertvolle Bruchstücke aus alter Zeit geliefert haben, ähnliche noch unbeachtete Kleinodien aufzufinden. Er hat zu diesem Zwecke drei Münchener Hss., die schon Alb. Jahn benutzt hatte, neu verglichen und dazu jene Oxforder Hs. beigezogen, aus der einst Montacutius die Scholien zu zwei Reden ediert hatte. Zwar gingen die Hoffnungen, die er auf diese Hss. setzte, nicht recht in Erfüllung; denn es zeigte sich, dass die genannten Herausgeber die meisten Scholien ganz oder teilweise schon veröffentlicht hatten. Doch

gelang es dem Verf. mit Hilfe seiner Kollationen, eine größere Anzahl von Korruptelen in den edierten Scholien, besonders auch in der Ausgabe von Piccolomini, zu beseitigen. Nach einem Überblick über die früheren Leistungen und einer kurzen Beschreibung der Hss. giebt er einzelne Proben der Scholien, die er in philosophische, mythologische, philologische d. h. grammatikalische und lexikalische, endlich in solche vermischten Inhalts einteilt.

K. K.

Carl Bauer, Handschriftliches zu Prokop. Abhandl. aus dem Gebiete der klass. Altertumswiss. W. von Christ zum 60. Geburtstage dargebracht. München, Beck 1891 S. 418—421. Ergünzt aus dem von Andreas Darmarios geschriebenen Cod. Monac. 267, der Excerpte 'De Romanorum legationibus ad gentes' enthält, eine kleine Lücke bei Prokop De bello Persico II 28, vol. I 282, 9 ed. Bonn. Doch hat der Verf. für solche Arbeiten zu wenig paläographische Übung: er notiert "τοιάδε (statt τοιάδε)"; die Hs. hat aber ganz deutlich τοιάδε und ebenso deutlich weiter unten κακοτφοπία, wofür Bauer κακοηθία gesehen hat. Im nächsten Satz endlich hat die Hs. ὑπηρετήσοντας εἰ είλετο. Κ. Κ.

Prokopios von Kaesarea, Geschichte der Kriege mit den Persern, Vandalen und Gothen. Übersetzt von Spyr. Destunis und kommentiert von Gabr. Destunis. Geschichte der Kriege mit den Vandalen. Buch 1. St. Petersburg 1891. XII u. 176 S. (russ.) Besprochen von D. Beljajev, Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1892, Bd. 284. Novemberheft S. 163—176.

E. W. Brooks, The date of the historian John Malala. The English Histor. Review 7 (1892) 291—301. Indem der Verf. im Anschluß an die bekannten Arbeiten von Sotiriadis und Patzig die Frage nach der Lebenszeit des Malalas noch einmal vornimmt, kommt er zu dem Ergebnis, daß Malalas von Johannes von Ephesos und von Euagrios (von diesem bes. für die Zeit von 502—526) benützt wurde, daß sein Werk ursprünglich mit dem Jahre 528 abschloß, später aber von ihm selbst bis zum J. 565 fortgesetzt und bald nach dieser Zeit vollendet wurde. So wird, wie der Verf. zum Schluß bemerkt, die Ansicht, welche Th. Mommsen aufstellte, ohne noch die tusculanischen Fragmente und die aus Johannes von Ephesos und Euagrios gewonnenen Beweise zu kennen, aufs neue bestätigt.

E. Oder, Beiträge zur Geschichte der Landwirtschaft bei den Griechen. III. Rhein. Mus. 48 (1893) 1—40. Der Verf. untersucht in dieser Fortsetzung seiner im Rhein. Mus. 45, 58 ff. und 212 ff. begonnenen ergebnisreichen Studie zunächst die wichtige Frage, was der byzantinische Kompilator der 20 Bücher Geoponika außer den kurzen Proömien zu den fremden Excerpten selbst hinzugefügt hat. Zur Entscheidung des schwierigen Problems benutzt er als Hauptanhaltspunkt die Vergleichung des Wortlautes und Gedankenganges der Proömien, besonders des ersten, mit den sonstigen im Werke zerstreuten Äußerungen in der ersten Person. So gelingt es ihm, die Thätigkeit des Kompilators viel schärfer zu bestimmen, als das früher geschehen war. Die unleugbare Thatsache, daß das Werk in der uns vorliegenden Gestalt eine wüste Buchbinderarbeit ist, voll Unordnung, Widersprüchen und Wiederholungen, erklärt der Verf. durch die sehr einleuchtende Annahme, daß die Eklogen in einer vielfach verkürzten

und entstellten Redaktion auf uns gekommen sind; sie sind die Überarbeitung einer älteren Sammlung. In die Zeit des Konstantin VII Porphyrogennetos, in welche man, durch das Widmungsschreiben verleitet, bisher die ganze Sammlung schlechthin versetzt hatte, fällt nur diese unordentliche Überarbeitung; die ursprüngliche Kompilation dagegen — sie ist das Werk des σχολαστικός Cassianus Bassus — entstand viel früher und zwar, wie der nach Kaiser Heraklios nicht mehr übliche Titel σχολαστικός (= Rechtsanwalt) und des Näheren die von einem Araber bezeugte Übersetzung der Eklogen durch den Dolmetscher Sergios, den bekannten Freund des Agathias, beweist, noch im 6. Jahrhundert. Die früher übliche Datierung des Cassianus Bassus hatte übrigens schon M. Ihm, Rhein. Mus. 47, 313 f. mit guten Gründen verworfen (vgl. Byz. Z. I 353). Mithin geht der Verfall der landwirtschaftlichen Disziplin völlig parallel mit dem Niedergang der Medizin; die Hauptetappen bilden das 3., 6. und 10. Jahrh.: Oribasios und Anatolios oder der jüngere Didymos — Alexander von Tralles oder Paulos von Ägina und Cassianus Bassus - Theophanes Nonnos und der anonyme Herausgeber der Geoponika unter Konstantin VII. So erklärt es sich auch, dass wir eine (leider sehr verkürzte) syrische Übersetzung der Geoponika in einer Hs. besitzen, die schon dem 9. Jahrh. angehört. Die früher so hoch gefeierten und noch von Krumbacher, Gesch. d. byz. Litt. S. 66 ff. überschätzten litterarischen Verdienste des purpurgeborenen Konstantin VII schrumpfen nun freilich durch diese und einige andere neuere Untersuchungen immer mehr zusammen.

S. Šestakov, Zur Frage über die Quellen der Chronik des Georgios Monachos (Hamartolos). Beilage zum 70. Bande der Denkschriften der kais. Akademie der Wissenschaften. Nr. 4. St. Petersburg 1892. 58 S. 80. (russ.) — Dies Heft ist der Schluß einer größeren Abhandlung über die Entstehung und Komposition der genannten Chronik; hier wird nur das 4. Buch fortlaufend Kapitel für Kapitel auf die nachweisbar benutzten Quellen hin geprüft, während die gleichartige Untersuchung der ersten zwei Bücher schon früher in den gelehrten Denkschriften der Kasaner. Universität v. J. 1891 (Heft 2. 3. 5) erschienen ist und die des 3. Buches ebenda noch im laufenden Jahre erscheinen soll. E. K.

J. Mähly, Zum Gnomologium Vaticanum. Philologus 51 (1892) 547 f.. Giebt zu der von L. Sternbach in den Wiener Studien 9 (1887) und 10 (1888) veröffentlichten Sentenzensammlung fünf Konjekturen, von welchen eine (Nr. 4) halb, die übrigen ganz misslungen sind. K. K.

Photii Patriarchae opusculum paraeneticum. Appendix gnomica. Excerpta Parisina. Ed. Leo Sternbach. Dissert. classis philol. acad. litt. Cracoviensis t. 20 (1893) 1—82. Der Kardinal Hergenröther hat in seinen "Monumenta graeca ad Photium eiusque historiam pertinentia" (Ratisbonnae 1869) ein unter dem Namen des Photios überliefertes früher gänzlich unbekannt gebliebenes paränetisches Werkchen nach einer fehlerhaften Abschrift des Cod. Vatic. gr. 742 (s. XIV) in leider sehr ungenügender Weise zum erstenmale an die Öffentlichkeit gezogen. St. giebt nun auf Grund des genannten Vaticanus und des berühmten Parisinus suppl. gr. 690 (s. XII), die sich gegenseitig viele Lücken ergänzen, eine neue allen Anforderungen entsprechende Ausgabe mit kritischem Apparat. In der "Appendix gnomica" veröffentlicht St. aus den zwei genannten

Hss. und dem Cod. Laurent. 86, 8 mit kritischem Apparat, Parallelstellen und Kommentar eine Sentenzensammlung, die namentlich mit der von Wachsmuth edierten Wiener Apophthegmensammlung und dem von St. selbst in den Wiener Studien (Bd. 9—11) mitgeteilten Gnomologium Vaticanum, auch mit den zwei Sammlungen des Photios (s. o. und Byz. Z I 620) Verwandtschaft zeigt. In den "Excerpta Parisina" endlich ediert St. aus Cod. Paris. gr. 1168, der eine in 84 Abschnitte geteilte Sammlung von 547 Sentenzen enthält, und aus Cod. Paris. suppl. gr. 690 die Sentenzen des Plutarch, Demokrit, Sokrates und Demonax. K. K.

P. Bezobrazov, Der byzantinische Schriftsteller und Staatsmann Michael Psellos. I. Biographie des Psellos. Moskau 1890. (russ.) Besprochen im Jahrbuch der Hist.-philol. Gesellschaft zu Odessa 1892. Heft 2 S. 84—96. Das Werk beruht zum Teil auf noch nicht veröffentlichtem handschriftlichen Quellenmaterial, von dem der Verf. einiges schon früher im Journ. d. Min. d. Volksaufkl. mitgeteilt hat: 1) Des Psellos λόγος ἐπὶ τῷ ἐν Βλαχέρναις γεγονότι θαύματι, ein Gerichtsprotokoll vom J. 1075, in Bd. 262 S. 72—91; 2) Des Psellos Anklagerede gegen den Patriarchen Michael Kerularios, in Bd. 265 S. 32—84; 3) Eine von Psellos verfaſste Chrysobulle, ein Ehekontrakt zwischen Michael VII Dukas und Robert Guiscard, in Bd. 265 S. 23—31.

Paul Tannery, Psellus sur les nombres. Revue des études grecques 5 (1892) 343—347. Aus demselben Cod. Escur., aus welchem Tannery früher ein Fragment des Psellos über das große Jahr mitgeteilt hatte (s. Byz. Z. I 621), veröffentlicht er nun ein von E. Miller nicht katalogisiertes Stück Περὶ ἀριθμῶν, das er auf den Neuplatoniker Iamblichos zurückführt. Mit der darin enthaltenen zahlenmystischen Erklärung der Bildung des Embryo ist ein Traktat des Johannes Pediasimos zu vergleichen. S. meine "Studien zu den Legenden des hl. Theodosios" Sitzungsber. d. philos.-philol. und hist. Cl. der k. bayer. Akad. der Wiss. 1892 S. 351.

F. L. van Cleef, The Pseudo-Gregorian drama Χριστός πάσχων in its relation to the text of Euripides. Transactions of the Wisconsin academy of sciences, arts an letters vol. 8 (Wisconsin 1892) 363-378. Der Verf., der die (in meiner Geschichte der byz. Litt. S. 359 verzeichnete) neuere Litteratur zum Χοιστός πάσχων nicht kennt und infolge. dessen noch an die von Brambs aufgestellte, von Hilberg umgeworfene Hypothese von der Autorschaft des Ptochoprodromos glaubt, behandelt die Bedeutung des Stückes für die Kritik der Bacchen des Euripides. Er teilt die Lehnverse nach der Art, wie sie zitiert werden, in drei Klassen: 1) Verse mit absichtlicher, durch den Zusammenhang erforderter Änderung eines oder mehrerer Wörter, 2) ganz wörtlich zitierte Verse, 3) Verse, welche, obschon kein erkennbarer Grund zur Änderung vorliegt, doch im Χοιστὸς πάσχων eine andere Form zeigen als in unseren Hss. der Bacchen. Auf Grund der nach diesem Schema durchgeführten Untersuchung gelangt er zum Schlusse, dass die von dem Verf. des Xo. n. benützte Hs. der Bacchen einer weit schlechteren Klasse angehörte, als die Hss. von Kirchhoffs zweiter Klasse. Er vermutet, dass eine genauere Prüfung auch für die übrigen im  $X_0$ .  $\pi$ . benützten Stücke des Euripides dasselbe Ergebnis liefern würde. K. K.

Marcus Landau, Die Verlobten. Zeitschrift f. vergl. Litteraturgesch.

5 (1892) 257—275; 417—437. Der verdiente Boccaccioforscher verfolgt hier durch die Weltlitteratur den Erzählungsstoff, dessen Kern das Motiv der Trennung, gegenseitigen Wiederaufsuchung und Wiederauffindung zweier Liebenden bildet, das Thema der "Promessi Sposi", auf welches Werk der Titel der Studie anspielt. Das Motiv liegt den meisten spätgriechischen und byzantinischen Romanen und mehreren mittelalterlichen romantischen Erzählungen zu Grunde. Von der byzantinischen Litteratur bespricht der Verf. die Romane des Eustathios, Niketas Eugenianos, Theodoros Prodromos und Konstantin Manasses, sowie das anonyme vulgärgriechische Gedicht Lybistros und Rhodamne und den mit Erzählungen der 1001 Nacht verwandten, in Südfrankreich entstandenen, später in die byzantinische Litteratur übergegangenen Roman von Peter von der Provence und der schönen Magelone. K. K.

Asmus Sorrensen, Beitrag zur Geschichte der Entwickelung der serbischen Heldendichtung. Arch. f. slav. Philol. 15 (1892) 204—245. In der Besprechung des auf die Kosovoschlacht v. J. 1389 bezüglichen Liederkreises (S. 225 ff.) findet man einiges zur Erklärung und Beurteilung der griechischen Erzühler dieses Ereignisses: Dukas, Phrantzes, Chalkokondyles. K. K.

- R. Nisbet Bain, The siege of Belgrade by Muhammed II, July 1—23, 1456. The English Histor. Review 7 (1892) 235—252. Für unsere Zwecke zu beachten als Kommentar zu den Byzantinern, welche das im Titel genannte Ereignis schildern, also besonders zu Laonikos Chalkokondyles und zu Kritobulos von Imbros. Den letzteren hat der Verf. "no Greek text being procurable" in der im 22. Bande der "Monumenta Hungariae Historica" (Budapest 1875) veröffentlichten ungarischen Übersetzung benützt. Sollten C. Müllers Fragm. Hist. Graec. in England wirklich unzugänglich sein? Daß Kritobulos dortselbst (V 40—161) ediert ist, hätte der Verf. u. a. aus meiner Geschichte der byz. Litt. S. 107 crfahren können.
- G. Polivka, Zur Geschichte des Physiologus in den slavischen Literaturen. Arch. f. slav. Philol. 14 (1891) 374—404 und 15 (1892) 246—273. Diese Studie verdient von seiten der Byzantinisten Beachtung, weil in ihr wie in dem (in der Byz. Z. I 626 f. erwähnten) Buche von Goldstaub und Wendriner auch die griechischen Bearbeitungen des Physiologus zum Vergleiche beigezogen werden. K. K.

Gust. Meyer hat, Berl. philol. Wochenschrift 1893 S. 25, eine sehr gute Emendation zu der "Kindergeschichte von den Vierfüßlern" in die Besprechung eines sehr schlechten Buches (H. C. Mullers Histor. Gramm. Bd. II) vergraben. Er schreibt V. 672 (Carm. Gr. m. aevi ed. Wagner S. 164) für das sinnlose μίσαλα zweifellos richtig βίσαλα d. h. βήσσαλα 'Ziegelsteine' (von lat. bessalis).

K. K.

Th. Preger, Inscriptiones graecae metricae ex scriptoribus praeter anthologiam collectae. Lipsiae, Teubner 1891. XXVII, 251 S. 80. Die Sammlung enthält, wie ich nachträglich bemerke, mehrere Stücke aus byzantinischer Zeit. Dahin gehören z. B. das berühmte teils in byzantinischen Historikern teils selbständig überlieferte Epigramm auf die von dem Wüterich Phokas gemordete Familie des Kaisers Maurikios, die von dem Metropoliten Johannes von Melitene verfaste Grabschrift auf den

Kaiser Nikephoros Phokas, epigrammatische Kircheninschriften aus Konstantinopel u. s. w. Auch die mit großer Sorgfalt gearbeiteten Kommentare enthalten manches zur Erläuterung byzantinischer Autoren und zur Geschichte von Konstantinopel.

K. K.

P. Syrku, Beschreibung der der Kais. Akademie der Wissenschaften dargebrachten Papiere des Bischofs Porphyrij Uspenskij. St. Petersburg 1891. (russ.) Besprochen im Jahrbuch der Hist.-philol. Gesellschaft zu Odessa 1892. Heft 2 S. 97—99. — Diese Papiere wurden 1885 der Akademie übergeben, unter Beifügung von 24 000 Rubeln, die zur Veröffentlichung derselben bestimmt sind; sie enthalten ein wertvolles Material für die Geschichte, Geographie und Ethnographie des christlichen Ostens, z. B. Beschreibung von Klöstern, Bibliotheken und Handschriften, Abschriften von Chrysobullen u. s. w.

## 2. Sprache, Metrik und Musik.

Georg Wentzel giebt in den Götting. Gel. Anzeigen 1893, 27-46 in Form einer Besprechung der in der Byz. Z. I 627 erwähnten Ausgabe des Buchstabens A der im Cod. Coisl. 347 erhaltenen Συναγωγή λέξεων χοησίμων von C. Boysen selbständige Beiträge zur byzantinischen Lexikographie. Mit Recht weist W. auf die zu wenig beachtete Thatsache hin, dal's die Συναγωγή nicht ein Hilfsmittel zur Klassikerlektüre, sondern ein Repertorium für griechische Stilistik darstellt und mithin auch für die Beurteilung der byzantinischen Kunstsprache beigezogen werden muß. Dann prüft er die Quellenfrage. Indem er die treffliche Untersuchung von B. Schneck (s. Byz. Z. I 620 f.) fortführt und auf den ganzen Buchstaben A ausdehnt, bringt er neue Beweise dafür, daß nicht nur der ausführliche Pariser, sondern auch der knappe Florentiner Eudem, von dem der Wiener direkt abhängig ist, in seiner Hauptmasse auf Suidas zurückgeht, nicht direkt, sondern durch Vermittelung einer Epitome, in der die historischen und biographischen Artikel, sowie die Beispiele größtenteils weggelassen und dafür einige andere Quellen eingearbeitet waren. Dann illustriert er die Bedeutung, welche Suidas selbst für die Textgestaltung der Συναγωγή hat, an zahlreichen Beispielen und bemerkt, dass aus dem Studium der ganzen Συναγωγή, die schon deshalb eine brauchbare Ausgabe verdient, sieher auch für die endgiltige Lösung der schwierigen Frage, ob Suidas den Photios ausgeschrieben hat, ein nützlicher Anhalt gewonnen werden kann. Endlich giebt er Nachträge und Berichtigungen zu Boysens Apparat. - Selbständige Urteile und Beiträge zu Boysens Schrift enthält auch die ausführliche Besprechung von R. Reitzenstein, Berliner philol. Wochenschr. 1893, 103 ff.; 137 ff.

H. Lieberich, Die handschriftliche Überlieferung des Bachmannschen Lexikons. Abhandl. aus dem Gebiete der klass. Altertumswiss. W. von Christ zum 60. Geburtstage dargebracht. München, Beck 1891 S. 264—279. Sorgfältige Nachkollation der von L. Bachmann flüchtig edierten Συναγωγή des Cod. Coisl. 345 (Litt. B—Ω). Vgl. Wentzels oben angeführte Studie S. 29 und die Nachträge von L. Cohn, Berl. philol. Wochenschr. 1893 S. 82 f.

Lexicon Messanense de iota ascripto ed. H. Rabe. Rhein. Mus. 47 (1892) 404-413. Eine der Hss., welche aus dem aufgehobenen Basi-

lianerkloster S. Salvatore in die Universitätsbibliothek zu Messina übergegangen sind, der leider ziemlich schlecht konservierte Cod. S. Salv. 118, s. XIII, enthält außer drei Kommentaren zu Hermogenes das von Litt.  $M-\Omega$  reichende Bruchstück eines orthographischen Lexikons, in welchem die Lehre vom i προσγεγραμμένον behandelt ist. R. ediert nach einer von ihm selbst gefertigten und von Prof. Fraccaroli in Messina revidierten Kopie das Bruchstück und notiert, ohne auf die Stellung desselben in der grammatisch-lexikalischen Litteratur näher einzugehen, die Verwandtschaft des Werkchens mit Theognost und dem Etym. Magnum, die auch aus den unter dem Texte mitgeteilten Parallelstellen ersichtlich wird. Der Hauptwert des Lexikons scheint in einer beträchtlichen Anzahl neuer Dichter- und Prosaikerfragmente zu bestehen.

Louis Havet, La prose métrique de Symmaque et les origines métriques du cursus. Bibl. de l'École des Hautes Études, 94. fasc., Paris 1892. 112 S. 8°. Diese Studie über den rhythmischen Satzschluß, den sogenannten cursus, bezieht sich zwar auf einen Lateiner, verdient aber auch an dieser Stelle Erwähnung, weil sie ein lehrreiches und ergünzendes Seitenstück bildet zu der durch Bouvys Beobachtung eines griechischen "cursus" bei Sophronios angeregten, für die Beurteilung der ganzen spätgriechischen und byzantinischen Prosa wichtigen Entdeckung W. Meyers, über welche die B. Z. I 170 berichtet hat. Nachdem Meyer selbst schon eine Ausdehnung seiner Untersuchung auf die lateinische Litteratur versprochen hatte, giebt H., der im Prinzip mit Meyer übereinstimmt, einen wertvollen Beitrag, indem er die Erscheinung bei Q. Aurelius Symmachus (nach der Ausgabe von Otto Seeck, Mon. Germ. hist., auct. antiquissimi VI 1) genau verfolgt und für die Texteskritik verwertet. Havet gebührt auch das Verdienst, das Meyersche Gesetz vom griechischen Satzschlus und die Lehre von der rhythmischen Prosa der späteren Lateiner zuerst in ein Kompendium eingeführt zu haben, seinen "Cours élémentaire de métrique grecque et latine", 3me édition, Paris 1893 S. 246 ff. Der oben genannten Schrift Havets gegenüber hat W. Meyer seine Theorie dargelegt in einer ausführlichen Besprechung, Götting. Gelehrte Anzeigen 1893 Nr. 1.

J. Psichari, Études de philologie néo-grecque. Recherches sur le développement historique du grec publiées par (J. Ps.). Bibl. de l'École des Hautes Études, 92. fasc. Paris, É. Bouillon 1892. CCXI, 377 S. 8°. Wird in der Byz. Z. besprochen werden. Zunächst vgl. die Bemerkungen von G. Meyer, Berl. philol. Wochenschrift 1893 S. 212 ff. K. K.

G. Meyer, Andar al Potamò. Sicil. usfaru. Zanca. Zeitschr. f. roman. Philol. 16 (1892) 524 ff. Von diesen drei etymologischen Miscellen bezieht sich die letzte auf ein jedem Byzantinisten wohlvertrautes Wort. M. bringt nämlich das gemeinromanische zanca "Bein, Fuß", das Diez und Körting aus dem Deutschen hergeleitet hatten, zweifellos richtig mit dem byzantinischen τσάγγα (τζάγγα, τζαγγίον etc.) zusammen, womit die rotledernen Schuhe des Kaisers, aber auch Schuhe überhaupt bezeichnet wurden. Eine Stelle in den Scriptores Historiae Augustae, wo zancae parthicae erwähnt werden, weist auf orientalischen, speziell persischen Ursprung des Wortes, und in der That ist die persische (und indische) Quelle schon von Lagarde an zwei von M. zitierten Stellen richtig an-

gegeben worden. Wahrscheinlich ist das persische Wort den Griechen und den im Orient stehenden römischen Soldaten durch Vermittelung des Syrischen zugekommen, wo schon der Bedeutungsübergang von "Bein" zu "Gamasche, hoher Schuh" vorliegt. Übrigens hat sich die Bedeutung "Bein" im Worte čang in allen europäischen Zigeunermundarten erhalten und auch das Romanische kennt beide Bedeutungen. K. K.

#### 3. Theologie.

N. Glubokovskij, Der selige Theodoretos, Bischof von Kyrrhos. Sein Leben und seine litterärische Thätigkeit. Eine kirchen-historische Untersuchung. 2 Bde. Moskau 1890. c. 900 S. (russ.) Besprochen im Jahrbuch der Hist.-philol. Gesellschaft zu Odessa 1892. Heft 2 S. 120—122; vgl. auch A. Harnack in der Theolog. Litteraturzeitung 1890 Nr. 20. E. K.

Acta SS. Anthusae, Athanasii episcopi, Charisimi et Neophyti ed. Hermannus Usener. Analecta Bollandiana 12 (1893) 1-42 (Separatabzug). Über das Leben der heil. Anthusa, welche unter Kaiser Valerian mit dem Bischof Athanasios von Tarsus und ihren zwei Dienern Charisimos und Neophytos die Märtyrerkrone erwarb, existiert eine ausführliche und eine bedeutend verkürzte Erzählung. Nur die letztere ist in den Acta SS. Aug. t. IV 502 ff. aus einem Mailünder Codex herausgegeben worden. Statt dieser sekundären Quelle veröffentlicht nun U. den älteren und vollständigeren Text, den der frühere Herausgeber wohl wegen des fabulösen und volkstümlichen Tones der Erzählung beiseite geschoben hatte. Die alte Legende selbst ist wiederum in zwei verschiedenen Bearbeitungen auf uns gekommen: in der einen stehen die Acta der hll. Märtyrer Athanasios, Charisimos und Neophytos anhangsweise nach dem Leben der heil. Anthusa, in der anderen sind diese Zusätze zum Range selbständiger Schriften erhoben und mit den üblichen chronologischen Notizen ausgestattet. Von der ersten Bearbeitung ist U. nur der Cod. Vindob. Hist. Gr. 45, s. IX, bekannt geworden, den E. Swoboda für ihn abschrieb; für die zweite berücksichtigte er den Cod. Paris. suppl. gr. 241, s. X, den ihm H. Omont verglich, und den Cod. Vatic. Gr. 1671, von dem ihm eine ältere Kopie der Bollandisten zur Verfügung stand. Da die erste Rezension offenbar die älteste bekannte Form der Erzählung bietet, hat U. seiner Ausgabe die .Wiener Hs. zu Grunde gelegt. Aber auch diese Erzählung ist nicht ganz ursprünglich: sie besteht vielmehr aus zwei nach Charakter und Herkunft verschiedenen Teilen. Über die Entstehungszeit der verschiedenen Texte und Bearbeitungen läßt sich kaum etwas Sicheres feststellen. So bietet die Überlieferungsgeschichte dieser Akten ein lehrreiches Beispiel der mannigfachen Schicksale, welche solche Texte zu erleiden hatten und welche eine litterarhistorische Gesamtdarstellung so sehr erschweren. Inhaltlich ist die Legende der heil. Anthusa besonders merkwürdig durch die zweifellose Verwandtschaft mit der Pelagialegende, die ihr zum Vorbild gedient zu haben scheint. Die Diktion ist von rauher Einfachheit; in den Formen zeigen sich die bekannten Vulgarismen; aber auch syntaktische Überraschungen, die mancher vielleicht antasten möchte, gehören hier, wie eine Gesamtbetrachtung des Stiles lehrt, zum Eigentum des wenig geschulten Erzählers. Das ist vom Herausgeber richtig erkannt worden. Auch sonst K. K. ist sein Text von musterhafter Sauberkeit.

H. Usener, Der heilige Theodosios. Leipzig 1890, besprochen von Chr. Loparev, Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1892, Bd. 284, Novemberheft S. 156—163. — Der Rezensent macht es dem Herausg. zum Vorwurf, daß er seiner Ausgabe bloß eine einzige Handschrift zu Grunde gelegt hat, während die vita Theodosii nach Fabricius (Bibl. Graeca) allein in der Pariser Bibliothek noch in 12 Handschriften zu finden sei<sup>1</sup>); er verwirft an einer Reihe von Stellen die Kritik Useners als verfehlt und spöttelt über die in den Anmerkungen zusammengebrachte Gelehrsamkeit. Von Wichtigkeit ist der in zahlreichen Beispielen gelieferte Nachweis, daß auch die altslavische Übersetzung der vita in manchen Einzelheiten für die Kritik des griechischen Originals verwertet werden kann.

Theodor Nöldeke, Orientalische Skizzen. Berlin, Paetel 1892. XIV, 304 S. 80. Der berühmte Orientalist vereinigt in diesem Bande neun im besten Sinne des Wortes populäre Aufsätze, von denen drei bereits in Zeitschriften, einer (über den Koran) in der Encyclopaedia Britannica (daselbst englisch) erschienen waren. Unter den zum erstenmale veröffentlichten muss der siebente "Syrische Heilige" (S. 219-249) auch an dieser Stelle hervorgehoben werden. An der Hand der zuverlässigsten Gewährsmänner, des Theodoret und des Johannes von Ephesus, schildert der Verf. den Säulenbewohner Simeon, den Hauptvertreter selbstquälerischer Askese, den gleichnamigen, aber gemäßigteren Einsiedler bei Amid (um 500) und dessen rabiaten Schüler Sergius, den herkulischen Mara, dem weder eine wohlbewaffnete Räuberschar, noch die kaiserlichen Majestäten Justinian und Theodora zu imponieren vermochten, und das seltsame Brautpaar Theophilus und Maria (um 530 in Amid), welches daheim in frommer Enthaltsamkeit lebte, während es in der Öffentlichkeit alle Demütigungen eines entehrenden Gewerbes — der junge Mann trat als Possenreißer, das Müdchen als Lustdirne auf — über sich ergehen ließ. Mit einem Gemisch von Mitleid, Ekel und Bewunderung nimmt man von diesen merkwürdigen Gestalten Abschied.

V. Jagié, Slavische Beiträge zu den biblischen Apokryphen.

I. Die altkirchenslavischen Texte des Adambuches. Von dieser Abhandlung, welche in den Denkschriften der K. K. Akademie der Wissenschaften zu Wien erscheinen wird, hat der Verf. zunächst im Anzeiger der philos.-hist. Cl. vom 9. Nov. 1892 eine kurze Inhaltsangabe mitgeteilt, aus der ersichtlich ist, dass auch die byzantinische Apokryphenlitteratur von der Arbeit reiche Aufklärung zu erwarten hat.

K. K.

Β. Α. Μυστακίδης, Ὁ ίερὸς κλῆρος κατὰ τὸν ις' αἰῶνα (Μάξι-

<sup>1)</sup> So einfach, wie Loparev glaubt, liegen die Dinge nicht. Die Hss. der zwei alten vitae Theodosii sind wirklich von ausnehmender Seltenheit. Allerdings enthalten zahlreiche Legendenbücher in der Pariser wie auch in anderen Bibliotheken das Leben des hl. Theodosius; es ist aber leider fast immer die Bearbeitung des Symeon Metaphrastes. Ich habe in München, Wien, Venedig, Bologna, Florenz, Rom, Grotta Ferrata, Neapel, Messina, Palermo, Turin und Paris alles eingesehen, was ich mit Hilfe gedruckter und ungedruckter Kataloge an vitae Theodosii aufzutreiben vermochte: aber die Schriften des Theodoros und Kyrillos, bzw. die des Theodoros allein, habe ich nur in fünf von Usener nicht benutzten Hss. aufgefunden; dazu kommen noch eine, vielleicht zwei Hss. in Patmos, von denen ich leider bis zur Stunde noch keine Kollation erhalten konnte, und ein Baroccianus. Vgl. Byz. Zeitschr. I 631 f. Anm. d. Herausgebers.

μος δ Μαργούνιος). Separatabdruck aus der Festschrift für K. S. Kontos. Athen 1892. 55 S. 8°. Der Verf. behandelt mehrere Punkte aus dem Leben des aus Kreta gebürtigen Bischofs Maximos Margunios (1549 bis 1602), eines der gelehrtesten Griechen des 16. Jahrh., der durch die vortreffliche Biographie von E. Legrand, Bibliographie Hellénique II, XXIII—LXXVII, zum erstenmale genauer bekannt geworden ist. Den Hauptwert der Schrift bilden interessante Mitteilungen aus den Papieren von M. Crusius, die der Verf. während seiner Studienzeit in Tübingen excerpierte, und aus dem Cod. 463 des Metochion des heil. Grabes in Konstantinopel, der 145 Briefe von Gelehrten des 16. Jahrh., darunter zahlreiche des Maximos Margunios und Kyrillos Lukaris enthält. K. K

A. Lebedev, Grundzüge einer Geschichte der byzantinischöstlichen Kirche vom Ende des 11. bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts. Moskau 1892. (russ.) Besprochen im Jahrbuch der Histphilol. Gesellschaft zu Odessa 1892. Heft 2 S. 106 f. E. K.

"Αθλησις τοῦ ἀγίου Μοδέστου ἀρχιεπισκόπου Ίεροσολύμων ἐκδ. ὑπὸ **Χουσαντου Λοπαρεβου.** St. Petersburg 1892 (Denkmäler des alten Schrifttums. XCI).

#### 4. Äufsere und innere Geschichte, Geographie und Topographie.

- A. Nieri, La Cirenaica nel secolo quinto giusta le lettere di Sinesio. Riv. di filologia 21 (1892) 220—297. Der Verf. schildert im Anschluß an die früheren Arbeiten über Synesios, bes. an die Studien von Krabinger und Volkmann, auf Grund der in den Briefen des Synesios enthaltenen Angaben und Anspielungen die politischen Verhültnisse der Cyrenaica im Anfang des 5. Jahrhunderts.
- J. B. Bury, The Helladikoi. The English Histor. Review 7 (1892) 80 f. Finlay hatte behauptet, die Bewohner des eigentlichen Griechenlands seien von den Byzantinern Έλλαδικοί genannt worden (im Gegensatz zu Ελληνες = Heiden und zu Ῥωμαῖοι = Unterthanen des ganzen römischen Reiches) und dieser Name habe die Hellasbewohner verüchtlich als Provinzler bezeichnet. Bury stellt dagegen fest, daß Ἑλλαδικοί einfach die Bewohner des Themas Hellas im östlichen Mittelgriechenland hießen (nach Analogie von ᾿Αρμενιακοί, ᾿Ανατολικοί) und daß von einer verüchtlichen Bedeutungsnuance keine Rede sein kann. K. K.
- E. Beurlier, Sur les vestiges du culte impérial à Byzance. Compte rendu du Congrès scientifique international des catholiques, tenu à Paris du 1<sup>er</sup> au 6 avril 1891. Paris, Picard 1891. 1<sup>er</sup> fascicule: Sciences réligieuses. 8<sup>o</sup>. Abbé Beurlier setzt in dieser Abhandlung, welche mir nur aus dem Referate von Salomon Reinach, Revue critique 1893 I p. 42 bekannt ist, die Studien fort, welche er in dem 1891 zu Paris erschienenen Buche 'Le culte impérial' bis auf die Zeit Justinians ausgedehnt hat. Vgl. O. Treubner, Götting. Gel. Anz. 1892 S. 398 ff. C. W.
- M. A. Fontrier, Le monastère de Lembos près de Smyrne et ses possessions au XIII me siècle. Bull. de corresp. hellén. 6 (1892) 379—410. Das Kloster von Lembos (Μονη τῶν Λέμβων) wurde im Anfang des 13. Jahrh. vom Kaiser von Nikäa Johannes Dukas Vatatzes an Stelle einer alten, aber schon damals völlig vernichteten Abtei gegründet und später wiederholt reich dotiert. Hierüber sind wir genauer unterrichtet

durch eine Reihe von Urkunden, welche Miklosich und Müller in den Acta et Diplomata B. 4, 1—289 veröffentlicht haben. F. giebt nun auf Grund dieser Quellen eine Untersuchung über die Lage, die Grenzen und den Besitzstand des Klosters im 13. Jahrh. Dasselbe war östlich von Smyrna am Westabhange des alten Olympos, des heutigen Nif-dagh, gelegen. Hier haftet in der That noch heute an einem Orte der Name Monastiri, und die genaue Beobachtung der sonstigen Flurnamen, der natürlichen Ortsbeschaffenheit und mehrerer Inschriften (Grenzsteine u. s. w.) ermöglichte es dem Verf. mit Hilfe der erwähnten alten Urkunden die Ausdehnung des Hauptbesitzes der Abtei und die Lage der verschiedenen Dependenzen mit großer Wahrscheinlichkeit zu bestimmen. Der für die mittelalterliche Topographie der Umgegend von Smyrna und für die Geschichte des byzantinischen Klosterwesens gleich wichtigen Studie ist eine von dem bekannten Topographen G. Weber, Professor an der Εναγγελική σχολή in Smyrna, hergestellte Karte beigegeben.

V. Vasiljevskij, Übersicht über die Arbeiten auf dem Gebiete der byzantinischen Geschichte. Heft 1. St. Petersburg 1890. IV u. 237 S. 8°. (russ.) Besprochen im Jahrbuch der Hist.-philol. Gesellschaft zu Odessa 1892. Heft 2 S. 65—84. — Der Verf. giebt eine sehr detaillierte Geschichte der bes. der Herausgabe und Kritik der Quellen gewidmeten byzantinischen Studien seit der Renaissance und führt sie in diesem Hefte bis zum Ende des 18. Jahrhunderts.

Ferd. Hirsch, Byzantinisches Reich. Berliner Jahresberichte der Geschichtswissenschaft 13 (1891) III 321—330. Eine sorgfältig gearbeitete, von kritischen Bemerkungen begleitete Übersicht der in den Jahren 1890 und 1891 veröffentlichten Arbeiten auf dem Gebiet der byzantinischen Geschichte.

#### 5. Kunstgeschichte und Numismatik.

Franz Wickhoff, Die Ornamente eines altchristlichen Codex der Hofbibliothek. Jahrbuch der Kunstsammlungen des Ah. Kaiserhauses, 14. Bd. Wien 1892 S. 196—213. Die für das geschichtliche Verständnis der byzantinischen Buchornamentik wichtige Abhandlung betrifft den Codex 847 der Wiener Hofbibliothek aus dem 6. oder dem Anfang des 7. Jahrhunderts, dessen Zierat bisher nur durch einen Kupferstich im Kataloge von Lambecius-Kollar bekannt geworden war. Er besteht aus zwei ursprünglich getrennten Hss., einer griechischen und einer lateinischen; doch zeigt die Übereinstimmung der Ornamentik und Schrift, dass beide derselben Zeit und derselben Kunstschule angehören, ja wohl auch seit ihrer Entstehung zusammen aufbewahrt wurden. Von der griechischen Hs., einem Evangeliar, sind nur die Kanonestafeln nebst dem Zier- und Titelblatt erhalten; sie wurde nach dem Verluste der übrigen Blätter der lateinischen Hs., die eine Abhandlung des Rufinus enthält, vorgebunden. Indem sich W. zur Aufgabe setzt, die kunstgeschichtliche Stellung der Ornamente des Codex zu bestimmen, handelt er einleitungsweise über die Purpurcodices und vertritt die Ansicht, dass diese angeblichen "Prachtexemplare" keineswegs von besonderem Werte waren, sondern vielmehr dem Geschmacke von Kindern und geistig auf Kinderstufe stehenden Menschen ihre Entstehung verdankten, d, h. dass man in ihnen nicht kostbare, gediegene Kunstwerke, sondern

Schulbücher und gleißende Widmungsexemplare für Frauen und Barbarenfürsten zu erblicken hat. Den Begriff des antiken Schulbuches weiter verfolgend, erklärt der Verf. u. a. den eigentümlichen Charakter der Illustrationen einer berühmten Vergilhandschrift (Vatic. 3867), in denen man früher barbarische Imitation gesehen hatte, aus dem bewußten Eingehen des Zeichners auf die Fassungsgabe der Kinderwelt. Nach Darlegung der kulturhistorischen Verhältnisse, welche die weitere Verbreitung des geschmückten Codex und namentlich seine Aufnahme in den Salon der christlichen Damen begünstigten, wendet sich W. zum Hauptthema, zur genetischen Erklärung der Ornamentik des Wiener Codex. Die Arcatur der Kanonestafeln, die in ihren Grundformen wohl auf die Zeit des Eusebios, des Erfinders der Kanones, zurückgeht, ist dem direkten Aufsatz des Bogens auf die Säule entlehnt, einer Bauform, die den Schreibern in den christlichen Basiliken allenthalben vor Augen stand. Doch hat der Schreiber des Wiener Codex die plastischen Formen der Architektur, die er nicht zu bemeistern wußte, durch Flachornamente ersetzt, die sich mit der Schrift unwillkürlich zu einem Ganzen verbanden. Auf solche Weise bildete sich im Gegensatz zu den alten zusammenhängenden, tafelbildartigen Illustrationen ein dem Wesen des Buches mehr entsprechender Flüchen- oder Teppichstil, dessen einzelne Motive auf christliche Sarkophag- und Grabsteinreliefe, auf ügyptische (durch die hellenistische Dekorationskunst vermittelte) Quadratmuster, auf antiken Fensterverschlus und ähnliche naheliegende, meist schon früher von der plastischen in die zeichnerische Form übersetzte Vorbilder zurückweisen. Indem so die Schrift das Bild übermeisterte und ihm ihren Charakter aufdrückte, entstand ein neuer Stil der Buchausstattung, für den der Wiener Codex als das älteste bisher bekannte Beispiel gelten darf. Ein weiterer Schritt, die Verbindung von Zierat und Schrift, führte zur Initialornamentik. So ausgestattet wanderte der Codex über die Alpen und fand durch die Iren seine Vollendung. In der karolingischen Kunst, welche zwischen die reichverzierten Seiten wieder die Bilder der alten Prachtcodices einfügte, haben die beiden ursprünglich getrennten Stile, die W. als Schreiber- und Bilderstil bezeichnet, sich zusammengefunden. K. K.

J. Strzygowski, Drei Miscellen. Archäolog. Ehrengabe zum 70. Geburtstage De Rossi's herausgeg. von A. de Waal, Rom 1892 S. 394-403 (wieder abgedruckt in der Röm. Quartalschr. 1892). In der ersten Miscelle berichtet der Verf., dass es ihm gelungen ist, die Überreste des Originals der im C. I. L. III 735 nach Sirmondus wiedergegebenen Weihinschrift Theodosius d. Gr. am goldenen Thore zu Konstantinopel wieder aufzufinden. Eine vollständige Publikation des ganzen Denkmals verspricht er im dritten Bande seiner "Byzantinischen Denkmäler" zu geben. Die zweite Studie behandelt ein Grabrelief mit der Darstellung der Orans aus Kairo (jetzt in der Sammlung V. Golenischev zu Petersburg), das sich den von Gayet in den Mémoires de la Mission de Caire III, fasc. 3 und 4, aus dem Museum zu Boulac mitgeteilten Denkmälern anreiht. Nach der Formengebung verweist der Verf. das Relief in das 7. oder 8. Jahrh. Die dritte Studie betrifft die Maria-Orans in der byzantinischen Kunst, wo dieselbe neben der Hodigitria und Blacherniotissa eine Hauptrolle spielt. bespricht der Verf. das Mosaik der Maria-Orans in der Koimesiskirche zu Nikäa (vgl. Byz. Z. I 74 ff., 340 f., 525 f.), das bekannte. Mosaik der erzbischöflichen Kapelle zu Ravenna und einige Reliefbilder. Den Text begleiten zwei Lichtdrucktafeln, welche das koptische Grabrelief und die zwei Mosaikbilder der Maria-Orans wiedergeben. K. K.

J. R. Macpherson, The church of the Resurrection or of the Holy Sepulchre. The English Histor. Review 7 (1892) 417—436; 669—684. Eine kurze Geschichte der Kirche des heil. Grabes. Der Verf. behandelt in chronologischer Entwickelung die Bauthätigkeit des Kaisers Konstantin (326), dann die Gebäude des Modestus (unter Kaiser Heraklios), die des Kaisers Konstantin Monomachos und endlich die der Kreuzfahrer. K. K.

N. Pokrovskij, Die Wandmalereien in den alten griechischen und russischen Kirchen. Moskau 1890. (russ.) Besprochen im Jahrbuch der Hist.-philol. Gesellschaft zu Odessa 1892. Heft 2 S. 126—133. E. K.

#### 6. Fachwissenschaften, Jurisprudenz, Mathematik, Naturkunde, Medizin.

Henry Monnier, Études de droit byzantin. Nouvelle revue historique de droit français et étranger 16 (1892) 497—542 und 637—672. In diesen zwei Artikeln, mit welchen die in der Byz. Z. I 645 erwähnte Studie abschließt, behandelt der Verf. die vier Hauptfragen, welche Güter zum Gegenstand einer ἐπιβολή (adjectio) gemacht werden können, in welchen Fällen sie stattfindet, wie sie vorgenommen wird und welches ihre Wirkungen sind. Vgl. K. E. Zachariä von Lingenthal, Geschichte des griechisch-römischen Rechts<sup>3</sup> S. 228 ff. K. K.

Savvas Pacha, Étude sur la théorie du droit Musulman. Première partie. Paris, Marchal et Billard 1892. XLV, 136 u. 170 S. 80. Der Verf. hatte als Generalgouverneur, als Minister der öffentlichen Arbeiten und der auswärtigen Angelegenheiten und bes. als Reorganisator der Rechtsschule in Konstantinopel reichlich Gelegenheit das ottomanische Recht praktisch und theoretisch zu studieren, und man mus ihm sehr dankbar sein, dass er es unternommen hat, ein noch so wenig bekanntes Gebiet der Rechtsgeschichte aufzuhellen. Für die Byzantinisten hat sein Werkchen ein doppeltes Interesse: Erstens ist die Kenntnis der ottomanischen Rechtsverhältnisse zum feineren Verständnis der Jahrhunderte, in welchen die Geschichte des oströmischen Reiches mit der des türkischen Volkes zusammenwächst und zuletzt in ihr aufgeht, von höchster Wichtigkeit. Zweitens mag man das Buch beiziehen, um die Richtigkeit der landläufigen Ansicht zu prüfen, dass die Mohamedaner den Byzantinern außer manchen andern Dingen auch den Hauptteil ihrer rechtlichen Sütze und Einrichtungen zu verdanken haben. In der letzteren Frage bekämpft und verwirft der Verf. die übliche Anschauung und gelangt zu dem Ergebnis, daß das ottomanische Recht nicht ein Reflex des römisch-byzantinischen Rechtes, sondern eine Originalschöpfung sei, die man mit wissenschaftlicher Methode aus dem Koran und dem Leben des Propheten abgeleitet habe. Der vorliegende erste Band des (auf zwei Bände berechneten) Werkes ist der Geschichte und Theorie des mohamedanischen Rechtes gewidmet. Eine fachmännische Besprechung wird das nächste Heft enthalten.

## I. Abteilung.

# Beiträge zur Geschichte des byzantinischen Urkundenwesens.

An einem anderen Orte habe ich zur Ergänzung von Bruns "Die Unterschriften in den römischen Rechtsurkunden. Berlin 1876" darzustellen versucht, was sich in Beziehung auf Zeichnung und Datirung kaiserlicher Chrysobullen und einfacher Erlasse aus dem vorhandenen Urkundenmaterial ergiebt. Die altrömische Sitte, daß derjenige, welcher einseitig seine Willenserklärung schriftlich abgiebt, sich nicht — wie es uns geläufig ist — am Schlusse durch Unterschrift seines Namens, sondern am Anfang in einer Überschrift zu erkennen giebt, ist zwar bei kaiserlichen Erlassen in Konstantinopel etwa im 10. Jahrhundert verlassen worden: sie hat sich aber im Curialstil des dortigen ökumenischen Patriarchats weit länger erhalten, wie eine flüchtige Durchsicht des in meiner Geschichte des griechisch-römischen Rechts (3. Aufl. 1892) in der Einleitung angeführten urkundlichen Materials ergiebt.

Es erübrigt nun noch eine Darstellung dessen, was das urkundliche Material hinsichtlich des Urkundenwesens in Betreff privater
Rechtsgeschäfte ergiebt. Solche Urkunden sind neuerdings in den Acta
et diplomata von Miklosich und Müller zahlreich herausgegeben
worden, und umfassen hier den Zeitraum vom Ende des 12. bis zur
Mitte des 15. Jahrhunderts. 1) In dieser langen Zeit dauert das Urkundenwesen unverändert fort und kann daher in einer und derselben
Schilderung zusammengefast werden.

Die uns erhaltenen Urkunden über Rechtsgeschäfte zerfallen in fünf Classen: es sind διαθηκαι, διαθηκώα γράμματα, έγγραφα δωρεαστικά, έκδοτήρια (oder ἐκληπτορικά), πρατήρια.

<sup>1)</sup> Mitteis, Reichsrecht hat auf diese Publicationen, wie es scheint, keine Rücksicht genommen, da er über die Seltenheit erhaltener Urkunden klagt! Seine Geschichte des Notariats ist daher in mancher Beziehung mißraten.

Ein Beispiel eines vom Testator und sieben Zeugen unterschriebenen mystischen Testaments und eines hinzutretenden von fünf Zeugen unterschriebenen Codicills aus dem Jahre 1093 geben die Acta VI p. 81; ein Beispiel eines Testaments (μαθαρά διαθήμη) vor einem νομικός und fünf Zeugen Acta IV p. 201. Neben den Beispielen eines der gesetzlichen Form entsprechenden Testaments finden sich einfache Anordnungen auf den Todesfall, welche nicht diese Form haben und daher auch nur als διαθημῷα γοάμματα bezeichnet werden (Acta IV p. 112. 114): die Befolgung derselben hängt von dem guten Willen derer, die es angeht, ab. In der Mitte stehen vier Testamente - Acta I p. 287. IV p. 74. VI p. 106. 229 — bei denen man ungewiß bleibt, ob sie auch nur als διαθημώα γράμματα zu betrachten sind, oder ob wir in ihnen die Spuren einer neuen Rechtsansicht zu erkennen haben, kraft deren autographe d. h. ganz von des Testators Hand geschriebene letztwillige Verfügungen rechtskräftig sind. (Diese Ansicht hat in späteren Gewohnheitsrechten ihren Ausdruck gefunden: vgl. meine Gesch. des griech.-röm. Rechts 3. Aufl. Anm. 489.)

Bei den drei anderen Arten von Urkunden, welche in den Acta enthalten sind, handelt es sich regelmäßig um Erwerbung von Grundstücken, weshalb denn auch von Bürgschaften und Hypotheken keine Rede ist. Nur scheinbar bilden eine Ausnahme die Urkunden über den Verkauf von Ölbäumen (Acta IV p. 118). Denn der Wert eines mit Oliven bestandenen Grundstückes richtete sich nach der Anzahl der Bäume: wie die Grundsteuer bei solchen Grundstücken nicht nach dem Umfang der Fläche, sondern nach der Zahl der Ölbäume erhoben wurde, so wurden auch bei Verkäufen die Ölbäume, nicht das Grundstück, als der Gegenstand des Vertrages bezeichnet. Dass aber bei den in Frage stehenden Urkunden überall Immobilien den Gegenstand bilden, darf nicht Wunder nehmen. Stammen die Urkunden doch aus Urkundensammlungen von Kirchen und Klöstern, welche in der Hauptsache nur die ἔγγραφα δικαιώματα ihres Grundbesitzes in den Originalen oder in Abschriften zusammenzufassen bestimmt waren! Und diese Urkunden pflegen so abgefast zu sein, dass sie zugleich den Beweis der erfolgten Tradition ersetzen sollten: τοῦ ἐγγράφου ἀρκεῖν ὀφείλοντος καὶ ἀντὶ σωματικής παραδόσεως καὶ εἰς σχολήν νομικήν u. dgl., wie am Schlusse hinzugefügt zu werden pflegt. (Acta IV p. 183. 185.)

Bemerkenswert ist, daß alle diese Urkunden einseitig, d. h. allein vom Schenker, Eigentümer, Verkäufer ausgestellt sind. Es fehlt jede Erklärung des Beschenkten (auch wo ihm gewisse Gegenleistungen auferlegt werden), des ἐπλαμβάνων, des Käufers. Gleichwohl erscheinen sie als von den Parteien gewollte und den Abschluß bildende eigentliche

Verpflichtungsurkunden, nicht bloß als Beweisurkunden oder Niederschriften abgeschlossener Verträge. Ob hierin ein Nachklang des alten Rechts zu finden ist, welches die Verträge in Stipulationsform zu bringen liebte, mag dahingestellt bleiben.<sup>1</sup>)

Der Aussteller zeichnet seinen Namen, oder macht sein Kreuz (σίγνον) wenn er Analphabet ist, am Kopf der Urkunde. Ausnahmsweise zeichnet der Aussteller erst am Schlusse, wenn er es am Kopfe zu thun vergessen hatte (ἄνωθεν ὀφείλων προτάξαι κάτωθεν ὑποτάξας — Acta IV p. 121). Ein Testator zeichnet seinen Namen der größeren Sicherheit wegen durch Überschrift und Unterschrift (Acta VI p. 81).

Datirt sind die Urkunden am Schlusse nach Monat, Indiction und Jahr der byzantinischen Weltära; der Ort, an welchem die Urkunde aufgenommen oder vollzogen ist, wird nicht angegeben. Hierauf folgen dann noch im Wesentlichen Unterschriften von Zeugen, unter denen auch die des Schreibers der Urkunde als γραφεύς και συμμαστυρών. Eine Siegelung wird nur selten erwähnt, z. B. zu dem Codicill in Acta VI p. 90.

Die Zeugen unterschreiben ihren vollen Namen, Stand und Würden. Diese Unterschriften sind dadurch für uns eine wahre Fundgrube von wissenswerten Dingen.

Interessant ist es, dass die Zeugen nicht blos ihren Namen unterschreiben. Wie schon in älterer Zeit die Zeugen ihrer Subscription dasjenige beisetzten, was sie eventuell vor dem Richter zu bezeugen haben würden, so findet dies auch statt bei unseren Urkunden. Man vergleiche z. B. Acta VI p. 127, wo die Zeugen nicht einfach unterschreiben μαρτυρών ὑπέγραψα, sondern vorher bemerken: πάρειμι ἐπὶ τῆ . . . διαπράσει τῶν . . . ἀμπελίων καὶ τῆ δόσει τῶν ὀκτὰ νομισμάτων ὡς τὸ ὕφος δηλοῖ. Diese Form ist nur als geschichtliches Überbleibsel zu verstehen, in der Gegenwart war sie praktisch belanglos.

Die beregten Urkunden sind — mit wenigen Ausnahmen — nicht von dem Aussteller selbst abgefaßt, sondern von bestimmten Personen, welche mit der Abfassung solcher Urkunden betraut waren. Als solche erscheinen hier regelmäßig ταβουλάφιοι und νομικοί.

Schon unter Justinian treffen wir auf beide Arten von Urkundenschreibern. Tabularier kommen unter diesem Namen vor in Cod. X, 71, Nov. LXI (44) pr., Nov. XCIII (73) c. 8, CXII (90) c. 2, wo das Authenticum sowohl als die Commentatoren den Ausdruck Tabularier beibe-

<sup>1)</sup> Auch über den Vertrag des Verkäufers Nikon um 250, den Mitteis, Reichsrecht S. 180 (nach Wessely) mitteilt, ist die Urkunde einseitig ausgestellt.

halten. Für die νομικοί treten συμβολαιογοάφοι auf<sup>1</sup>) — Nov. XV (7) pr. und c. 9, Nov. LXI (44), Nov. XCIII (73) — die im Authenticum, von Julianus, Athanasius und Theodorus abwechselnd auch tabelliones genannt werden, und von dem ταβελλίων sagen die Glossae nomicae: δ παρὰ τοῖς πολλοῖς νομικὸς λεγόμενος.

\*Später, in der Novelle der Kaiserin Irene (Coll. I Nov. 27 — im JGR. P. III p. 58), werden wieder die ταβουλάριοι ἢ νομικοὶ neben einander genannt. Auch in dem jüngst aufgefundenen und von Nicole herausgegebenen ἐπαρχικῶν βιβλίον — dem Stadtrechte von Konstantinopel Cap. I § 10²) — kommen neben dem Tabularier auch ἔπεροι συμβολαιογράφοι vor; und das Prochiron XIV, I (aus Theophil. Instit.) läßt den Tabellio ein πρατήριον aufnehmen. (Die Πείρα 45, 2 dagegen läßt die νομικοὺς unpassende Clauseln in die Verträge setzen.) Endlich kennt auch noch die Novelle des Kaisers Alexius Comnenus (Coll. IV Nov. 21. JGR. P. III p. 351) den ταβελλίων.

So läfst sich das Nebeneinanderbestehen von ταβουλάριοι und νομικοί mehr als fünfhundert Jahre hindurch bis auf die Zeit unserer Urkunden verfolgen. Die Tabularier sind zu einer selbständigen Corporation unter einem Primicerius vereinigt3): bei den voulkol wird eine solche Organisation nirgends erwähnt, sie wurden vielmehr unmittelbar von der Staatsbehörde ernannt und waren derselben (zu Justinians Zeit dem magister census) unterstellt. Die νομικοί hatten einen höheren Rang, sie gehören in späterer Zeit zu den Officialen des Stadtpräfecten (De caerimon, I p. 717). Die Tabularier haben eine niedrigere Stellung, da ihnen in den ἐπαρχικὰ sogar die Prügelstrafe angedroht wird. Die Tabularier finden wir in eigentümlichen Beziehungen (als Wächter? vgl. Dig. 43, 5, 3 § 3. 50, 4, 18 § 10) zu öffentlichen Gebäuden Eparch. I § 20. Im Gegensatze hierzu sehen wir die Nomiker thätig als Secretäre hoher weltlicher oder geistlicher Behörden. In Beziehung auf die Aufnahme schriftlicher Urkunden über Rechtsgeschäfte von Privaten, bei welcher die Tabularier und Nomiker im Allgemeinen Concurrenten sind, findet doch eine bemerkenswerte Unterscheidung Für Schenkungen nämlich erscheinen in älterer Zeit 4) die statt.

<sup>1)</sup> Wo in dem Index von Cod. 4, 21, 16 συμβολαιογράφος steht, scheint Thalelaeus (wenn nicht  $\tau \alpha \beta \epsilon \lambda \lambda l \omega \nu$  zu emendiren ist) an einen tabularius zu denken, während ein anderer alter Scholiast vom tabellio spricht. Bas. II p. 405.

<sup>2)</sup> Der § 23 ebendaselbst dürfte ein späteres Einschiebsel sein. Er unterbricht den Zusammenhang: und unpassend würde es gewesen sein in dem Innungsstatut dem Stadtpräfecten eine schwere Strafe anzudrohen.

<sup>3)</sup> Als ἔξαρχος vom Kaiser ernannt. Sathas μεσ. βι. VI p. 645.

<sup>4)</sup> Jedoch schon 1206 finden wir eine Schenkung in Kreta durch Tabularier aufgenommen. Acta VI p. 150.

Nomiker als allein competent. In den ἐπαρχικὰ I § 25 werden wenigstens die δωρεωὶ unter den von den Tabulariern aufzunehmenden συμβόλωια nicht aufgeführt. Und es scheint, daß wir, um diesen Unterschied zu verstehen, zurückgehen müssen bis auf die Zeiten, wo die Schenkungen vor dem magister census insinuirt werden mußten und wo man, um keinen Schwierigkeiten zu begegnen, vorziehen mußte, den Vertrag durch einen vom Magister eingesetzten Schreiber zu verlautbaren.

Endlich mag noch hervorgehoben werden, dass als Zeugen in den Urkunden vorzugsweise Tabularier auftreten: es hängt dies wohl auch mit dem alten Recht zusammen — Nov. XCIII (73) c. 8. CXII (90) c. 2. Edict. Praef. Praet. XXXIII c. 1.

Im Übrigen mag noch bemerkt werden, dass sowohl die Nomiker als auch die Tabularier unter ihrem Primicerius zahlreich in den Provinzen auftreten. Sie erscheinen hier als in Beziehung stehend zu einzelnen Städten oder Bezirken. So z. B. Tabularier τῆς μητροπόλεως σμύονης καὶ ἐνορίας μανταίας (Acta IV p. 115), τῆς νήσου κρήτης (Acta VI p. 127. 136. 151. 156), τῆς μητροπόλεως φιλαδελφείας (Acta IV p. 48) τῆς πόλεως άλμυροῦ (Acta IV p. 402, 404), δυζδαχίου (Acta III p. 242). - ebenso Nomiker τοῦ εσοῦ (Acta VI p. 174. 187), τῆς νήσου καλύμνου (Acta VI p. 185), της πόλεως των κορυφων καὶ της όλης νήσου (Acta III p. 247), κάστρου σμύρνης (Acta IV p. 110), της πόλεως ἐφέσου (Acta VI p. 174), τοῦ χωρίου πρινοβάρεως (Acta IV p. 201), τοῦ χωρίου σελλίου und μουρμούντων (Acta IV p. 152), endlich τῆς μητροπόλεως σμύονης και ένορίας μάντας (Acta IV p. 33. 57. 118. 185. 203). Hier ist der Nomiker also an demselben Orte, wie der Tabularier stationirt und eine Verbindung zwischen beiden Eigenschaften findet auch sonst insofern vielfach statt, als der Primicerius der Tabularier zugleich ein Nomiker ist (Acta IV p. 51. 165). Übrigens ist noch darauf aufmerksam zu machen, daß sich die Tabularier und Nomiker in unseren Urkunden meist selbst als εερείς oder κληρικοί bezeichnen, z. B. Acta IV p. 33. 69. 87. VI p. 150. 151. 156. 174. 187, und wo sie auftreten als τῆς ἐπισκοπῆς (z. B. Acta VI p. 170) oder τῆς μητροπόλεως (z. B. Acta VI p. 158, 162, 164) ihre Eigenschaft als Priester oder Kleriker wohl ohne Weiteres anzunehmen ist. Obwohl dies mit dem kanonischen Rechte (c. 6. 81 SS. Apost.) kaum harmonirt, so ist es doch im Zusammenhange mit dem steigenden Vertrauen zur geistlichen Gerichtsbarkeit, besonders seit der fränkischen Eroberung (1204), leicht erklärlich. (Vgl. meine Gesch. des griech.-röm. Rechts 3. Aufl. S. 382 ff.)

Man wird nun vielleicht fragen: Sind die vournot nicht identisch

mit dem, was wir Notare nennen, und sind sie gemeint, wo der Name νοτάριος vorkommt? Diese Frage wird unbedingt bejahen müssen, wer mit Mitteis tabellio und νοτάριος für gleichbedeutend hält. In der That aber verhält sich die Sache ganz anders.

Notarii sind Schreiber, welche notas zu lesen und zu schreiben verstehen: sie sind insofern den heutigen Stenographen zu vergleichen. Sie waren schon in alter Zeit in großer Menge zu scholae vereinigt und bei verschiedenen Behörden angestellt. Cod. Theod. V. 10 handelt von ihrer dienstlichen Stellung und Laufbahn. Lyd. III, 6 nennt sie ταχυγοάφους, deren Menge in 15 scholae verteilt sei, deren Vorsteher (ἡγούμενοι) das Edict. Pr. Pr. 32 § 3 erwähnt; zugleich wird von ihnen gesagt: προσεδρεύουσι τοῖς διαιτηταῖς τῆς βασιλίδος καὶ ἐν ταῖς ἐπαρχίαις. Um 900 treffen wir in dem Liber de caerim. ed. Bonn I p. 717. 719 auf verschiedene βασιλικοί νοτάριοι und einen νοτάριος des σακελλάοιος. Und schließlich kommen zur Zeit unserer Urkunden sowohl βασιλικοί νοτάριοι in den kaiserlichen σέκρετα (Acta VI p. 29. 33. 41. 44. 49. 50. 52. 57. 124. 143), als auch πατριαρχικοί νοτάριοι (Acta IV p. 312. 317. VI p. 15), und einfach νοτάριοι als Secretäre in den verschiedenen σέκρετα der weltlichen und geistlichen Behörden vor. Mit der Abfassung und Ausfertigung von Privaturkunden haben sie jedoch nichts zu thun. (Wenn in Acta VI p. 84 sq. der νοτάριος τῆς καθέδρας εὐρίπου ein Testament niederschreibt, so ist das nicht ein Ausfluss seiner Berufsthätigkeit, sondern eine Gefälligkeit gegen seinen alten Beichtiger, dem er die Mühe des Schreibens ersparen will.) -

Am Schlusse des Textes der Urkunden kehren Clauseln wieder, welche eine Bekräftigung der Urkunde bezwecken. Diese Clauseln haben die Herausgeber der Acta nicht überall mit abgedruckt. Es ist dies zu bedauern, weil manche Fragen deshalb nicht mit Sicherheit beantwortet werden können. So z. B. ob sie in den verschiedenen Städten und zwar zu verschiedenen Zeiten nach gleichen Musterformularen die Verträge abgeschlossen haben. Jedenfalls sind die erwähnten Clauseln in allen Urkunden ähnlich lautend. In denselben läßt man den Aussteller sagen, daß, wenn er oder seine Rechtsnachfolger die von ihm im Voranstehenden getroffene Verfügung umzustoßen versuchen sollten, so sollten sie

- 1. ἀνήκουστοι sein, d. h. in keinem Gerichte angehört werden;
- 2. die Verwünschungen (ἀρὰς) der 318 heiligen Väter erleiden und es solle ihr Teil beim letzten Gericht auf der Seite des Judas und derer sein, welche "Kreuzige" gerufen hätten. So z. B. Acta VI p. 149 τὴν ἀρὰν τῶν τιη΄ ἀγίων θεοφόρων πατέρων . . . καὶ ἡ μερὶς αὐτοῦ μετὰ τοῦ ἰούδα καὶ μετὰ τῶν σταυρωσάντων τὸν κύριον.

Diese Verwünschungen sind getreten an die Stelle einer Androhung der Ausstoßung aus der christlichen Gemeinde, wie sie in älteren Zeiten vorkommt. Die 318 Väter sind diejenigen, welche auf dem ersten Concil zu Nicäa (325) zusammen kamen und als Begründer der orthodoxen Kirche betrachtet werden. Man sieht aus dieser und der vorhergehenden Clausel hervorleuchten ein Mißstrauen gegen die weltlichen Gerichte und ein Zutrauen zu den geistlichen. Und man kann sieh über das Mißstrauen nicht verwundern, wenn man bedenkt, welchen Wandelungen die weltlichen Gerichte unter Manuel, der fränkischen Herrschaft und schließlich unter Andronicus unterworfen waren.

3. Πρόστιμα<sup>1</sup>) werden ferner im angegebenen Falle angedroht zum Vorteil dessen, welchem die Urkunde ausgestellt wird, und zum Vorteil des kaiserlichen βεστιάριον oder des δημόσιος. Wo die Herausgeber hinter dem Artikel το ergänzt haben δημόσιον, so ist dies unzweifelhaft falsch, wie in der Zeitschrift für Rechtsgeschichte XIII Rom. Abth. S. 4 f. von mir nachgewiesen ist; und statt dessen ist τὸ βεστιά-OLOV zu ergänzen. Einmal wird sogar in derselben Urkunde gleichzeitig ein πρόστιμον für den δημόσιος und ein zweites für τὸ βεστιάοιον ausgesetzt (Acta IV p. 127). Man wird erinnert an die ägyptischen legal τοῦ βασιλέως, und an den römisch-byzantinischen Gegensatz von publica und largitionalia. Unsere Urkunden berufen sich, wo ein πρόστιμον an das βεστιάριον oder den δημόσιος zu zahlen bestimmt wird, auf einen vouos, der dies gebiete. Es ist kaum anzunehmen, dass damit altes ägyptisches Landrecht gemeint ist.2) Aber ein Gesetz solchen Inhalts von einem neueren byzantinischen Kaiser ist sonst nicht bekannt; denn die kaiserlichen Verordnungen, die in meiner Gesch. des griech.-röm. Rechts 3. Aufl. S. 307 f. aufgeführt sind, decken sich nicht mit dem Inhalte des angeblichen νόμος, wie sich derselbe aus den Urkunden ergiebt.

Hinsichtlich der πρόστιμα findet sich übrigens eine große Mannigfaltigkeit in den Urkunden. Nicht immer wird ein πρόστιμον angesetzt, z. B. nicht in Acta IV p. 80: zuweilen wenigstens nicht für eine öffentliche Casse, z. B. Acta IV p. 119. Wo ein πρόστιμον für die eine oder die andere Staatscasse angesetzt wird, geschieht dies zuweilen in allgemeinen Ausdrücken, z. B. τὸ διαφέρον τῷ δημοσίῷ oder τὸ κατὰ νόμους εἰς τὸν δημόσιον Acta IV p. 118. 402. 404. Wenn ein πρόστιμον an den Empfänger der Urkunde und ein anderes gleichzeitig an die Staatscasse gezahlt werden soll, so geschieht dies bald so, daß der

<sup>1)</sup> Vergl. Mitteis, Reichsrecht S. 523 f.

<sup>2)</sup> Mitteis S. 528 f.

Betrag des einen wie des anderen zahlenmäßig angegeben wird, bald so, daß der Betrag der an die Staatscasse zu zahlenden Geldstrafe der dritte Teil der der Partei zukommenden Conventionalpön sein soll. Endlich trifft man auf Anklänge an die duplae stipulatio (Acta IV p. 183. 185), das jus mulctae der Magistrate (Cod. 1, 54, 5. 6) und die dem Gegner für das Ableugnen des ἰδιόχειφον zu zahlende Geldstrafe (Cod. 4, 21, 16). Bei aller Mannigfaltigkeit der Strafclauseln bleibt charakteristisch die Festsetzung einer Strafe an die Hauptstaatscasse oder die kaiserliche Privatcasse, und zwar regelmäßig in begrenzter Höhe.¹) Aber dunkel bleibt, ob dies einem Gewohnheitsrechte (νόμος in diesem Sinne) oder einem kaiserlichen Gesetze zuzuschreiben ist, von welchem uns sonst, wie gesagt, jede Kunde fehlt.

Man durfte hoffen aus einer Pariser griechischen Handschrift, deren Ducange im Glossarium graecitatis gedenkt, noch nähere Nachrichten über das byzantinische Urkundenwesen zu erhalten. In dem Index auctorum wird dort angegeben, daß die Handschrift eine Ars notaria enthalte, und in dem Glossar selbst wird ein einzelnes Stück daraus erwähnt. Noch bestimmter sagt Ducange in der Diss. de inferioris aevi numismatibus § 82: observare licet numismata imperatorum ex Heracliana maxime familia, quae tria capita prae se ferunt, τρικέφαλα appellari in Artis notariae formularum commentario, qui τύπος τέχνης τῶν γραμματέων inscribitur servaturque in bibliotheca regia, ex quo sequentia excerpsit Salmasiūs: καὶ κατεβλήθησαν κτλ.

Indessen die Hoffnung auf eine griechische ars notaria hat sich nicht erfüllt. In neuerer Zeit ist der von Ducange erwähnte Codex von Sathas wieder aufgefunden worden. Die Hs trägt gegenwärtig die Nr. 2509. Sie bildet einen Band in Octav von 299 Papierblättern, die Schrift ist aus dem 15. Jahrhundert. Sie gehörte ursprünglich dem Corfioten Antonius Eparchus (16. Jahrhundert), über welchen Sathas in den Biographien der gelehrten Hellenen S. 160—168, Legrand in der Bibliographie Hellén. I (1885) p. CCX—CCXXVII und Omont in der Biblioth. de l'école des chartes 53 (1892) p. 95—110 berichtet haben. Eparchus hat auf fol. 13<sup>b</sup> in dem Inhaltsverzeichnis die hier in Frage stehenden Stücke, welche sich auf fol. 158—170 der Handschrift befinden, bezeichnet mit dem Titel: τύπος τέχνης τῆς τῶν γοαμματέων, woher Ducange den Titel genommen hat. Das Ganze besteht in einer Sammlung von bei-

<sup>1)</sup> Wenn Mitteis S. 531 den Betrag von 36 Solidi hervorhebt, so ist dies insofern nicht von Gewicht, als in weit mehreren Fällen der Betrag in den Urkunden anders normirt erscheint. — Sollte die Abgabe eines τρίτον an die Staatscasse eine Gebühr für die durch dieselbe zu bewirkende Einziehung der Conventionalpön darstellen?

nahe 30 Formularen, welche hauptsächlich Geschäfte des Privatrechts betreffen: einen Gesammtitel hat die Sammlung in der Handschrift nicht.

Von einer eigentlichen ars notaria ist mithin keine Rede. Aber auch so müssen wir Sathas dankbar sein, daß er die Formulare in der Μεσαιωνική Βιβλιοθήκη to. VI S. 607 ff. hat abdrucken lassen. Denn der Vergleich der Formulare mit den Urkunden in den Acta ist sehr lehrreich. Und das Studium derselben giebt auch für die Geschichte des byzantinischen Rechts einige Ausbeute: so was Ehescheidung, Adoption, Eigentumserwerb durch Tradition, den κατεπάνω und das ἀερικόν u. A. m. betrifft.

Hervorzuheben ist, dass die Formulare sämmtlich von einem νομικὸς und für Nomiker entworsen sind, sowie dass das an die Staatscasse zu zahlende πρόστιμον ausnahmslos zu ⅓ des dem Gegner versprochenen normirt ist. Auffallend ist, dass die Formulare angeben, es sei nach Monat und Indiction zu datiren: von einem Hinzufügen des Jahres der Welt — etwa ἔτους τοσοῦδε — ist keine Rede. Auch die Bezeichnung der Formulare als ἄκτος und zwar als Neutrum ist sonderbar.

Auch ich bin neuerdings in den Besitz einer Abschrift der Formulare gekommen, durch welche sich allerlei Änderungen des Textes nötig machen. So liest meine Abschrift gleich in der ersten Überschrift "Απτος νύμφης, Sathas "Απτος νυμφα[γωγίας], wo ich zu lesen vorschlage "Απτος νυμφίων. Allein die Sache ist einer eingehenden kritischen Bearbeitung nicht wert.

Schließlich mögen, um das Nachschlagen zu erleichtern, die Rubriken der einzelnen Formulare nach den Zahlen, mit denen sie Sathas bezeichnet hat, hier in ein Verzeichnis zusammengestellt werden.

- Ι. "Απτος νυμφίων.
- ΙΙ. "Απτος δωφεᾶς.
- ΙΥ. "Ακτος πράσεως ἀκινήτων.
- V. "Απτος επιβοαβευτικου ζείς δείου υαου η μουαστήριου.
- VIII. "Ακτος πράσεως ακινήτων.
  - ΙΧ. "Ακτος έλευθερίας ψυχαρίου.
- Χ. ΧΙ. "Απτος ἀποχῆς ἀπινήτων ἐπὶ συγγενῶν τῶν ἐκ γένους.
  - ΧΙΙ. "Απτος εκδόσεως άμπελίου εφ' ήμισαρικόν.
  - ΧΙΙΙ. "Ακτος έκδοτηρίου έγγράφου είς χωραφίου σποράν έντριτον.
  - ΧΙΥ. "Αυτος παντωτικόν είς κῆπον.
  - ΧV. "Απτος παπτωτικόν λουτφού.
  - ΧVΙ. "Απτος δμολογίας εν υποθήκη.
- ΧVII. "Απτος ἀποδείξεως ίερέων χάριν τῆς δοχῆς τῶν τελεσμάτων αὐτῶν.

ΧΥΙΙΙ. ΧΙΧ. Υίοθετικοῦ ἄκτος.

186 I. Abteilung. Zach. v. Lingenthal: Beitr. z. Geschichte d. byz. Urkundenwesens

ΧΧ. "Ακτος συμβιβάσεως άδελφων ήτοι διαιρέσεως άκινήτων.

ΧΧΙ. "Ακτος συμβιβάσεως ἀπὸ δικαστηρίου ἤτοι διαλύσεως.

ΧΧΙΙ. "Απτος διατάξεως.

ΧΧΙΙΙ. Διάταξις ήγουμένου.

ΧΧΙΥ. Έτερον είς μοναχών διάταξιν.

ΧΧΥ. Έπιστατικόν εερέως ο ποιεί δ επίσκοπος.

ΧΧΥΙ. Είς έμμαρτύριον τινος ύποθέσεως.

ΧΧΥΙΙ. 'Απόδειξις ἡν ποιεῖ ὁ γαμβοὸς ποὸς τοὺς συμπενθέοους αὐτοῦ.

XXVIII. Εἰς διάζευξιν ἀνδρογύνου ποιεϊ δ ἐπίσκοπος καὶ κατέχεται καρὰ τοῦ ἀνδρός.

XXIX. Έτεφος πφόλογος. Ένταλμα 1) πρακτικόν.

Grofskmehlen.

Zachariä v. Lingenthal.

<sup>1)</sup> Sathas hat dieses Formular, welches das letzte auf S. 170 der Hs ist, nicht als solches, sondern als erstes einer Reihe von Βασιλικὰ διατάγματα aus Cod. Paris. gr. 2511 drucken lassen. Mit Unrecht: denn es ist kein kaiserliches Anstellungspatent.

## Quelques monuments byzantins inédits.

(Amulettes, méreaux, etc.)

1

Amulette en forme de médaille uniface, de cuivre rouge, gravée en creux, de 52 millim. de diamètre environ, percée d'un trou de suspension. Cette amulette était destinée à être portée au col. — Cabinet des Médailles de France. — Voici la description de ce monument:

Le Christ au nimbe crucigère, vêtu d'une longue robe jusqu'aux pieds, est fixé sur la croix. Ses pieds touchent presque à terre tant la croix est peu élevée. A ses côtés les deux larrons, vêtus d'un simple jupon, également crucifiés sur une croix très courte. On aperçoit les liens qui attachent leurs pieds. Les seins sont indiqués pour bien marquer qu'à l'encontre du Christ les larrons ont le buste nu. Les deux croix latérales sont terminées en forme de tau par une tablette destinée au titre. Le trou de suspension pratiqué après coup, précisément au dessus du nimbe du Christ, ne permet pas de constater si la croix médiane présentait la même disposition. Les bras des trois crucifiés sont si mal indiqués qu'ils semblent se confondre avec les extrémités mêmes de la barre transversale des croix. — Aux pieds du Christ deux adorants sont accroupis qui lui présentent chacun un objet difficilement reconnaissable; l'un de ces objets semble un verre à boire. Quels sont ces deux personnages? Assurément ni la Vierge et Saint Jean ni les deux soldats constamment représentés debout l'un avec la lance, l'autre avec l'éponge imprégnée de vinaigre.

A droite et à gauche de la tête du Christ les lettres de son nom EMMANOHA. Au dessous de la scène du crucifiement l'inscription CTAYPE BOHOI ABAMOYN, Croix, protège Abamoun. Ce nom est certainement celui du propriétaire de l'amulette.

Au dessous encore la scène des saintes femmes au tombeau occupe toute la partie inférieure du champ. A gauche, les saintes Marie et Marthe nimbées, désignées par leurs noms MAPIA S (pour KAI) MAPOA, s'avancent, la main au visage, dans l'attitude de la douleur. Celle qui marche en avant porte une fiole (?) à parfum à goulot trés allongé. A droité l'ange assis sur un siège, s'adressant aux femmes,



lève la main droite. Derrière lui son nom AFEAOC (sie) KY pour AFFEAOC KYPIOY, l'Ange du Seigneur. Au centre, le tombeau surmonté d'une croix, à façade ornementée, avec porte à deux battants.

Je pense qu'on peut considérer cette amulette comme provenant d'Egypte et comme ayant été fabriquée vers le VI<sup>me</sup> ou VII<sup>me</sup> siècle.

9

Amulette contre les maux d'estomac, en forme de médaille, formée d'une matière cornée brune, de 25 millim. de diamètre environ, percée d'un trou de suspension pour être portée au col.

Au droit: Le sacrifice d'Isaac. Au centre Abraham tenant de la main gauche Isaac placé à sa droite, levant la droite pour le frapper





du couteau. Derrière Isaac l'autel en forme de fût de colonne sur une base. Au dessus de l'autel Dieu sous la forme d'une dextre divine issant des nuages représentés par une simple ligne en demi-cercle. A la gauche

d'Abraham le bélier attaché au buisson. — Cette scène est représentée d'une manière très rudimentaire.

<sup>1)</sup> Voyez Pape-Benseler: Wörterbuch der griechischen Eigennamen. — 'Αβάμ-μων διδάσκαλος cité dans le De Mysteriis I 1, comme le rédacteur prétendu d'une réponse à la lettre que Porphyre avait adressée à Anébo. «Ce nom parait être une transcription de la forme respectueuse abba, amba Ammon d'un individu s'appelant Ammon (cf. Zœga, Cat. 130, 18. 38). Les individus portant le nom d'Ammon sont fréquents vers les V° ou VI™ siècles de notre ère». — Note communiquée par M. Maspéro.

Au revers: Légende. en quatre lignes séparées par des traits: KYPHOC TOY ABPAAM ΘΕΡΑΠΕΥCON TON CΘωΜΑΧΟΝ (sic), Seigneur d'Abraham, guéris (mon) estomac. Au dessous deux lignes de signes cabalistiques. Le tout dans un cercle. Cette curieuse amulette d'origine également orientale, d'époque chrétienne ancienne, est entre les mains d'un marchand d'antiquités de Paris.

3

Méreau de cuivre jaune ayant servi aux aumônes de la diaconie du célèbre couvent de S<sup>t</sup> Jean Baptiste de Stoudion, ou vulgairement de Stoudion tout court, à Constantinople. — Cabinet de France. — XI<sup>me</sup>—XII<sup>me</sup> siècle.

Au droit: Entre les sigles accoutumées  $\overline{\mathsf{MP}}$   $\Theta\delta$ , la Vierge à mi-corps, tournée à gauche, les mains dans l'attitude de l'oraison, la



tête inclinée devant le Père éternel vu en buste dans les nuées, qui la bénit. Elle semble tenir de ses deux mains un objet qui pourrait bien être son voile, le fameux maphorion. La légende de ce côté est: + ΘΚΕ Β'Θ' Τ' Δ'

Xὅ CT'Δ'AKONIAC pour ΘΕΟΤΟΚΕ ΒΟΗΘΕΙ¹) ΤΗC ΔΟΥΛΗC XPICTOY CTOYΔΙΟΥ ΔΙΑΚΟΝΙΑC, Théotokos, protège la diaconie de Stoudion, servante du Christ.

Au revers: Entre deux petites croix recroisetées cantonnées de rosettes la légende en quatre lignes: + Τδ ΛδCΜΑΤΟC ΛδΤΡΟΝ ΨΥΧΗΟ Ο ΙΔΙΟΟ ΠΛδΤΟΟ, Le bain du baptême est la richesse propre (particulière) de l'âme.

Diaconie doit avoir ici le sens de Service de la charité, des aumônes. La diaconie de Stoudion devait être le Service des aumônes de ce grand couvent. Le méreau que je décris devait être employé à ce service.<sup>2</sup>) Dans ma Sigillographie byzantine, à la page 139, j'ai publié le sceau d'un higoumène de ce monastère, un des plus célèbres de Byzance, plus un sceau du couvent même portant la représentation du baptême du Christ. Dans la seconde série de Sceaux byzantins inédits publiée par moi dans la Revue des études grecques de 1891, j'ai décrit sous le nº 36 le sceau d'un autre higoumène du Stoudion. Dans cette même seconde série j'ai décrit sous le nº 35 un autre sceau de diaconie.

<sup>1)</sup> Ici par exception BOHOEI régit le génitif.

<sup>2)</sup> Sur l'usage de ces méreaux à Byzance voyez mon mémoire de la Revue archéologique de 1880 (oct.) intitulé: Monuments numismatiques et sphragistiques du moyen-âge byzantin.

4

Méreau de cuivre jaune ayant servi aux aumônes du sébastophore Jean Pépagoménos. — Cabinet de France — XI<sup>me</sup>—XII<sup>me</sup> siècle.

Au droit: L'inscription en cinq lignes: + CY XE (pour XPICTE)  $\triangle \omega$ PON  $|\omega|$ ANNHC COC ·  $\Delta$ A

TPHC.

Au revers: Suite en cinq lignes de la même inscription: CEBA CTOΦΟΡΟC ΠΕΠΑΓΟΜΕΝΟΟ ΦΕΡΕΙ.

Cette inscription qui forme deux trimètres iambiques signifie je pense: Toi, Christ, le sebastophore Jean Pépagoménos ton adorateur (te?) présente (offre) ce don.

A la page 689 de ma Sigillographie byzantine j'ai décrit le sceau d'un Théodore Pépagoménos. A la page 585 j'ai décrit celui d'un sébastophore et cité un autre. — Un Démétrius Pépagoménos a écrit un traité sur l'art de soigner les faucons. 1) Un autre Pépagoménos figure parmi les correspondants de Théodore Hyrtakénos au commencement du XIV<sup>me</sup> siècle. 2)

5

Bague en or du Musée civique à Venise (ancien Musée Correr). Cette bague, citée sous le n° 956 du Catalogue du Musée Correr par V. Lazari, Venise 1859, est à huit pans. Sur l'un d'eux est fixé le



Sur l'un d'eux est fixé le chaton de forme ovale où figure un Christ nimbé émaillé de travail assez grossier. Sur les sept autres

pans court l'inscription: KE BOHO' $(\varepsilon\iota)$  TIC  $\Delta\delta\Lambda$ IC C $\delta$  EB $\Delta$ OKIAC, Seigneur, prête secours à ta servante Eudoxie.

Cette bague du poids de 10 gr. 58 a certainement appartenu à quelque femme de haute naissance. L'émail était à Byzance chose fort précieuse. Ce bijou pourrait bien avoir été la propriété de quelqu'une des Eudoxie qui furent impératrices au  $IX^{me}$  ou au  $X^{me}$  siècle.

6

Bague en or de ma collection provenant de Trébizonde. Bague à huit pans du poids de 12 gr. Sur le chaton de forme ovale qui recouvre un de ces pans est figurée la scène de l'Annonciation. La

<sup>1)</sup> Krumbacher, Gesch. der byzant. Litter., p. 68.

<sup>2)</sup> Ibid., p. 201.

Vierge devant l'Ange file la laine qui sort de la corbeille traditionnelle. Les deux personnages étaient certainement émaillés primitivement, mais · l'émail a disparu. Le travail de la gravure est ici aussi assez grossier.



## OFO TOK EBH OIT: NAS VINCTION



Sur les sept autres pans court l'inscription en caractéres très défectueux: ΘΕΟΤΟΚΕ ΒΗΘΙ ΤΙΝ ΔΌΛΙΝ C ΓΙωΡΑC (sic), pour ΘΕΟΤΟΚΕ ΒΟΗΘΕΙ¹) ΤΗΝ ΔΟΥΛΗΝ COY ΓΙΟΡΑC, Théotokos protège ta servante Gioras.

Le nom de la propriétaire de ce bijou n'est point grec; ce doit être quelque nom'ibère, géorgien ou arménien.

7

Plaque circulaire et bombée de bronze, de 36 millim. de diamètre, qui devait constituer une des deux portions d'une boîte ou capsule, sorte de phylactère ou d'enkolpion destiné à être porté au col. — Musée civique de Venise<sup>2</sup>). — Epoque des Paléologues.





Sur la face concave est figuré le repas d'Emmaüs. — Sur la face convexe on voit la Crucifixion. Quatre personnages sont agenouillés au pied de la croix. Deux chérubins l'accostent dans les airs. L'inscription est: +TON CTAYBPON CO TTPOCKYNOMEN KYPYE (sic) K'(pour KAI) EIMNOMEN, Seigneur, nous adorons et chantons ta croix.

Paris, 31 Mars 1893.

Gustave Schlumberger.

Ici ΒΟΗΘΕΙ régit l'accusatif.

<sup>2)</sup> Nº 996 du Catalogue du Musée Correr de V. Lazari.

## Bas-relief du campo Angaran à Venise représentant un empereur byzantin du X<sup>me</sup> siècle.

Sur le mur d'une vieille maison du petit campo Angaran à Venise, les rares touristes égarés en ce lieu retiré et solitaire, ou qui ont eu comme moi le rare privilège d'être guidés dans leurs explorations par ce parfait connaisseur des trésors de sa ville bien-aimée, le commandeur N. Barozzi, apercoivent, à quelques mètres au dessus du sol, un curieux et beau médaillon de pierre, de forme circulaire, de près d'un mètre de diamètre, demeuré, je le crois, à peu près inédit jusqu'ici et qui représente un empereur byzantin en pied en grand costume impérial.

A quelle époque ce bas-relief si curieux a-t'il été apporté à Venise et à la suite de quelles vicissitudes a-t'il été fixé sur cette muraille banale d'une propriété particulière, c'est ce que je ne suis pas parvenu à découvrir. Probablement c'est encore là une dépouille de la conquête de Constantinople en 1204. L'administration vénitienne des Beaux-Arts a fait prendre de ce médaillon un plâtre qui est actuellement déposé aux Archives des Frari et sur lequel, grâce à l'inépuisable obligeance du commandeur Barozzi, j'ai pu faire exécuter cette photographie.

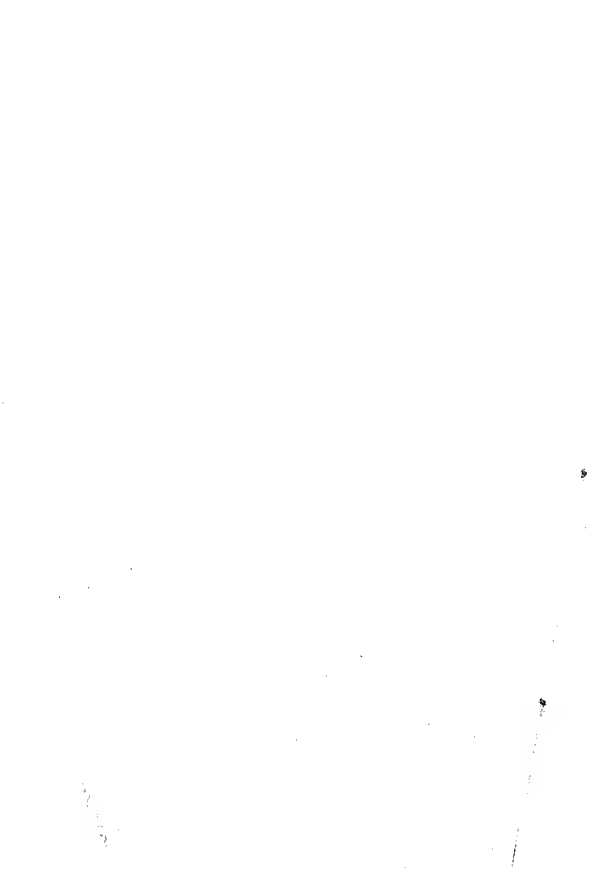
Aucun nom n'est inscrit sur ce bas-relief. Nous en sommes, hélas, réduits aux conjectures pour savoir quel est le basileus qui s'y trouvé représenté et de quel édifice constantinopolitain il pouvait bien faire partie. Il n'en présente pas moins un vif intérêt et nous donne suivant toute probabilité le portrait et le costume officiel d'un basileus du X<sup>me</sup> siècle, au plus du XI<sup>me</sup>.

Le prince, portant les cheveux longs, la barbe demi-longue, arrondie, avec des moustaches, est coiffé d'une couronne d'or en forme de bandeau circulaire à rebords saillants, orné de deux rangs de grosses perles. Sur le devant une plaque carrée portant probablement une représentation en émail devait supporter une petite croix qui a été brisée.

De la main droite l'empereur porte le labarum orné de quatre pendeloques métalliques, à hampe très longue. Une cinquième pendeloque pyriforme également métallique semble prolonger supérieure-



Bas-relief du campo Angaran à Venise représentant un empereur byzantin du  $X^{me}$  siècle.



ment la hampe. L'étoffe du labarum est ornée d'une pierre en forme de losange cantonnée de quatre plus petites.

De la gauche l'empereur porte le globe crucigère, avec croix de forme assez particulière, croix à branches recroisetées, à pied orné de rameaux de feuillages assez semblables à ceux qui figurent au pied de la croix sur le revers de certaines monnaies byzantines de cuivre qu'on attribue sans aucune preuve sérieuse à l'appui aux empereurs latins de Constantinople et que je crois plus anciennes. Sur le globe sont figurées des lignes courbes ondulées qui représentent peut-être les flots de la mer.

Un vaste manteau est jeté sur les épaules impériales, retenu sur l'épaule droite par une fibule qui n'est guère visible. Les plis sont d'un dessin élégant. Une large bande, très visible sur le pli qui recouvre le côté et le bras gauche, borde ce somptueux vêtement, bande formée d'une suite de grosses pierres en forme de losanges, flanquées chacune de deux perles, le tout entre deux rangs de très grosses perles. Sur l'épaule une vaste rosace est formée d'une grosse pierre entourée d'un cercle de perles. Le manteau est doublé — on le voit bien à gauche au dessous du bras étendu —, d'une étoffe à grands carreaux cousus alternativement d'une grande pierre carrée et de quatre petites également carrées. La bordure du manteau est cousue de pendeloques à triple gland dont on aperçoit cinq au dessous du bras gauche.

Sous le manteau, se voit une tunique ou robe talaire dont les plis sont surtout bien visibles en bas du côté gauche; elle est à manches larges serrées au poignet par une bande cousue de perles ou de pierres. Le bas de la robe est cousu d'une large bande couverte de grosses pierres alternativement rondes et ovales cerclées de perles.

Une vaste écharpe (loros), somptueusement brodée d'une suite alternante de pierres grandes et petites, ovales, rondes, carrées ou en forme de losanges, et de grosses perles, passe sur chaque épaule, fait obliquement le tour de la taille et retombe sur le devant de la poitrine en descendant presque jusqu'au bas de la robe.

Les mains sont nues. Les pieds sont chaussés des fameux campagia, bottes souples couleur de pourpre, reposant sur un tapis (ou un bouclier? 1) brodé de grosses pierres de forme ovale. On apercoit à la cheville un rang de perles.

Le fond du médaillon est formé d'un semis de croisettes à folioles

<sup>1)</sup> Le nouveau basileus à son couronnement était présenté au peuple porté sur un bouclier. Ainsi fut proclamé Nicéphore au camp de Césarée devant ses soldats assemblés dans la journée du 3 Juillet 963. (Voyez mon Nicéphore Phocas, p. 280.)

Byzant. Zeitschrift II 2.

194 I. Abteilung. G. Schlumberger: Bas-relief du campo Angaran a Venise arrondies, croisettes de travail très soigné disposées en séries rayon-

nant du centre à la périphérie.

Tous les détails du costume, l'aspect du personnage, se rapportent à quelque basileus de la seconde moitié du X<sup>me</sup> siècle ou de la première moitié du XI<sup>me</sup> siècle. Il est impossible de préciser davantage. Les cheveux longs feraient penser à Nicéphore Phocas qui les portait ainsi. Mais il avait la barbe courte et celle du personnage sculpté sur le médaillon du campo Angaran ne peut passer pour telle.

Paris, 31 Mars 1893.

Gustave Schlumberger.

## Römische Kaisergeschichte in byzantinischer Fassung.

#### III. Die Salmasischen und Treuschen Exzerpte. Manasses.

Nachdem wir im zweiten Artikel den Anteil der einzelnen Quellen an den Werken des Leo Grammaticus und Cedrenus genau begrenzt und mit Hülfe einer erweiterten Bearbeitung der Chronik des Georgius Monachus für einen Teil derselben den Umfang und Wortlaut einer von beiden unabhängig benutzten Vorlage genau festgestellt haben, haben wir eine feste Basis gewonnen, von der aus wir andere in naher Verwandtschaft zu C und L stehende Berichte nach ihrer Eigenart beurteilen und ihre Stellung innerhalb der Überlieferung sicherer bestimmen können, als es bisher geschehen ist. Ich betrachte zunächst die zuerst von Cramer in den Anecdota Parisina II p. 383 ff. unter der Überschrift 'Αρχαιολογία 'Ιωάννου 'Αντιοχέως έχουσα καὶ διασάφησιν τῶν μυθευομένων herausgegebenen, später von Müller in den Fragmenta hist. Graec. Tom. IV p. 535 ff. unter die Fragmente des Johannes Antiochenus verteilten sogenannten Excerpta Salmasiana. Dass diese zu der gemeinsamen Quelle von CLV und den meisten anderen spätbyzantinischen Chronisten in nahem Verwandtschaftsverhältnis stehen, ist längst gesehen und wiederholt durch Zusammenstellung zahlreicher Belegstellen näher nachgewiesen worden. Ich verweise besonders auf die Abhandlungen von Sotiriadis in Jahns Jahrbüchern Suppl.-Bd. XVI p. 5 ff. und Boissevain im Hermes XXII p. 162 ff. und die Programme von Büttner-Wobst, Studia Byzantina (Gymn. z. heil. Kreuz in Dresden 1890) und Patzig, Johannes Antiochenus und Johannes Malalas (Thomasschule zu Leipzig 1892). In der That ist es auch bei oberflächlichster Betrachtung klar, dass "wir es hier mit einer und derselben Überlieferung zu thun haben, und dass die kaisergeschichtlichen Notizen der Excerpta Salmasiana sich alle mit unbedeutenden Ausnahmen und fast immer in derselben Reihenfolge und mit gleichen Worten bei den Chronisten wiederfinden, und andererseits diese von den meisten Kaisern nicht mehr als diese armseligen Anekdoten haben" (Boiss. p. 169). Nachdem wir bei C und L konstatiert haben, daß sie nicht in der Lage waren, ihre dürftigen Berichte aus einem umfangreicheren Werke zu schöpfen, sondern ihnen nur ein ganz kompendiöses Material zur Verfügung stand, können wir aus diesem ihrem Verhältnis zu den salmasischen Exzerpten den Schluss ziehen, dass auch der Exzerptor nicht ein oder mehrere umfangreiche Werke vor sich hatte, aus denen er einige ihm wohlgefällige Histörchen auszog, sondern das ihm diese Mühe durch seine Vorlage erspart war, und auch er seine Weisheit einem höchst bescheidenen Kompendium entnahm. Es ist nicht überflüssig dies ausdrücklich zu konstatieren, da wiederholt der Versuch gemacht ist, aus dem Charakter und der Sprache dieser Reste die Fragen nach Zeit und Autor des ursprünglichen Werkes (falls das Kompendium die Epitome eines einzigen Werkes darstellt) zu beantworten. Alle diese Antworten können eben höchstens für dies, seiner Sprache und Geschmacksrichtung nach offenbar recht späte Kompendium gelten, und auch für dies nur, nachdem man es aus den weiteren Verbindungen. in die es von den Chronisten späterer Jahrhunderte gesetzt ist, wieder herausgeschält hat. Über das Originalwerk können wir uns aus jenem noch weniger ein Urteil bilden, als aus den Exzerpten de sententiis über das Werk des Petrus Patricius.

Ich möchte hierbei auf eine offenbar analoge Entwickelung auf dem Gebiete der kirchlichen Geschichtschreibung hinweisen, deren einzelne Stufen wir genauer bestimmen können. Im 5. Jahrhundert hatten Sokrates, Sozomenus, Theodoret gleichzeitig die Kirchengeschichte des Eusebius in ausführlichen Werken fortgesetzt, im 6. verarbeitete Theodorus Lector diese in seiner historia tripartita zu einer Art Konkordanz, indem er von den vielfach parallelen Berichten einen auswählte. im übrigen stark kürzte, und fügte eine selbständige Ergänzung derselben bis zu seiner Zeit hinzu. Diese Arbeit wurde später in einen ganz kurzen Auszug gebracht und durch einen Auszug aus der parallelen Kirchengeschichte des Johannes Diacrinomenus vermehrt; in seinem abgerissenen, anekdotenhaften Charakter ist dieses Kompendium ein naher Geistesverwandter des unsrigen und hat ganz ähnliche Schicksale gehabt. Keine Handschrift hat dasselbe in vollem Umfange erhalten, nur Reihen von Exzerpten sind uns überliefert, welche bald am Anfang durch Exzerpte aus Josephus und Eusebius bis auf die ältesten Zeiten der christlichen Kirche ergänzt, bald am Ende durch allerlei fremde Zusätze vermehrt sind; und ganz wie unser Kompendium erscheint diese kurze Kirchengeschichte immer wieder als Quelle in den dürftigen Weltchroniken der späteren Zeit. Die Entstehungszeit derselben ist durch die Beobachtung beschränkt, daß sie bereits Theophanes zur Verfügung stand; da keine Spur von Zuthaten sich findet, welche auf die Zeiten des Bildersturms hinweisen, so dürfte sie der von

Krumbacher, Gesch. d. byz. Litteratur p. 8 so lebendig geschilderten traurigsten Zeit der vollständigsten Depression aller materiellen und geistigen Kräfte des byzantinischen Lebens angehören, welche auf die Überanspannung der Zeit des Heraclius folgte, jenem Jahrhundert von etwa 650—750, in dem die Fähigkeit der geistigen Produktion völlig versiegt erscheint. Ob das dem salmasischen Exzerptor vorliegende Produkt dieser oder einer noch späteren Zeit angehört, muß dahingestellt bleiben, jedenfalls aber dürfen wir daraus ebensowenig direkte Schlüsse auf das Original machen, wie aus den dürftigen Resten des kirchenhistorischen Kompendiums auf die nach den zufällig erhaltenen geringen Resten offenbar sehr ausführlichen achtungswerten Werke<sup>1</sup>) des Theodorus Lector und Johannes Diacrinomenus, oder gar auf die der älteren Kirchenhistoriker, wenn sie uns nicht erhalten wären.

Um zu der oben erwähnten weitgehenden Übereinstimmung zwischen den Salmasiana umd den späteren Chronisten zurückzukehren, so hat man meines Erachtens neben der Feststellung derselben die Beobachtung der doch auch nicht unerheblichen und recht charakteristischen Unterschiede der verschiedenen Überlieferungen nicht hinreichender Berücksichtigung gewürdigt. Die Betrachtung einiger Stellen, an denen besonders auffällige Verschiedenheiten zu Tage treten, wird leicht eine genauere Ermittelung des Verhältnisses von S zu CLV ermöglichen. Ich wähle zunächst eine solche aus dem Abschnitt, in dem wir mit Hülfe von V den Text der gemeinsamen Quelle von CLV mit zweifelloser Sicherheit feststellen können.

Cr. p. 397, 26 (Frg. 134 M.)

'Αντωνίνω τῷ Καρακάλλω Σερακίων ὁ μάγος εἶπεν, ὡς τεθνήξεται, καὶ Μακρίνος αὐτὸν διαδέξεται, δείξας αὐτὸν τῷ δακτύλω. ὁ δὲ ὑπὸ θυμοῦ, μᾶλλον δὲ ὑπὸ τύχης, ἕτερον ὑπονοήσας, ἀνεῖλεν ἐκεῖνον.

### C. 448, 2. L. 73, 5. V.

Οὖτος τὸν ἴδιον ἀδελφὸν ἐν τῷ κόλπῳ τῆς μητοὸς ἀπέσφαξεν. Σαραπίων δέ τις μαθηματικὸς ἔλεγεν ὡς τεθνήξεται οὐκ εἰς μακρὰν ᾿Αντωνῖνος καὶ Μακρῖνος αὐτὸν τῷ δακτύλῳ παρεστῶτα μετὰ τῆς συγκλήτου. ὁ δὲ ὑπὸ θυμοῦ, μᾶλλον ὸὲ
ὑπὸ τῆς τύχης, οὐ συνῆκε τῷ προσώπῳ Μακρίνου, ἀλλ᾽ ἔτερον τὸν
πλησίον ἐκέλευσεν ἀποκτανθῆναι.
δ δὲ Μακρῖνος ἐσπούδαζε τὸν ᾿Αν-

<sup>1)</sup> Einen vortrefflichen Maßstab für das Verhältnis dieses Kompendiums zum Original bietet die Vergleichung der kurzen Erzählung bei Cram. An. Par. II p. 106, 14 ff. mit dem ausführlichen Bericht des Theodorus Lector p. 532 ed. Valesius-Reading.

Τούτου την τελευταίαν έξοδον ἀπὸ ἀντιοχείας ποιουμένου, ξιφήοης ὁ πατηο ἐπέστη λέγων, ὡς σὰ τὸν ἀδελφὸν ἀπέκτεινας κάγὼ σέ. ἀπέκτεινε γὰο οὖτος τὸν μικοὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ ἐν τῷ κόλπῳ τῆς μητρός, ΰστερον δὲ καὶ αὐτὸς ἐσφάγη.

τωνίνον προκαταλαβείν, καὶ τοῦ ἐΑντωνίνου ἀπὸ τοῦ ἵππου κατελθόντος ἐν κυνηγίω εἰς ἀπόπατον, 
έκατόνταρχον ἀποστείλας τοῦτον τῷ 
ξίωει ἀνεῖλεν εἰπὼν πρὸς αὐτόν 
ὡς σὰ τὸν ἀδελφὸν ἀπέσφαξας, 
οὕτω κάγὼ σέ.

Je wörtlicher hier meistens die Übereinstimmung ist, und je leichter sich die meisten Unterschiede auf einfache Kürzungen des Exzerptors S zurückführen lassen, um so mehr muß der Gegensatz auffallen, daß die eine Überlieferung das Schlußwort dem Vater, die andere dem Mörder Caracallas zuweist. Ein Vergleich mit der Originalquelle, Dio 78, 7, 1 ergiebt, daß S das Richtige hat, CLV Unsinn überliefern. Aber auch die in S fehlenden Worte: ὁ δὲ Μακρῖνος ἐσπούδαζεν—τῷ ξίφει ἀνεῖλεν finden ihr Original bei Dio kurz vorher, gehören also sicher zum Bestande der gemeinsamen Überlieferung. Der Text des Kompendiums muss somit annähernd folgenden Wortlaut gehabt haben: Ὁ δὲ Μακοΐνος έσπούδαζε τὸν 'Αντωνίνου προκαταλαβεῖν, καὶ τοῦ 'Αντωνίνου άπὸ τοῦ ἵππου κατελθόντος ἐν κυνηγίω εἰς ἀπόπατον, ἐκατόνταρχον αποστείλας τοῦτον τῷ ξίφει ἀνείλεν. τούτου τὴν τελευταίαν ἔξοδον ἀπὸ 'Αντιοχείας ποιουμένου ξιφήρης ὁ πατήρ ἐπέστη λέγων' ὡς σὸ τὸν άδελφὸν ἀπέντεινας, κάγὰ σέ und daran wird sich naturgemäß wie in S angeschlossen haben: ἀπέκτεινε γὰο κ. τ. λ. Die direkte Quelle von CLV hat hier also nicht den Wortlaut des Originals von S, sondern eine flüchtige und ungeschickte Epitome daraus, die vielleicht auch die ursprüngliche Reihenfolge geändert hat. Zu ganz ähnlichem Resultat kommen wir durch Erwägung einer andern Stelle.

Cr. p. 395, 31 (Frg. 108 M.)

Δομετιανὸς ἔτη πέντε. ποοείπεν ἀστρολόγος καὶ πότε καὶ ὅπως τεθνήξεται. ἠοώτησεν οὖν αὐτὸν ἐκεῖνος, ποίω τέλει αὐτὸς χρήσεται. καὶ εἰπόντος, θέλων ἀπελέγξαι αὐτὸν ψευδόμενον, ἐκέλευσε ζῶντα καυθήναι. ἀχθέντος δὲ πυρός,

C. 430, 16. L. 66, 2.

Οὖτος ὁ Δομετιανὸς Νερούαν ἐκέλευσε ζῶντα βληθῆναι εἰς πῦρ, τῶν ἀστρονόμων εἰπόντων ὑπὸ κυνῶν τοῦτον ἀναλωθήσεσθαι. ὑετὸς δὲ κατενεχθεὶς πολὺς τὴν πυρὰν ἔσβεσεν, καὶ δεδεμένου ἔτι τὰ χεῖρε κύνες ἀφεθέντες κατέφαγον.¹)

<sup>1)</sup> So Leo und sein alter ego, Theodosius Melitenus; Cedrenus in Übereinstimmung mit Dio und dem gesunden Menschenverstande: καὶ δεδεμένον ἔτι τὰ χεῖφε κύνες ἀφεθέντες τοῦτον κατέφαγον. Allein da auch Manasses, welcher das

ύετὸς πολὺς καταρραγείς την πυραν ἔσβεσεν, καὶ κύνες ὀπίσω τὰ χεῖρε δεδεμένου τοὺς δεσμοὺς διεσπάραξαν.

Der Vergleich mit Dio 67, 16, 3 zeigt, dass S hier wohl annähernd den Wortlaut seiner Quelle geben wird, während CL eine freie epitomierende Bearbeitung derselben bieten. Aber wie kommen diese dazu, statt wie S in Übereinstimmung mit Dio einen Anonymus, den Nerva zum Helden der Geschichte zu machen und mehrere Astrologen prophezeien zu lassen? Die Lösung des Rätsels liegt in der bei Dio kurz vorher (67, 15, 6) erwähnten Geschichte: τόν γε Νερούαν ἀπέσφαξεν άν, εί μήτις των άστρολόγων εύνοιαν αὐτω έχων έφη ὅτι ἐντὸς ὁλίγων ήμερῶν τελευτήσει. Etwas ganz Ähnliches ging offenbar im Kompendium der obigen Erzählung voraus und wurde von S nicht exzerpiert, wührend in C und L ganz analog wie im ersten Falle zwei verschiëdene Erzählungen mit großer Flüchtigkeit in einander gezogen sind. Da nun C, L und V unabhängig von einander die gleiche Quelle benutzen, unmöglich aber unabhängig von einander in wörtlicher Übereinstimmung dieselben groben Schnitzer machen konnten, so folgt daraus, dass diese bereits in jener Quelle begangen sein müssen, diese also nicht das kurze von S exzerpierte Kompendium selbst sein kann, sondern eine spätere noch kürzere durch grobe Nachlässigkeiten entstellte Epitome daraus sein muß. Zugleich sehen wir aus dem ersten der angeführten Beispiele, daß die Meinung von Sotiriadis 1. 1., daß aller Grund zu der Annahme sei, daß wir im Wortlaut des salmasischen Exzerptors eben den seiner Quelle zu erkennen haben, wohl nur in beschränktem Maße zutreffend ist. Wenn ein Exzerptor nicht nur ganze zusammenhängende Erzählungen, sondern innerhalb der ausgewählten Stücke einzelne Sätze und Satzteile ausschneidet, so ist bei einem solchen epitomatorischen Verfahren eine Änderung des ursprünglichen Wortlauts häufig nicht zu umgehen. Überhaupt zeigt der ganze Zustand der Exzerpte, dass ihr Schreiber nichts weniger als ein sorgfältiger Arbeiter war; nichts lag ihm ferner als das Bestreben, wenn auch kurz, doch mit einer gewissen Gleichmäßigkeit und Ordnung einen Abrifs der Kaisergeschichte zu geben. Wichtige und langjährige Regierungen, wie die des Tiberius und Trajanus werden übersprungen,

Kompendium benutzt, v. 2122 mit S übereinstimmt, so ist sicher, daß der Verfasser desselben mißverständlich so schrieb, ein Fehler, der in der direkten Quelle von CL durch Auslassung von τοὺς δεσμοὺς verschlimmbessert wurde. Daß Cedrenus selbst hier einen Anfall von Nachdenken zeige, ist sehr unwahrscheinlich; vermutlich haben die Herausgeber, wie nicht selten, stillschweigend geändert.

ohne daß auch nur Namen und Regierungszeit angegeben werden, bei vielen hat er beides, aber bald ganz summarisch, bald wieder auf das genaueste; Titus wird erst hinter Domitian, Antoninus Pius nach Marcus erwähnt. Nach Caracalla hat er schon Macrinus und Elagabal genannt, als ihm das oben ausgeschriebene Geschichtehen über Caracalla so wohl gefällt, daß er auf diesen zurückspringt. Bei einer solchen Sorglosigkeit im Großen ist auf genaue Wiedergabe des Einzelnen gewiß nicht zu rechnen. Als drittes Resultat der obigen Zusammenstellung ist die Erkenntnis zu erwähnen, daß wir auch durch Zusammenschiebung von S und CL nicht den vollen Inhalt des ursprünglichen Kompendiums gewinnen, wenn auch für den Abschnitt, in dem C und L durch V ergänzt werden, wenig fehlen dürfte.

Einen für die Quellenscheidung noch wichtigeren und für die Geschichte der Entwickelung der Überlieferung noch interessanteren Punkt wird uns die weitere Vergleichung von S mit C und L liefern. Da S nur eine Sammlung loser Exzerpte darstellt, so ist es durchaus selbstverständlich, dass rein zufällig vieles fehlt, was wir in CLV als sicher der gemeinsamen Quelle zugehörig erkannten. Wesentlich anders stellt sich aber doch die Frage, und die Annahme reinen Zufalls scheint ausgeschlossen, wenn sich nachweisen läfst, dafs bei dem Fehlen einer ganzen Gattung von Abschnitten der von CLV benutzten Epitome in S ein ganz bestimmter streng durchgeführter Gesichtspunkt herrscht. Wir sahen im 2. Abschnitt, dass in CLV ganz regelmässig auf allerlei anekdotenhafte Züge über Persönlichkeit und Leben der Kaiser und weltliche Ereignisse ihrer Regierungen Angaben aus der gleichzeitigen Kirchengeschichte folgen, so daß die gute Hälfte des ganzen Bestandes christlichen Charakters ist, und die Namen des Eusebius und der in seiner Kirchengeschichte zitierten christlichen Schriftsteller ebenso häufig begegnen, wie die der heidnischen Autoren. Von dem gesamten Bestande dieser christlichen Abschnitte finden wir nun nicht ein Wort, nicht eine Spur in S. Kann dies Zufall sein, oder gar Absicht des Exzerptors? Beide Annahmen scheinen bei dem Anfertiger von Exzerpten aus einem dürftigen historischen Kompendium, also jedenfalls einem Manne aus spätbyzantinischer Zeit, in der sich das Interesse für die Weltgeschichte immer mehr zu einem Interesse für die Entwickelung der christlichen Kirche zugespitzt hatte, im höchsten Grade unwahrscheinlich. Und doch müßte man diese Annahme in schärfster Form aufstellen, denn nicht nur in dem von uns betrachteten Zeitraum, sondern auch in den späteren Abschnitten, wo der Kampf der Kirche mit dem Heidentum und dann der Orthodoxie mit den Ketzern für die späteren christlichen Autoren mit der Weltgeschichte völlig zusammenfällt, fehlt so sehr jede Spur von Rücksichtnahme auf christliche Angelegenheiten und christlicher Färbung der Darstellung und Beurteilung, daß wir, gerade wie bei den Exzerpten de sententiis aus Petrus Patricius, ohne eine flüchtige Andeutung über Diocletian (p. 398, 17 Frg. 167) nicht einmal wissen würden, ob wir es mit einem christlichen oder mit einem heidnischen Autor bei S zu thun haben.

Sichere Lösung der Frage bringt die Heranziehung eines anderen Werkes in den Kreis unserer Betrachtung. Es ist längst bekannt und von Boissevain I. I. p. 170 in übersichtlicher Liste dargestellt worden, dass auch die Kaisergeschichte in der Σύνοψις χρονική des Constantinus Manasses in nächster Verwandtschaft zu S und CLV steht. Dass diese Verwandtschaft nicht etwa durch C oder L direkt oder indirekt vermittelt ist, steht fest und ist oben durch ein Beispiel belegt, ebensowenig kann aber S selbst benutzt sein, da vieles vorkommt, was in S fehlt. Auch bei Manasses nun ist im Berichte über die Kaisergeschichte bis Diocletian die christliche Kirchengeschichte zwar nicht absolut ausgeschlossen, aber für einen so späten Autor ganz außerordentlich beschränkt. Er erwähnt von den Kämpfen und dem allmählichen Aufblühen der Kirche absolut nichts, sondern nur in wenigen Versen die Geburt Christi im 42. Jahre des Augustus (v. 1928-34) und seinen Tod, Auferstehung und Himmelfahrt, so wie die Bestrafung des Pilatus und der Priester und Schriftgelehrten durch Tiberius auf Austiften der Maria Magdalena (v. 1980-90). Auch hier können wir also daraus, dass Manasses, in Parallele mit S, mit L und C nur in den weltlichen Dingen übereinstimmt, und daß in dem einzigen Falle, wo in kirchlichen Dingen eine Übereinstimmung herrschen könnte, bei dem Bericht über den Tod des Pilatus, gerade zwei durchaus verschiedene Versionen gegeben werden, von Leo 58, 23 die des Eusebius, von Manasses die einer späteren Legende, den Schluß ziehen, daß die christlich-kirchlichen Abschnitte der direkten Quelle von CLV nicht dem Kompendium der Kaisergeschichte angehörten, sondern erst in einer späteren Phase der Entwickelung beigefügt wurden, um dem Zeitgeschmacke Rechnung zu tragen, sei es, dass der Verfasser der von CLV benutzten Vorlage gleichzeitig mit der Epitomierung des Kompendiums die entsprechenden Abschnitte beifügte, sei es, daß er sich einer durch dieselben erweiterten Ausgabe des Kompendiums bediente. Aus dem gesamten Sachverhalt darf man aber wohl den Schluss ziehen, dass das Kompendium selbst rein profangeschichtlich war, und da die Annahme, daß zu irgend einer Zeit der byzantinischen Chronistik aus einem christlich - profanen Geschichtsbuch der christliche Stoff absiehtlich bis zu dem Grade beseitigt worden sei, dass man diese Seite des

ursprünglichen Charakters des Werkes kaum noch ahnen kann, unmöglich ist, so gilt das Gleiche von dem Charakter des Werkes (resp. der Werke), welches dem Kompendienschreiber vorlag.

Einige wenige Bemerkungen zur Kaisergeschichte bei Manasses seien hier gestattet, um völlig mit ihr abzuschließen. Erwähnenswert ist zunächst, daß Manasses einiges mehr bietet, als die sonstige Überlieferung, was nach meinen obigen Darlegungen nicht auffällig ist. Die Geschichte, dass Tiberius nur selten die Verwaltungsbeamten wechselte, und den Grund, welchen er dafür angab (Man. v. 1944 - 63), haben wir auch bei C p. 344, 30 und L p. 59, 3, das Folgende v. 1964-70 fehlt in CL und S, gehört aber sicher dazu, da es ganz gleichartig ist und auf Dio 57, 10 fin. zurückgeht. Die Verse über die Regierung des Augustus (1831-1927) geben ganz das Gleiche wie CL und S. nur das kleine Stück v. 1912-16 fehlt in ihnen, ist aber so durchaus im Charakter des übrigen, dass man nicht Bedenken tragen kann, auch dies auf das Kompendium zurückzuführen. Sodann will ich hier kurz die Frage betreffs der wenigen Stücke der Excerpta Planudea, welche in Beziehung zu unserer kompendiösen Kaisergeschichte stehen, erledigen, weil Haupt (Hermes XIV p. 291 f.) unter Beistimmung von Boissevain (De Excerptis Planudeis. Progr. d. Erasmiaansch Gymn. zu Rotterdam 1884—85 p. 15 f.) Manasses als Quelle derselben ermittelt hat. Dagegen behauptet Sotiriadis l. l. p. 52, aus frg. 80 Mai (= Dio ed. Dindorf V p. 234-35) gehe des bestimmtesten hervor, dass Planudes den Manasses nicht vor sich gehabt; vielmehr hätten Planudes und die 3 Chronisten Manasses, Glycas und Georgius Monachus eine fünfte gemeinsame Quelle gehabt. In beiden Annahmen steckt die halbe Wahrheit. Unzweifelhaft hat Sotiriadis richtig gesehen, dass in jenem frg. 80 sich starke wörtliche Anklänge an die parallele Erzählung des Georgius p. 234 Mur. finden, wie sie Planudes unmöglich zufällig getroffen haben könnte, wenn er die versifizierte Erzählung des Manasses in Prosa zurückübersetzte. Also direkt, oder allein, kann Manasses unmöglich benutzt sein. Ebenso recht hat aber Haupt, dass in der That Benutzung des Manasses vorliegt, dem in sämtlichen Fragmenten finden sich in überwältigendem Maße die lebhaftesten Anklänge an die Diktion desselben (man vergleiche nur frg. 79 Mai (Dio ed. Dindorf Tom. V p. 234) mit Manasses v. 1897 ff. und der Quelle, Exc. Salm. p. 394, 30 ff.), und da diese eben eine ganz eigenartige, der poetischen Form angepalste, die Worte der Quellen völlig frei behandelnde ist, so ist die Erklärung der Übereinstimmung zwischen Manasses und Planudes allein durch Benutzung gleicher Quelle ebenfalls unmöglich. Nehmen wir zu diesem Sachverhalt hinzu, dass Planudes die übrigen Exzerpte.

z. B. aus Xiphilin und Paeanius stets getreulich ausschreibt, daß es daher durchaus unwahrscheinlich ist, daß er selbst den Text des Manasses umgearbeitet habe, so bietet sich als einfachste Lösung aller Schwierigkeiten die Annahme, daß er jene Exzerpte einer späten Chronik entnahm, deren Verfasser die Verse des Manasses prosaisch bearbeitete und diesen Stoff mit einigen Zugaben aus anderer Quelle vermehrte. Jedenfalls bedürfen dieselben bei unserer Untersuchung keiner weiteren Berücksichtigung.

Kehren wir noch einmal zu den salmasischen Exzerpten zurück. Selbstverständlich kann nicht durch Untersuchung einer einzelnen Periode eine endgültige Antwort auf die komplizierten Fragen gefunden werden, welche sich an diese, und durch sie an Person und Werk des Johannes Antiochenus knüpfen. Dies Ziel kann nur durch Durchforschung derselben in ihrem ganzen Umfange erreicht werden. Aber andererseits kann ich mich nicht davon überzeugen - und der diametrale Gegensatz der gewonnenen Ansichten rechtfertigt diesen Zweifel - dass dies Ziel erreicht werden wird auf dem bisher bei dieser Durchforschung eingeschlagenen Wege, indem man sich begnügt lange Listen der parallelen Erzählungen bei den späteren Chronisten aufzustellen und aus dieser im allgemeinen nachgewiesenen Ähnlichkeit der Berichte weitgehende Schlüsse zieht, ohne im einzelnen nach dem Grade der Verwandtschaft, Art und Wert der Ähnlichkeit zu fragen und damit eine Rekonstruktion der Überlieferung und eine Geschichte ihrer Verzweigung zu ermöglichen, die bei dem Charakter dieser Skribenten und ihrer Quellen, welche denselben Stoff aus erster, zweiter und dritter Hand erhalten haben, unerläßlich sind. Erst wenn für alle Teile der Versuch gemacht ist, die Schichten der Überlieferung von einander zu lösen und den wirklichen Bestand des Kompendiums, welches der salmasische Exzerptor vor sich hatte, aus dem verschlungenen Wuste der späteren Chroniken herauszuschälen und damit vor allen Dingen den springenden Punkt der Fragen, wie weit dasselbe ursprünglich gereicht hat, zu erledigen, ist die Hoffnung berechtigt, dass sich ein sicheres Urteil über alle wesentlichen Punkte, den Autor, seine Lebenszeit, sein Verhältnis zu Johannes Antiochenus etc., Rätsel, deren Lösung mit jedem weiteren Versuche uns ferner zu rücken scheint¹), gewinnen lasse.

<sup>1)</sup> Ein Umstand ist allerdings durch die unabhängig geführten Untersuchungen von Sotiriadis und Boissevain sichergestellt: unmöglich können für die Zeit von Cäsar ab die unter dem Namen des Johannes Antiochenus gehenden salmasischen Exzerpte und die den gleichen Autornamen tragenden in den Exzerpten-Sammlungen des Constantin Porphyrogennetus aus demselben Werke stammen. Danach haben beide Gelehrten, welche sonst zu weit auseinandergehenden Resultaten

Auf diesem Wege hoffe ich durch meine Untersuchungen über die Kaisergeschichte der Sache ebenso nützlich geworden zu sein, wie meine Vorgänger. Es ist damit wenigstens für einen Abschnitt der Versuch gemacht, den Gang der Tradition klar zu legen, und die Beobachtung des rein profangeschichtlichen Charakters des Kompendiums schneidet für manche willkürliche Kombination von vornherein die Möglichkeit ab und bietet einen leitenden Faden in dem viel verworreneren Labyrinth anderer Abschnitte.

Abschweifend sei es mir gestattet, wenigstens an einem außerhalb meines engeren Themas liegenden, für alle schwebenden Fragen ganz besonders wichtigen Punkte zu zeigen, wie viel die Beobachtungen über identische Erzählungen noch zu wünschen übrig lassen, und wie schwankend notwendigerweise die darauf gebauten Schlüsse sein müssen. Es wird von den Forschern auf diesem Gebiete wie ein des Beweises weiter nicht bedürftiges Axiom¹) hingestellt, daß der Schluß der salmasischen Exzerpte (= Frg. 196 und 200 Müller) auf Procops Bellum Vandalicum zurückgehe; damit ist ein sicherer terminus post quem für die Zeit des Autors gewonnen, und da Procop auch später bei den Berichten Leos, des Cedrenus und anderer Schriftsteller, welche das Kompendium benutzen, eine bedeutende Rolle spielt und sogar zitiert wird, so wird diese Quellengemeinschaft ganz besonders für den Beweis verwertet, dass auch über das Ende der salmasischen Exzerpte hinaus das Kompendium Hauptquelle der späteren Chronisten geblieben sei. In der That ist es unverkennbar, dass die Exzerpte des Salmasius von p. 399, 34 ab, welche über die Differenzen zwischen Aetius und Bonifatius und die dadurch hervorgerufene Berufung der Vandalen nach Afrika, sodann über die Veranlassung zur Ermordung des Aetius und des Kaisers Valentinian III durch Maximus und die gegen diesen gerichtete Herbeiziehung der Vandalen nach Rom durch die Kaiserin Eudoxia handeln, mit den entsprechenden Berichten bei Procop. Bell. Vand. I 3 und 4 (Vol. I p. 322, 6 sqq. ed. Bonn.) außerordentlich nahe verwandt sind. Die Ereignisse verlaufen in beiden Erzählungen genau parallel, und vereinzelt finden sich sogar Anklänge an den Wort-

kommen, diesen Abschnitt der Salmasiana dem Johannes abgesprochen. Dagegen ist in der neuesten Behandlung der Frage, dem erwähnten Programm von Patzig, umgekehrt der Versuch gemacht, den salmasischen Johannes als den echten zu erweisen, während von dem Constantinschen nur Anfang und Ende echt, dagegen die die römische Republik und die Kaiserzeit bis Justin I behandelnden Abschnitte etwa Mitte des 10. Jahrhunderts an die Stelle der ursprünglichen gesetzt seien.

<sup>1)</sup> Dasselbe findet sich u. a. bei Köcher, De Johannis Antiocheni aetate etc. p. 46, Boissevain im Hermes p. 163, Sotiriadis I. l. p. 20, Patzig l. l. p. 4.

laut Procops. Aber schon die Seltenheit dieser Anklänge ist auffällig, wenn man daneben in Betracht zieht, wie deutlich selbst bei der oft äußerst starken Epitomierung, in der Dionisches Gut in den Salmasiana überliefert ist, der Wortlaut des Dio Cassius überall durchklingt. Die Schwere dieses Einwurfs hat wenigstens Sotiriadis empfunden, und daher nicht direkte Benutzung Procops angenommen, sondern sich die "Vermittelung eines Ausschreibers desselben, welcher die Sprache seiner Quelle gar nicht respektiert und in sein eigenes Idiom überträgt", konstruiert. Eine nicht nur stilistische, sondern sehr eigentümliche sachliche Abweichung von Procop findet sich nun aber in folgender Stelle der salmasischen Fragmente:

Procop.

δ βασιλεύς τὸν Μαξίμου δακτύλιον ἐνέχυρον τῷ ξυγκειμένῷ κεκομισμένος ἐς τὴν ἐκείνου οἰκίαν
πέμπει εἰπεῖν ἐπιστείλας τῆ
γυναικὶ ὅτι δὴ αὐτὴν κελεύει
Μάξιμος ὡς τάχιστα ἐς παλάτιον
ἤκειν τὴν βασιλίδα Εὐδοξίαν ἀσπασομένην.

S. p. 400 (Frg. 200 init.)

ἔλαβεν ὁ βασιλεὺς τὸν δακτύλιον αὐτοῦ, καὶ ἀναστὰς ὡς ἐπίτι, δίδωσι¹) τὸν δακτύλιον τινὶ συνήθει Μαξίμου ὥστε ἀπελθύντα ὑποδεῖξαι τῆ γυναικὶ αὐτοῦ, ὡς τοῦ ἀνδρὸς κελεύσαντος ἥκειν εἰς τὰ βασίλεια συνδειπνήσασαν τῆ Αὐγούστη.

Die erhöhte Perfidie des Kaisers, durch Übersendung des Ringes durch einen Vertrauten des Maximus die Botschaft in den Augen der Frau desselben noch glaubhafter zu machen, müßte also aus freier Phantasie eines späteren Bearbeiters Procops hervorgegangen sein, falls sie nicht gar erst dem Verfasser des Kompendiums zur Last fiele.

Doch abgesehen von diesen keine volle Entscheidung gebenden Einwürfen läßt sich vollauf beweisen, daß Procop auch nicht durch eine solche Vermittelung die Quelle der Exzerpte war, und es ist höchst charakteristisch für das bisher beobachtete Verfahren, daß dies nicht längst gesehen ist, da nicht nur der erste Herausgeber der Exzerpte, Cramer, bereits den Fingerzeig gegeben, dessen Beachtung notwendig zu meinem Resultat führen mußte, sondern Müller in den Anmerkungen zum 200. Frg. die von Cramer zitierte entscheidende Stelle sogar wörtlich abgedruckt hat. Vergleicht man den Text von S mit Procop, so fällt besonders das auf, daß überall, wo S direkte Rede verwendet, Procop die indirekte Redeform hat, so auch am Schlusse des Berichts über die Ermordung des Aetius. Diese Abweichung würde an sich nichts gegen Procop als Quelle beweisen; es könnte dem Exzerptor

<sup>1)</sup> Ich folge hier den von Mommsen, Hermes VI p. 324, angegebenen besseren Lesarten des Vaticanus 96.

eine Bearbeitung desselben im Sinne von Sotiriadis vorgelegen haben, welche ein Bedürfnis nach lebhafterer rhetorischer Stilisierung auf diesem Wege befriedigt hat. Nun verweist aber Cramer auf die Glosse des Suidas v. Θλαδίας, in welcher gleichfalls die Geschichte der Ermordung des Aetius besprochen wird, und zwar so, daß die von Procop und S nur ganz kurz angedeutete Erzählung, der Sturz des gewaltigen Machthabers sei durch Verleumdungen der Eunuchen, die ihn des Hochverrats beschuldigten, bewirkt worden, weitläufig ausgeführt und zum Schlusse das Gespräch zwischen dem Kaiser und einem Römer nicht nur wie in S in direkter Rede, sondern so gut wie wörtlich mit S stimmend angeknüpft ist. Wer die drei Fassungen des Gesprächs nebeneinander sieht:

Procop.

Suidas.

 $\mathbf{S}$ 

ὅτε δὴ καὶ τῶν Ῥω- καὶ ὡς ἔρμαιον αὐτῷ ἐπεὶ δὲ ἀνηρέθη, εἶμαίων τις ἔπος εἰπὼν τὸ πραχθὲν λογισάμενός πεν ὁ βασιλεὺς πρός
εὐδοκίμησεν. ἐρομένου φησι πρός τινα τῶν στο- τινα τῶν στοχάζεσθαι
γὰρ αὐτὸν βασιλέως εἴ χάζεσθαι τὰ ἀπόρρητα δυναμένων οὐ καλῶς
οἱ καλῶς ὁ τοῦ ᾿Αετίου δυναμένων οὐ καλῶς μοι ὁ θάνατος ᾿Αετίου
θάνατος ἐργασθείη, ἀπε- μοι πέπρακται ἡ τοῦ εἴργασται; ὁ δέ, εἰ κακρίνατο λέγων, οὐκ ἔχειν ᾿Αετίου, ὧ οὖτος, ἀναί- λῶς, φησίν, ἢ μή, οὐκ
μὲν εἰδέναι τοῦτο εἴτε ρεσις; ὁ δέ φησιν εἰ οἶδα. γινώσκω δὲ ὅτι τῆ
εὖ εἴτε πη ἄλλη αὐτῷ καλῶς ἢ μὴ οὐκ οἶδα. λαιῷ χειρὶ τὴν δεξιάν
εἴργασται, ἐκεῖνο μέν- γίνωσκε δὲ ὅτι τῆ λαιῷ σου ἀπέκοψας.
τοι ὡς ἄριστα ἐξεπί- χειρὶ τὴν δεξιάν σου
στασθαι ὅτι αὐτοῦ τὴν ἀπέκοψας.
δεξιὰν τῷ ἑτέρα κειρὶ

δεξιὰν τῆ έτέρα χειρί

ἀποτεμών είη.

der sieht sofort, daß nicht Procop die Quelle des Exzerptors war, sondern der von Suidas benutzte Bericht; und daß dieser nicht eine den Procop paraphrasierende Mittelquelle war, ergiebt sich ohne weiteres aus der größeren Ausführlichkeit des vorhergehenden Berichts über die Ermordung des Aetius und dem Charakter dieser Erzählung. Denn ob wir darin ein Fragment des Priscus haben, wie meistens angenommen wird, oder nicht, lasse ich hier unentschieden<sup>1</sup>); jedenfalls aber wird jeder Leser das Gefühl teilen, aus dem diese Vermutung her-

<sup>1)</sup> Die Einwendungen Köchers l. l. p. 46 A. 3 gegen die Autorschaft des Priscus sind sehr beachtenswert. Ich möchte daher eher annehmen, daß der Exzerptor einer von ihm viel, wenn nicht ausschließlich, benutzten Quelle treu blieb, und wir hier ein Fragment des Petrus Patricius haben, welcher, wie anfänglich Dio, so hier einen andern älteren Autor ziemlich wörtlich ausschrieb. Doch halte ich mein Urteil einstweilen zurück.

vorgegangen ist, dass die Anschaulichkeit der Schilderung und die grimmige Empörung über die Eunuchen auf einen annähernd zeitgenössischen Autor schließen lassen, der die schmachvolle Eunuchenwirtschaft, unter der das Römerreich zur Zeit der entarteten Nachkommen des älteren Theodosius 50 Jahre lang geseufzt hatte, selber mit erlebt hatte, keinenfalls aber auf einen Nachtreter Procops, der selber schon ein Jahrhundert später schrieb. Vielmehr gehen offenbar Procop und die salmasischen Exzerpte auf jenen Autor zurück, und die einzige Frage könnte sein, wie dieses Verhältnis zu denken sei. Denn wenigstens an einer Stelle, in den Worten δ θάνατος εἴογασται stimmen Procop und S so auffällig überein gegen den Ausdruck ή ἀναίρεσις πέπραμται des Autors des Suidas, dass man geneigt sein könnte, hier eine Mittelquelle anzunehmen. Doch wenn man bedenkt, dass Suidas seine Nachrichten jedenfalls dem verlorenen Bande der Exzerpte de virtutibus et vitiis verdankt, und weder er noch die constantinischen Exzerptoren sich mit absoluter Treue an ihre Vorlagen banden, so liegt die Möglichkeit, dass auf diesem Wege ein auch in diesem Berichte ursprünglich vorhandenes δ θάνατος εἴογασται verändert worden sei, zu nahe, als dass man große Kombinationen auf diesen Unterschied aufbauen könnte. Beiläufig will ich bemerken, dass auch in der Erzählung des Theophanes über diese Zeit dieses selbe Werk eine Rolle spielt. Das Verhältnis dieses Chronisten zu Procop ist genau dasselbe, identischer Gang der Erzählung mit seltener und geringfügiger Übereinstimmung im Wortlaut, dagegen manchen Zusätzen, die er weder erfunden noch aus anderer Quelle beigefügt haben kann, endlich ebenfalls öfter direkte Rede, wo Procop sich indirekter bedient, einmal (p. 94, 5) an gleicher Stelle, an der auch die Salmasiana (p. 400, 1) sie haben, wenn auch in anderen Redewendungen.

Besonders interessant ist die Untersuchung dieses letzten Abschnitts der salmasischen Exzerpte für die Beurteilung der gesamten sich an diese Exzerpte knüpfenden Fragen noch in einem weiteren Punkte. Es ist oben betont, daß die Chronik des Manasses unter allen späteren Werken dieser Gattung, welche das Kompendium benutzten, eine eigentümliche Stellung dadurch einnimmt, daß sie dasselbe ohne die christlichen Zuthaten kennt. Da Manasses nun für die profan-geschichtlichen Berichte über die römische Kaiserzeit nur das Kompendium verwendet, und diese Art Skribenten bei ihrem Mangel an mannigfaltigem Material und ihrer Scheu vor der geringen Mühe der Verarbeitung mehrerer Quellen gerne an einer Vorlage so lange wie irgend möglich festhalten, so liegt die Voraussetzung nahe, daß auch die weitere Erzählung lediglich aus dem Kompendium geschöpft sei, so weit dieses eben reichte.

Und die streitige Frage über das Ende desselben würde thatsächlich durch Manasses entschieden werden, indem man das Kompendium als Quelle überall da ansetzen müßte, wo Manasses und Leo und Konsorten übereinstimmten, da sie dasselbe ja unabhängig von einander benutzen. Diese Schlußfolgerung ist im weitesten Maße von Patzig in seiner oben erwähnten Abhandlung über Johannes Antiochenus und Johannes Malalas verwertet, ja bildet geradezu den Angelpunkt in seiner ganzen Beweisführung¹); versagt dieser, so wird das Resultat damit hinfällig. Um so mehr hätte man erwarten dürfen, daß die bloße wahrscheinliche Voraussetzung, daß Manasses dauernd und ausschließlich das Kompendium benutzt habe, von ihm durch gründliche Untersuchung bestätigt werden würde.

Das gerade Gegenteil ergiebt sich aus meinem Nachweis des nichtprocopianischen Ursprungs der Schluß-Exzerpte der Salmasiana; denn mit gleicher Sicherheit wird sich jedem, der die Verse des Manasses über die Sendung des Ringes an die Frau des Maximus (v. 2507—8)

> έκπέμπει τὸν δακτύλιον τῆ γυναικὶ σημεῖον, τὴν ἄφιξιν ἐνδώσοντα τὴν πρὸς τὴν βασιλίδα

mit den oben ausgeschriebenen Stellen aus Procop und den Exzerpten vergleicht, die Überzeugung aufdrängen, dass Manasses eben Procop und nicht die Exzerpte wiedergiebt. Ihm fehlt das charakteristische Motiv der letzteren, die Verwendung des Vertrauten des Maximus als Boten, und der Wortlaut steht dem des Procop bedeutend näher. Damit ist der Beweis geliefert, dass Manasses sich nicht ausschließlich des Kompendiums bediente, sondern auch in profangeschichtlichen Berichten, sogar da, wo das Kompendium denselben Stoff bot, andere Quellen daneben zu Rate zog. Die Forderung einer gründlichen Untersuchung der Quellen des Manasses wird also um so mehr allen Schlüssen aus seiner Übereinstimmung mit anderen die Exzerpte benutzenden Chroniken entgegenzustellen sein, und die von Patzig hervorgehobene Quellengemeinschaft in Benutzung des Malalas und Procop, von denen sich in den Exzerpten von der Zeit Cäsars ab keine Spur findet, dürfte jetzt vielmehr dem Beweise des Gegenteils dienen, dass Manasses in irgend einer Weise von jenen Chronisten abhängig ist.

<sup>1)</sup> Die Möglichkeit seines Endresultats basiert (vgl. p. 4) auf dem Nachweis, daß der Schluß des constantinischen Johannes und der des salmasischen gleich waren. Daß aber das Kompendium überhaupt über das Ende der Exzerpte hinausging und gerade in der von Patzig gewollten Weise, läßt sich allein aus der über diesen Endpunkt hinausgehenden Übereinstimmung der übrigen Chronisten (von P. kurz als Leo-Sippe bezeichnet) jetzt um so weniger erschließen, nachdem ich den Nachweis geführt, daß die Vorlage derselben eine Überarbeitung des Kompendiums war.

Im Anschluß an die Salmasischen Exzerpte werfe ich noch einen Blick auf die Exzerptensammlung, welche Max Treu im Programm des Gymnasiums zu Ohlau vom Jahre 1880 unter dem Titel Excerpta Anonymi Byzantini ex cod. Paris. Suppl. Graec. 607 A herausgegeben hat. Es ist eine Sammlung von Notizen verschiedenartigsten Charakters, wie es scheint Reste einer alphabetisch angelegten umfangreicheren Sammlung von Lesefrüchten aus verschiedenen Quellen. Unter ihnen befindet sich p. 29, 15 ff. eine Anzahl von Berichten über Vorzeichen, Träume, Prophezeiungen, welche sofort ein bekanntes Gesicht zeigen; fast alle begegnen in ähnlicher Form unter den Resten des Kompendiums oder den von ihm abhängigen Chroniken. Vergleichen wir (was Treu p. 58 durch Zitierung der entsprechenden Stellen aus Dio, dem Continuator Dionis, den Exc. Salmas. und Cedrenus erleichtert hat, wenngleich manches fehlt1) und Manasses gar nicht berücksichtigt ist) diese Exzerpte, so weit es möglich ist, mit den früher betrachteten und mit Dio, so sehen wir einerseits sofort, daß dieselben in der Ausdrucksweise derartig mit dem Kompendium gegen Dio übereinstimmen, dass die engste Verwandtschaft zwischen ihnen angenommen werden muß, andererseits aber ergiebt sich, daß die Treuschen Exzerpte auch bei solchen Erzählungen, deren Bestand im Kompendium wir durch Vergleichung mehrerer Wiederholungen genau feststellen können, reicher sind, und zwar, wie wieder der Befund bei Dio zeigt, an Zügen, die dem ursprünglichen Berichte angehören. Die Zusammenstellung bei einem Beispiel wird dies schlagend illustrieren.

Dio 45, 1, 5. Exc. Treu. S. p. 393, 4 C. p. 300, 4.<sup>2</sup>) Οξτος (Νιγίδιος Φίκαὶ Νιγίδιός τις Φί-Νιγίδιος βουλευτής γουλος) τὸν Ἐντάουιον γουλος βουλευτής ἀσ- ἀστρολόγος βραδὺ (βραβραδύτερον είς τὸ συνέ- τρολύγος ἡρώτησεν Όκ- δύτερον S, βράδιον Man.) δοιον διὰ τὸν τοῦ παι- τάβιον τὸν πατέρα Αὐ- προελθόντος τοῦ πατρὸς δὸς τόκον, ἔτυχε γὰο γούστου ἀνθ' ὅτου αὐτοῦ ἠοώτησε τὴν αίβουλή οὖσα, ἀπαντή- βοαδύ ποοῆλθεν. δ δὲ τίαν. δ δὲ ἔφη υίὺν σαντα ανήρετο δια τί απεκρίνατο υίον αυτώ αυτώ τετέχθαι. κάκειέβράδυνε καὶ μαθών τετέχθαι. κάκεινος άνε- νος άνεβόησεν τω τί την αιτίαν ανεβόησεν, βόησεν το τί εποίησας, εποίησας δεσπότην ημίν δεσπότην ήμεν δεσπότην ήμεν έγεν- έγεννησας. έγευνησας. καὶ αὐτὸν νησας. ὁ δὲ πιστεύ-

<sup>1)</sup> Hinzuzufügen sind zu p. 29, 25 C. 300, 4; zu p. 30, 27 C. 344, 1; zu p. 31, 10 Dio 57, 19, 4; zu p. 31, 14 Dio 58, 23, 3 und Exc. Vat. p. 200 Mai; zu p. 31, 19 Dio 58, 27, 1; zu p. 31, 24 C. 379, 21; zu p. 32, 1 C. 430, 20.

<sup>2)</sup> Auch Manasses v. 1844 ff. hat nicht mehr.

έκταραχθέντα έπὶ τού- σας καὶ ταραχθεὶς ἠβουτῷ καὶ διαφθεῖραι τὸ λήθη ἀνελεῖν αὐτόν.
παιδίον ἐθελήσαντα ἐπ- Νιγίδιος δέ φησι πρὸς
έσχεν εἰπὼν ὅτι ἀδύ- αὐτόν οὐκ ἰσχύεις 
αὐτὸν παθεῖν.
τοῦτο ποιεῖν.

Der Treusche Exzerptor hat also den Beinamen Figulus und die zweite Hälfte der Geschichte bewahrt. In der Erzählung von Thrasyllus p. 30, 20 ff. giebt er Rhodus als Ort des Ereignisses an; p. 31, 25 ff. setzt er einer fälschlich unter der Überschrift περί Νέρωνος stehenden Geschichte aus der Regierung des Vitellius (wo V in wörtlicher Übereinstimmung mit S. 395, 25 C. 379, 21 L. 64, 7 Man. v. 2677) allein die Worte hinzu ούτως ἀκριβῶς τὸ γενησόμενον προέγνωσαν, und genau dieselben Worte überliefert Xiphilinus als Dionisch 65, 1, 4; p. 32, 4-5 schließt sich genauer dem Bericht bei Dio 67, 16, 2 an. Der Geschichte vom Traume Cäsars, daß er mit seiner eigenen Mutter Beischlaf gehalten, fügt nur er die Erklärung der Traumdeuter bei. Wir haben es also hier nicht mit Resten des dem salmasischen Exzerptor vorliegenden Kompendiums zu thun, sondern, wie wir bei Leo und Cedrenus eine Stufe in der Überlieferung hinabsteigen mußten, so hier eine Stufe hinauf, sei es, dass es sich um Reste einer der Quellen (resp. des Originals) des Kompendiums selbst, sei es, dass es sich um eine Mittelstufe zwischen beiden handelt. Bei dem geringen Umfange der hier in Frage kommenden Exzerpte werden dieselben zu bedeutenderen Resultaten wenig beitragen, doch leistet uns eins derselben (Treu p. 32, 1-8) insofern einen wichtigen Dienst, als es uns ermöglicht, ein für die später zu untersuchende Frage nach den Quellen des ganzen Überlieferungszweiges sehr interessantes Stück, welches nur bei Cedrenus erhalten ist, mit Sicherheit dem Kompendium zuzuweisen. An die in alle Abteilungen (S. 396, 6 C. 430, 20 L. 66, 5) übergegangene Geschichte des Largius Proculus, welcher dem Kaiser Domitian seinen Todestag vorhersagte, knüpfen nur die Treuschen Exzerpte die Nachricht, der Astrolog habe dem ihn ins Gefängnis werfenden Kaiser zugerufen: οὐ μέν με κτενέεις, ἐπεὶ οὔτοι μόρσιμός είμι. Davon weifs auch Dio, dem die Erzählung im übrigen entnommen ist, nichts; wohl aber hat Cedrenus den gleichen Spruch kurz nachher, aber nicht im Munde des Largius Proculus, sondern des Apollonius von Tyana, welcher gleichfalls von Domitian ins Gefängnis geworfen wurde. Und daß sie dort mit Recht stehen, beweist der Vergleich mit Syncell. p. 649, 10 ff. + 655, 1 und mit Suidas v. Δομετιανός, welche zum Teil wörtlich das Gleiche erzählen. Der Sachverhalt bei Treu klärt sich also

einfach dahin auf, daß der Exzerptor, wie er schon den Schluß der Erzählung über Largius Proculus etwas verkürzt giebt, in diesem Streben nach Kürze flüchtig über seine Vorlage hineilend den Personenwechsel in derselben übersah, wie er kurz vorher ebenso flüchtig einem Bericht über Vitellius die Überschrift  $\pi \varepsilon \varrho l$   $N \varepsilon \varrho \omega vog$  giebt. Aus der gleichen Folge der Erzählungen bei Treu und Cedrenus und der Übercinstimmung des letzteren mit Syncell. und Suidas ergiebt sich aber, daß das ganze Stück C. p. 431, 2—10 zum Bestande des Kompendiums gehört.

Dagegen wird das folgende Exzerpt bei Treu, die oben näher beleuchtete Geschichte des Astrologen, welchen Domitian zu verbrennen suchte, um ihn als Lügenpropheten zu erweisen, aus anderer Quelle vom Exzerptor eingeschoben sein. Da der bei SCL und Manasses anonyme Astrolog namhaft gemacht und die ganze Sache ausführlicher erzählt wird, könnte man auch hier geneigt sein, das Treusche Exzerpt in das gleiche Verhältnis zum Kompendium zu setzen, wie oben bei der Erzählung von Nigidius Figulus. Allein dem steht entgegen, daß auch bei Xiphilinus dem Astrologen kein Name gegeben wird, und überhaupt der Wortlaut desselben dem des Kompendiums so nahe steht, daß man annehmen darf, Dio selbst habe nicht wesentlich anders erzählt, während die Worte des Treuschen Exzerpts durchweg abweichende sind.

Breslau.

C. de Boor.

## Zu Phlorios und Platziaphlora.

In engem Zusammenhang mit der textkritischen Behandlung dieses Versromans, die von Köstlin in der Byz. Zeitschr. I 392 ff. wieder aufgenommen worden ist, steht die Frage über seine Quelle. Gidel, welcher sich zuerst damit beschäftigt hat, konnte noch keine Kenntnis des Cantare di Fiorio e Biancifiore haben, welcher später von E. Hausknecht in Herrigs Archiv 71 (1884) 1—48 und zwar nach einem sehr seltenen aus dem 15. Jahrhundert stammenden Druck der Pariser Arsenalbibliothek veröffentlicht worden ist; diesem Text sind noch die Varianten aus zwei Handschriften der Pariser Nationalbibliothek beigefügt (fonds italien 1069 und 1095). Der Cantare muß, nach den überzeugenden Darlegungen von Crescini, als das Original des griechischen Gedichtes angesehen werden.

Gidel hat die Meinung ausgesprochen, der vulgärgriechische Roman sei aus dem Filocolo des Boccaccio geflossen, aber nicht direkt, sondern vermittelst einer Bearbeitung des Filocolo in Versen, Études sur la littérature grecque moderne p. 244 s. Allerdings nennt er uns nicht den Verfasser dieser metrischen Redaktion; aber es kann kein anderer in Betracht kommen als Lodovico Dolce, welcher den Prosaroman des Boccaccio in Oktaven umgesetzt und veröffentlicht hat unter dem Titel: L'amore di Florio e di Biancofiore, Vinegia M. D. XXXII. Möglich ist auch, daß Gidel schon Kenntnis des erwähnten alten Druckes oder eines der Manuskripte gehabt hat, ohne dass er sich über den Zusammenhang zwischen diesem und dem Filocolo völlig klar gewesen wäre. Auf alle Fälle hat Lodovico Dolce nichts mit dem griechischen Phlorios zu thun. Dieser fusst, wie gesagt, auf dem Cantare, welcher schon vor dem Filocolo existierte und, wie Crescini annimmt, dem Filocolo, dem Phlorios und einem spanischen Gedicht als Vorlage ge-Die Angaben Gidels finden sich auch bei Krumbacher, Gesch. der byz. Litt. p. 450 wiederholt, jedoch mit dem Hinweis, dass nach den Untersuchungen Gidels die Frage noch nicht abgeschlossen zu sein scheine.

Crescini hatte diesen Punkt schon gestreift in seiner Schrift: Due Studi riguardanti opere minori del Boccaccio, Padova 1882, in welcher p. 7—36 vom Cantare handelt; p. 16 ist von der griechischen und spanischen Version die Rede: la prima sembra non altro che una traduzione, non in tutto pedissequa, ma nemmanco assai libera, del Cantare. In seinem Buche: Il Cantare di Fiorio e Biancifiore, Bologna 1889, Vol. I, kommt der Verfasser noch ausführlicher auf die vulgärgriechische Version des Romans zu sprechen, die er analysiert und mit den übrigen Versionen vergleicht; p. 81—467, passim; auch das Gedicht von Lodovico Dolce wird besprochen, p. 22 und 24. Das zusammenfassende Urteil des Verfassers lautet:

Cominciamo dal poema greco. I nostri raffronti pongono ormai fuor d'ogni dubbio la diretta dipendenza di questo poema dal Cantare. Non si può dire tuttavia che il poeta greco abbia fatta mera opera di letterale traduttore, poichè quasi sempre egli fiorisce, svolge, stempera il suo testo, e in alcuni luoghi rimuta, scorcia, aggiunge. La redazione poi del Cantare, ch'egli ha usata, dovette essere, più spesso che ad altre, somigliante a quella che ci offre il gruppo costituito dai due manoscritti parigini (1069, 1095, fondo italiano della Nazionale di Parigi) e dall' ashburnhamiano-laurenziano (1397-1473). Forse la sua fonte fu quà e là più ampia alquanto delle redazioni del Cantare, che noi potemmo raccogliere, oppure accadde che, prima ancora di accingersi a rifare la rima italiana, egli avesse già qualche reminiscenza della favola per averne lette o intese recitare altre versioni. Così vediamo che, tra i rifacitori meridionali, egli solo accenna che l'ammiraglio voleva far sua sposa Biancifiori (V. 1730-31); che tra costei e Fiorio si rinnovano le nozze, poi che son tornati in patria; e che, finalmente, sono morti insieme, come eran vissuti. In qualunque modo le mutazioni e le giunte sono così poche, che non ci impediscono affatto di ripetere che il poema greco altro non è se non una traduzione, a volte fedele, a volte un po' libera, del Cantare. p. 467 sqq.

Dem Verfasser der in der Byzantinischen Zeitschrift I 392—398 erschienenen Studie über Phlorios ist dieser Sachverhalt entgangen. Sollte er sich nach dieser Vorarbeit dazu berufen fühlen, eine kritische Ausgabe des Romans in Angriff zu nehmen, so wird er in erster Linie das uns im Cantare vorliegende Original zu Grunde legen müssen. Die Ausgabe von Hausknecht mit den Varianten aus den beiden Pariser Handschriften wird wohl über manches Aufklärung verschaffen können. Leider muß ich mich mit dieser Andeutung begnügen, da mir die in Frage kommenden Bücher hier nicht zugänglich sind.

Das goldene Prinzip, "man solle sich in aller Bescheidenheit in die Art der Erzähler hineinversetzen, und nicht in den Text hineinkorrigieren, als ob man altgriechische Verse vor sich hätte" (S. 392), muß überall unbedingten Beifall finden. Es darf aber im Interesse einer künftigen Ausgabe des Romans nicht verschwiegen werden, dass dieser Grundsatz von Herrn Köstlin selbst nicht genug befolgt worden ist. Um mich gleich meines stärksten Einwandes gegen unmotiviertes Korrigieren zu entledigen, beginne ich mit der vorgeschlagenen Verbesserung für περδικοπλούμιστος, S. 396, wie die Handschrift ganz richtig hat. Wenn wir auch nicht die mittelgriechische Sprache "bis auf den Grund" kennen, so kann doch selbst ein Fremder, wenn er unter Landleuten lebt, eine klare Einsicht in das heutige Bauerngriechisch gewinnen. Dieses Idiom steht aber der Volkssprache des Mittelalters viel näher, als man allgemein annimmt, da ja im Orient die kulturelle und somit auch die sprachliche Entwicklung ungleich langsamer als im Westen vor sich gegangen ist. Was heifst nun im heutigen Griechisch πλουμιστός und, was dasselbe ist, πλουμισμένος? Doch nichts anders als geziert, geschmückt, wie Herr K. richtig bemerkt; dann, in übertragener Bedeutung, einfach schön, hübsch. Kind führt an: ausgeschnitzt, gestickt¹); es ist also ein Synonym von κεντισμένος, wie uns ein Distichon (865a) bei Passow lehrt:

> στὰ σεντονάκια τὰ πλουμισμένα Τὰ ὑψηλὰ, τὰ κεντισμένα (wie ich schreibe).

Gewänder, die mit Gold- und Silberfäden durchwirkt sind, spielen im Orient eine große Rolle; nach Landessitte schmücken sich die Dorfschönen an Hochzeiten, Sonn- und Feiertagen mit einer solchen buntgestickten Jacke, einem ganzen Vorrat von schwerem Goldschmuck und farbigen Bändern (πορδέλλες), um mit ihren Altersgenossinnen am öffentlichen Tanze teilzunehmen. Dass eine so reichgeschmückte und geputzte Dirne, eine πλουμισμένη, in den Augen des Dorfpoeten ohne weiteres auch als schön galt, versteht sich von selbst, und erklärt zugleich auch die metaphorische Bedeutung des Wortes. Auch wir reden von einer schmucken Maid und denken an keinen andern Schmuck als den, welchen die Natur ihr verliehen hat; nicht anders ist es in den griechischen Volksliedern, wo πλουμισμένη nur schön bedeutet, z. B. im Dist. 217 ποιὸς μοῦ σ' ἔβαλε στὰ λόγια πλουμισμένο μου κορμί; Dist. 346 μιὰ πλουμισμένη κόρη. Auch im Mittelalter war es nicht anders; so heisst es in einem unedierten Gedicht des Falieri2) (cod. neapolitanus III B 27 fol. 119°):

2) Über diesen Dichter s. Krumbacher, Gesch. der byz. Litt. S. 408.

<sup>1)</sup> Die richtige Erklärung giebt Ducange s. v. plumarium. Plumarium opus dicitur, quod ad modum plumarum texitur et variegatur; Galli, ouvrage à ramage dicunt. Plumata = textilia; πλουμμία findet sich schon bei Prokop.

νὰ σοῦ διγηθῶ τὸν κόπο Ὁπου κόπιασα γιὰ σένα ἄξια, πλουμισμένη γέννα.

Wir kommen jetzt zu πέρδικα, um alsdann den Zusammenhang der beiden Bestandteile des Wortes klarzulegen. Bekanntlich bedienen sich die rhomäischen Liebesdichter einer ganzen Anzahl von Kosenamen wie: ἀγάπη μου, ζωή μου, ψυγή μου, φῶς μου, μάτια μου, sogar auch φεγγάοι, φεγγαράκι μου Dist. 1072 ff. Viele derselben sind Namen von Pflanzen und Blumen: βεργολυγερή (auch λυγερή allein ist sehr üblich) τριανταφυλλούλα καὶ κιτριά Dist. 120, ἄσπρο τριανταφυλλάκι μου 124, ἄσποο μου γιασεμάκι 122, μηλο μου ζαχαράτο 853, κυπαρισσάκι μου ψηλό 504 ff., λεϊμονιά μου καὶ κιτριά μου 513; nur die Pfirsiche ist hier nicht vertreten. Jedoch die üblichsten und am meisten verbreiteten Schmeichelwörter dieser Art sind der Vogelwelt entlehnt¹): πουλί, πουλάμι μου; γεράμι μου 5, περιστέρα, περιστεράμι μου, τουγόνι, τουγονάκι μου; sogar das Huhn muß in dem bekannten Gassenhauer πόττα μου, ποττοῦλα μου zum Vergleich herhalten. Manchmal treten auch Vogel- und Pflanzennamen gemeinschaftlich auf: Diut πιτσούνι (piccione) παχουλό καὶ δροσερό μ' ἀπίδι 1106. Ein sehr beliebter Kosenamen ist πέρδικα, περδικοῦλα μου; 502, 771, 781, 848, 1089, 1096. Wenn also πλουμισμένος schön bedeutet, warum sollte nicht auch ein Dichter mein schönes Rebhuhn sagen dürfen? Sagt man nicht auch mein Goldfasan und ähnliches mehr? Sollte man aber immer noch im Zweifel sein, so mögen einige Verse aus Passow beweisen, dass man diese beiden Wörter oft genug neben einander gereiht hat, ja dass ihre Verbindung einfach als ein Gemeinplatz des neugr. Folklore zu betrachten ist. So heißt es S. 458 (oben) und im Dist. 306

Έπήραμε τὴν πέρδικα τὴν πενταπλουμισμένη, κι ἀφήκαμε τὴ γειτονιὰ σὰ χώρα κουρσεμένη.  $^2$ )

<sup>1)</sup> Der Grund dieser Vorliebe für Vergleiche aus der Vogelwelt mag mit der Jagdliebhaberei der Burschen auf dem Lande zusammenhängen. Diese beschränkt sich jedoch auf den Inseln fast nur auf die Vögel, meist Zugvögel, die in Netzen gefangen werden. Auch nicht alle Vögel können zu poetischen Vergleichen dienen. Der Bursche ist schon so galant, daß er seine Geliebte weder mit dem fetten ὀρτύπι (der Wachtel) noch mit der langschnäbligen ξυλόποττα (der Schnepfe) vergleicht; auch die ihres Gesanges wegen häufig erwähnte Nachtigall kommt in den Liebesliedern nicht in Betracht; doch spielt sie eine wichtige Rolle als Künderin der Zukunft. Von Blumenkultur kann auf dem Lande kaum die Rede sein; der Vergleich mit Blumen liegt also, wenn es sich nicht um wilde Rosen handelt, dem Dichter keineswegs besonders nahe.

<sup>2)</sup> Diese Verse werden wahrscheinlich von den Freunden des Brüutigams gesungen und passen sehr gut für eine Braut, die im Begriffe ist, ihr heimat-

Im doppelten Distichon 772 ist der Zusammenhang noch deutlicher Περδικοῦλα πλουμισμένη, ποῦ στὰ δάση περπατεῖς, βρόχια καὶ βεργιὰ θὰ στήσω νὰ σὲ κάμω νὰ πιαστῆς.
Κι ἄν εἰς τὰ βεργιά μου πέσης, περδικοῦλα πλουμιστή, κάμαρα θὲ νὰ σοῦ κάμω ὅλ' ἀπὸ χρυσὸ φλωρί.

Dem zusammengesetzten Ausdruck begegnen wir bei Falieri, ib. fol. 120° μέσα μπῆκες στὴν καρδιά μου, πετροπλουμιπέρδικά μου.

Dem Dichter liegt ein schönes Steinrebhuhn, eine πετροπέρδιαα Dist. 654 f. am Herzen, keins vom gewöhnlichen Schlag. Man gehe nur nicht allzu kritisch vor in der Beurteilung volksgriechischer Komposita, wie das vorliegende eins ist. Diese sind in den meisten Fällen nichts weiter als eine lose Aneinanderreihung verwandter Begriffe, wodurch eine malerische Wirkung erzielt werden soll. Dazu kommt noch, daß die Dichter gerne Halbverse aus einem Wort, und ganze Verse aus zwei Wörtern bilden, so daß auf diese Weise ganz unförmliche Wörter von sieben und acht Silben entstehen. Es ist daher nicht zu erwarten, daß bei einer solchen monumentalen Konstruktion die einzelnen Teile genau zu einander passen; aber der Gesamteindruck wird erreicht, und das genügt dem anspruchslosen Volkssinn. 1)

liches Dorf zu verlassen. An ihrem Hochzeitstage trägt sie einen reichen Goldschmuck, den ihr der Bräutigam geschenkt hat. Ihr Haupt ist mit einem Kranz aus zahlreichen buntfarbigen Bändern geschmückt, die sie sich von den unverheirateten Mädchen des Dorfes geliehen hat, um sie nach der Hochzeit, durch Belohnung mit Konfekt und Nüssen, wieder zurückzuerstatten. So wenigstens ist es der Fall in Spartilla und andern am Fuse des Pantokrator gelegenen Dörfern. Eine πενταπλόνμισμένη ist also eine reichgeschmückte, tirée à quatre épingles; πεντα für πέντε, ist, wie es scheint, eine Umbildung von πάντα. So haben wir auch πεντόρφανος für παντόρφανος; πεντάμορφος neben πανέμορφος, παντέρημος u. s. w. Das Volk hat eine besondere Vorliebe für Komposita, die mit einem Zahlwort zusammengesetzt sind; der Ursprung dieser Bildungen wird wohl im Altgr. zu suchen sein, z. Β. τρισάθλιος, τρισόλβιος, τρισμάπαρ. Im Neugr. lüst sich eine ganze Skala solcher Neologismen nachweisen, in denen zuweilen ein nicht ganz klarer Begriff in ein Zahlwort umgebildet wird: δ δίβουλε, δ τρίβουλε Dist. 1097, δια(β)όλους καλ τριβόλους, we im erstern δύο vermutet wird; τριγυρίζω mit seinen Ableitungen, τρισκατάρατος, τρισανάθεμα; τετράξα(ν)θος, τετφάπλουτος; πέντε ist schon erwähnt und έξ fällt mit der Präposition έξ zusammen; ἐφτάψυχος — z. B. γάττος, denn in Griechenland hat die Katze nur sieben Seelen - und έφταιράτορας (Spartilla) für αὐτοιράτορας, weil nach der Vorstellung der Spartilioten ein Selbstherrscher über έφτὰ κράτη gebietet,

 Ein gutes Beispiel solcher Komposita ist das von Herrn Köstlin angeführte την νεραντζαροτάκουστην πρινοτριανταφυλλάτην

Im ersten steckt, wie ich glaube, ἐρωτάπουστην, was einen guten Sinn giebt; ἀπουστός heißt berühmt. Wie die Liebesfrucht der Orange hierzu paßt, das mag der Dichter verantworten. Wollte man sagen, daß er sich selbst nicht darüber

Wir müssen also an der Lesart der Handschrift festhalten, wenn wir den Dichter nicht noch mehr entstellen wollen, als er es schon ist, wie man uns versichert hat. Und noch eins; wohin würden wir denn mit einer Methode gelangen, die uns gestattet, eine verderbte Stelle mit einem Fremdwort zu heilen? Existiert denn überhaupt ein πέρσικο im neugr. Wortschatz? Mir ist es völlig unbekannt, ich habe die Pfirsiche stets nur ξοδάκινο oder, wie man auf dem Lande hört, δωράκινο nennen hören. Meine hiesigen Freunde versichern mich, daß in Korfu, wo jedermann beide Sprachen versteht, die Pfirsiche im venezianischen Dialekt stets el persego, in griechischer Rede aber nur ξοδάκινο genannt wird.

Wie man nicht ohne weiteres  $\delta$  mit  $\sigma$  vertauschen kann, so beruht auch die darauf folgende Emendation nicht auf paläographischer Grundlage;  $\tilde{\eta}\sigma\alpha\nu$   $\kappa\alpha$   $\tilde{\iota}$   $\tilde{\iota}$   $\mu\alpha\lambda\lambda\ell\iota\zeta\alpha$   $\tau\sigma\nu$  läßst sich kaum in  $\nu\ell\kappa\eta\sigma\alpha\nu$   $\tau\tilde{\alpha}$   $\mu$ .  $\tau\sigma\nu$  emendieren; auch des Augments wegen nicht, welches noch im frühen Mittelgr. und sogar in einigen heutigen Dialekten vorhanden ist. Jedoch konnte der Schreiber  $\omega\sigma\tilde{\alpha}\nu$   $\tau\tilde{\eta}\nu$   $\tau\varrho\ell\chi\alpha$  im Sinne gehabt und  $\tau\tilde{\eta}\nu$   $\tau\varrho\ell\chi\alpha$  geschrieben haben, als er in der Vorlage  $\tilde{\eta}$   $\tau\varrho\ell\chi\alpha$  erblickte. Wollen wir diese Erklärung gelten lassen, so müssen wir  $\tau\varrho\ell\chi\alpha$  gleichsam als Attribut zu  $\mu\alpha\lambda\lambda\ell\tau\zeta\alpha$  betrachten. Solche prägnante Vergleiche sind ganz im Sinne des Volkes;

ἦσαν καὶ τὰ μαλλίτζα του ᾿Αβεσαλοὺμ ἡ τοίχα sie waren nicht wie die des Absalon, sondern die leibhaftigen Haare des Absalon. Man vergleiche hierzu noch Passow p. 317 Z. 1:

klar gewesen sei, so würde man sich den Vorwurf des Leichtsinns zuziehen. Und doch sind viele solcher Komposita auch nicht viel besser zusammengesetzt; auch sind sie nicht immer von einem Dichter geprägt worden, sondern sind meist aus den von Mund zu Mund wandernden Volksliedern übernommen. Will nun das Volk den Begriff des Süßen ausdrücken, so greift es zu einem Gegenstand, der ihm als der Inbegriff des Süßen gilt, wie in erster Linie der Zucker selbst, oder eine süße Frucht wie die Orange. Möge dein Schlummer süß sein heist im Distichon 360: Ζάχαρι νἆν' ὁ ὅπνος σου, und im vorhergehenden: Ζάχας' είν' τὸ μίλημά σου κ'ή κουβέντα σου γλυκειά sind, in ihrer parallelen Stellung zu einander, das Subst. ζάχαρι und das Adjektiv γλυκύς als synonyme Begriffe aufzufassen. So bilden auch im Tanzlied bei Passow p. 461 νεραντζοφίλημα (der süfse Kufs) und νεραντζοφιλημένη den stehenden Refrain, und bezeugen die Beliebtheit dieses Ausdrucks; dazu vergleiche man noch die Synonyme γλυκοφιλώ und γλυκοφίλημα, Dist. 545 und 746. Das obige Tanzlied ist in besserer Fassung bei Kanellakis, Χιανά ἀνάλεντα, ἐν ἀθήναις, 1890, σελ. 89. Mit ebenso viel Recht als der Kuſs, φίλημα, dürfte doch auch der ἔρως selbst als süſs, süſs wie die Orange, bezeichnet werden! Wollen wir dies gelten lassen, so müssen wir νεραντζερωτάκουστος (ich schreibe ε statt α) beibehalten, und übersetzen: die in Bezug auf oder durch ihre süße Liebe berühmte.

ήτον τὰ χείλη μου νεφό, τὸ στόμα μου πηγάδι, κ'ἔπεφτες στὸν παφάδεισο, λουλούδια ἐκεῖ νὰ κόβης.¹)

Es darf nicht als ausgemacht gelten, dass der Dichter die Chiliaden gelesen habe. Der Schuleinfluss kann bei Autoren, die zum Teil selbst Franken gewesen sind, oder fränkischer Kultur zugänglich waren, nicht sehr weit gegangen sein. Dagegen spielt die Bibel, die sowohl Franken als Rhomäern zugänglich war, eine sehr bedeutende Rolle; aus ihr pflegte man im Mittelalter seine Vergleiche zu ziehen. Bei den bibelfesten Griechen, die noch die ihnen vom Pappas vorgelesenen Bibelstellen zum Teil verstehen und oft mit Glück erraten, mußte Absalon als der Typus des Langhaarigen gelten. Es sei auch noch bemerkt, dass Bibelnamen wie Åρεσαλώμ, wie die Septuaginta schreibt, den Griechen so fest im Gedächtnis sitzen, dass sie nie durch die Formen der Vulgata verdrängt werden konnten. Dies hat Wagner nicht eingesehen, als er die gute Lesart der Hs. durch  $^{\prime}$ Aψαλούμ ersetzen wollte.

Dann folgt λιθαφωτός, welches keiner Verbesserung bedarf. Im Imberios, ed. Wagner, V. 242 lesen wir:

Πέοδικα χουσοπλούμιστος ἦτον ἡ κόρη ἐκείνη, λιθαρωτὴ, πανέμορφος, ὥσπερ τὸ φέγγος ἄσπρη.

Sie ist schön und glänzt wie ein Edelstein ( $\lambda \iota \vartheta \acute{\alpha} \varrho \iota$ ). Im folgenden

προστάττει μετά δρισμόν μηνα πρός το κοράσιον

kann die Verbesserung von μανεί in μηνά nur gebilligt werden, nur darf προστάττει nicht durch προστάτην ersetzt werden. Wir haben hier die übliche Häufung synonymer Begriffe: er gebietet, durch Befehl zeigt er dem Mädchen an, es solle u. s. w. Soweit ich die heutige Volkssprache kenne, regiert μηνάω stets den Genetiv; es kann nie transitiv sein; μηνάει τῆς κόρης oder εἰς τὴν κόρην νὰ ὁπάγη würde man jetzt ganz gut sagen können. Aber eine Konstruktion wie die obige: μηνάει (ἕνα) προστάτην πρὸς τὸ κοράσιον ist völlig sprachwidrig.

. Was hat wieder einmal die arme Handschrift verbrochen, wenn sie liest:

διατί ήταν ἀνθίμια τοῦ δροσεροῦ (τοῦ) κρίνου,

wo ich einfach ein  $\tau o \tilde{v}$  eingeschaltet habe, was allerdings nicht altgriechisch, aber ganz im Sinne der neuern Sprache ist. Ein Dichter wird doch noch sagen dürfen, die Lilie sei mit Tautropfen benetzt? So ist es ja auch in Wirklichkeit. Dass die beiden Kinder Blumen

<sup>1)</sup> Die verlassene Geliebte sagt zu ihrem Untreuen: Meine Lippen waren (wie) Wasser, mein Mund (wie) ein Brunnen; zu ergänzen ist: der deine brennende Sehnsucht stillte.

der tauigen Lilie waren, d. h. sie waren frisch wie die Lilie, ist ein Vergleich, der dem Dichter alle Ehre macht; warum ihm diese schmälern wollen? Ich übersetze hier die Blumen, denn in ἀνθίμια steckt das altgr. ἀνθέμιον; paläographisch kann ε sehr leicht mit  $\iota$  vertauscht werden, und zudem kann der Schreiber an ἄνθημα, ἀνθίζω und ἄνθη gedacht haben. Im Altgr. giebt es auch ἡ ἄνθη = ἄνθησις, im Sinne von Blume; aber ἄνθη μιὰ, sie waren eine Blume, giebt keinen Sinn. Das von Wagner vorgeschlagene δροσερώδους ist aber ein Unding.

Da uns der Verfasser über καλλιότερα zu Rate zieht, bemerken wir, daß der Komparativ καλλίων in Gestalt von κάλλιος als ein Positiv aufgefaßt wurde; man sagt noch z. B. τὸ κάλλιο μου ἄλογο mein gutes Pferd. Alsdann wird κάλλιος in καλλιώτερος und καλλιώτερη gesteigert, Formen, die im Mittelalter sehr üblich sind. Die durch die Handschrift beglaubigte Lesart καλλιωτέρα ist eine halbgelehrte Bildung; der im Altgr. wenig bewanderte Dichter hat den Komparativ einfach nach den Regeln der attischen Sprache gebildet. Die Emendation Καλλιοπτέρα, oder, nach neugr. Lautwandel, Καλλιοφτέρα, scheint nicht zu passen. Doch wiederhole ich nochmal, daß auch hier das italienische Original zu Rate gezogen werden muß; die gr. Eigennamen werden wohl in irgend einer Weise den italienischen entsprechen.

Unter den anstößigen Versen wird auch angeführt:

την κουσταλλίδα του νερού, την παχνοχιονάτην

die dünne Eisschichte des Wassers, der mit Schnee verbundene, oder dem Schnee ähnliche, Reif. Das sind echt orientalische Epitheta, womit der Dichter die Reinheit und Frische der Jungfräulichkeit ausmalen will. Κουσταλλίδα ist ein Deminutiv von κουστάλλα (κούσταλλος), mit der Nebenform κοουστάλλα <sup>1</sup>), die durch den bekannten Lautwandel zu erklären ist. Man kann auch an eine Kontamination von it. crosta, altfrz. crouste denken, weil die Eiskruste nicht bloß durchsichtig, sondern auch fest und hart ist. Jedoch heißt Kruste jetzt allgemein  $\hat{\eta}$  φλοῦδα und  $\hat{\eta}$  κλόδα. Derselbe Vers findet sich auch in etwas veränderter Gestalt in der Sammlung von Manusos (Τραγούδια έθνικά, εἰς Κέρκυρα, 1850, μέρος α΄, σελ. 160) und lautet dort:

μωρή κουστάλλα τοῦ γιαλοῦ καὶ πάχνη τοῦ χειμῶνα

Er ist also ganz volkstümlich und muß deswegen respektiert werden. Wie das englische skull mit σκουλί zusammenhängt, ist mir nicht klar geworden; aber darüber kann kein Zweifel sein, daß σκουλί ein

Πατῶ στὰ χιόνια, καίομαι, καὶ στὴ φωτιὰ κρυόνω,
 στὰ κρούσταλλα ζεσταίνομαι καὶ στὴ βροχὴ στεγνόνω. Dist. 768.

echt griechisches Wort ist. Es bedeutet Zopf, Haarbüschel, Locke; auch Spinnrocken voll Flachs, in der heute üblicheren metaphorischen Bedeutung. Es stammt vom alten δ σκόλλυς = villus, lanugo (cirrus); πλοχμὸς vel σειρὰ τριχῶν. Im Thesaurus finde ich ferner die Erklärung von Hesychios: σκολλύς (so, und auch σκόλλις) κορυφὴ ἡ καταλελειμμένη τῶν τριχῶν, τινὲς δὲ μᾶλλον (μαλλόν), πλόκαμον. Die Locke wird wohl ihren Namen von ihrer Krümmung erhalten haben; von σκολιός krumm, konnte, ähnlich wie σκόληξ, neugr. σκουλήκι, der sich krümmende Wurm, auch σκόλλυς und σκουλί abgeleitet werden. Wir müssen daher χρυσόσκουλος eher mit goldlockig, als mit goldhaarig übersetzen. Daher heißt auch:

όποῦ ἐγέμαν τὰ μαλλιὰ κατὰ σκουλὶ τὸν πόθον jede einzelne Locke ihres Haares erweckte Sehnsucht. Für das mittelgr. κατὰ σκουλί würde man heute κάθε σκουλί sagen; so ist auch das im Mittelalter übliche ὁ κατὰ εἶς später zu κάθε εἶς und heute zu καθένας geworden. — Richtig erklärt, aber falsch orthographiert ist das folgende Wort; es muſs χουσομηλιγγάτος geschrieben werden, weil es offenbar vom altgr. μῆνιγξ stammt.¹)

Mithin ergiebt sich, daß der Dichter oder vielmehr Übersetzer des Phlorios keineswegs in schlechterer Überlieferung zu uns gelangt ist, als es bei allen derartigen Werken der Fall ist. Durch einige Verbesserungen, die aber mit großer Behutsamkeit und eingehender Kenntnis der heutigen Sprache vorzunehmen sind, kann er, um nach den vorliegenden Proben zu urteilen, nicht nur ganz hergestellt, sondern auch sogar genießbar gemacht werden. Der Text bedarf keiner Radikalkur; eine solche würde ihn bei der etwas schwachen Konstitution seines Urhebers gänzlich zu Grunde richten. Kleine, unschädliche Mittelchen, die nicht den ganzen Organismus angreifen, können ihm hie und da helfen. Wir wollen auch nicht mehr, wenn unsere Hilfe doch manchmal vonnöten ist, zu veralteten Rezepten greifen. Vor allem aber dürfen wir keine Gewaltmittel an einem gesunden Körper anwenden; eine solche Heilmethode ist nicht eines berufenen Arztes Sache, und viel weniger die unsrige.

Spartilla (Korfu).

John Schmitt.

<sup>1)</sup> Die eben erwähnten Etymologien, die Erklärung von &viluov, sowie den Nachweis des aus Manusos angeführten Verses verdanke ich meinem verehrten Freunde, Herrn Kalosguros, dem ich hiermit meinen verbindlichsten Dank ausspreche.

## Die Schriftstellerei des Georgios Lakapenos.

Was unsere Litteraturgeschichten von Georgios Lakapenos wissen, haben schon Leo Allatius, De Georgiis, Parisiis 1651 (wieder abgedruckt von Fabricius, Bibliotheca Graeca X, Hamburgi 1721, 700-704 und ed. Harless<sup>1</sup>) XII, Hamburgi 1809, 59-61) und Fabricius selbst (s. d. Index zur Ausgabe von Harless), hauptsächlich VI, Hamburgi 1798, 343 vorgebracht. Es sind Angaben aus und über Handschriften. In diesen führt er die Namen Georgios, auch Gregorios Lakapenos2) (dies wohl die richtige Namensform = aus Δακάπη: Krumbacher, Geschichte der byzantinischen Litteratur, München 1891, 188), Lakkapenos, Lakapinos, Lakaptinos, Lekapenos, Leukapinos, Logaponus. Er war ein Zeitgenosse von Nikephoros Gregoras und Gregorios Palamas. Genauer wird seine Thätigkeit durch die Erwägungen von Treu in seiner Ausgabe der Maximi monachi Planudis Epistulae, Vratislaviae 1890, 224 in die ersten Jahrzehnte des 14. Jahrhunderts gerückt. Dazu stimmt auch das Zeugnis der ältesten Handschrift eines seiner Werke, des 1318 geschriebenen codex Coislinianus 341 (Omont, Inventaire sommaire des manuscrits grecs de la bibliothèque nationale III, Paris 1888, 186; Treu 210). Lakapenos lebte in Thessalien, wo es ihm wenig gefiel, als Mönch mit gelehrter Arbeit beschäftigt. Die Resultate seiner Studien sind im allgemeinen ebenso unbekannt wie gering geschätzt. verlohnt es sich, sie näher zu betrachten. Denn Fabricius hat das ihm vorliegende Material weder gesichtet noch richtig gruppiert und daher keine Klarheit geschaffen. Auch ist seitdem durch genauere Handschriftenkataloge Neues hinzugekommen. Dies soll in der folgenden Darstellung vereinigt werden. Dem Gedruckten kann ich bisher unbekannte handschriftliche Notizen beifügen, welche mir Herr Prof. Dr. Krumbacher, dem auch hier bestens gedankt sei, in liebenswürdigster

<sup>1)</sup> Nach dieser im folgenden stets die Zitate.

<sup>2)</sup> Die Frage von Du Fresne du Cange, Historia Byzantina dupliei commentario illustrata, Lutetiae 1680, 148: an eiusdem gentis ac familiae, qua Romanus Imperator, quis asserat? kann uns nicht beschäftigen.

Weise mit mannigfachen Hinweisen zur Verfügung gestellt hat (im folgenden jedesmal mit Kr. bezeichnet).

Am bekanntesten ist der Name des Lakapenos in Verbindung mit einem Traktate Περὶ συντάξεως τῶν ὁημάτων geworden; mit Unrecht, denn dieser gehört dem Michael Synkellos zu (Krumbacher 280). Außerdem werden folgende Schriften des Georgios Lakapenos genannt:

I. Eine Auswahl von 264 Briefen des Libanios, offenbar zu Interpretations- und Imitationszwecken, welche vollständig oder stückweise in zahlreichen Handschriften vorkommt (Förster, De Libanii libris manuscriptis Upsaliensibus et Lincopiensibus commentatio, Rostochii [1877], 8—16).

II. Ein Kommentar zu Epiktets enchiridium, überliefert im codex Parisinus 1961 saec. XVI: enchiridii Epicteti expositio inedita, auctore Georgio Lecapeno, quae non ultra caput duodecimum progreditur (Mellot, Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Regiae II, Parisiis 1740, 426; Omont II, Parisiis 1888, 171). Titel: Ἐξήγησις μερική εἰς τὸ τοῦ Ἐπικτήτου ἐγχειρίδιον παρὰ Γεωργίου τοῦ Λακαπινοῦ (sie). inc. Τῶν ὄντων τὰ μέν ἐστιν ἐφ' ἡμῖν, τὰ δὲ οὐκ ἐφ' ἡμῖν κ. τ. λ. Κr.

III. Ein Carmen iambicum, von Leo Allatius 61 nach verschiedenen Anspielungen in dem Briefwechsel aufgezählt; Handschriften davon sind nicht bekannt.

IV. Eine Abhandlung De figuris Homericis et canonismata in Homerum im codex Parisinus 2938, geschrieben 1480—81, fol. 237: eiusdem (G. L.) Homeri canonismata inedita (Labbeus, Nova bibliotheca mss. librorum, Parisiis 1653, 104; Mellot II 575; Omont III 65).

V. Eine Historia, unbekannt welchen Inhalts, angeblich in einer Konstantinopeler Bibliothek (Verderius [Antoine Du Verdier], Supplementum Epitomes Bibliothecae Gesnerianae... Adiecta est... Bibliotheca Constantinopolitana.., Lugduni 1585, 59: Historia Georgii monachi Lacapeni; Labbe, De Byzantinae historiae scriptoribus.... Protreptikon, Parisiis 1648, 42).

VI. Ein Briefwechsel, welcher in zahlreichen später zu besprechenden Handschriften auf uns gekommen ist. Die vollständige Sammlung umfaſst 32 Briefe. Ihre Anordnung ersieht man am besten aus der Beschreibung des codex Monacensis Graecus 50 saec. XVI. fol. 216<sup>r</sup>—248<sup>v</sup> in v. Aretins Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Regiae Bavaricae. Codices Graeci. rec. Hardt I, Monachii 1806, 275 f. Dieselbe Reihenfolge zeigen alle Handschriften, von denen genaue Beschreibungen vorliegen. Durch diesen Umstand ist die Sammlung als altes Corpus bezeugt. Nur ein Brief scheint später seine Stelle gewechselt zu haben. Es ist der mit ἄτοπόν τι καὶ θαύματος anfangende. In der nachweis-

lich ältesten Handschrift, dem codex Coislinianus olim Seguerianus 341 (olim 298), geschrieben 1318, fol. 280° steht er zwischen den Briefen: ἰδοὐ ἥμει σοι μόλις und τὴν γὰρ ἀοιδὴν κλύονσιν, an 24. Stelle der vollständigen Sammlung (vgl. Montfaucon, Bibliotheca Coisliniana, Parisiis 1715, 455). Ebenso im Monacensis Graecus 50. Dagegen finden wir ihn im codex Laurentianus LVII 24 saec. XV (Bandini, Catalogus codicum Graecorum Bibliothecae Laurentianae II, Florentiae 1768, 367) und im codex Vaticanus Reginae Svecorum 157 saec. XIV. fol. 87 (Stevenson, Codices manuscripti Graeci Reginae Svecorum et Pii PP. II, Romae 1888, 110) zwischen ὂν ἐπὶ τῆ μητρὶ λόγον und ἀλλ' οὐδὲ τὸν Ἡρακλέα als Nr. 29. Über seine richtige Stellung wird man nach einer Publikation vielleicht entscheiden können. Die Handschriften nennen die Sammlung durchweg: Briefe des Georgios Lakapenos und des Andronikos Zaridas. Dieser schreibt 8 Briefe an Lakapenos. Die übrigen Briefe rühren von Lakapenos her. Von diesen 24 sind 17 an Andronikos Zaridas gerichtet.

Andronikos Zaridas ist ziemlich unbekannt. Die Angaben bei Treu 147 und 224 lehren uns, daß er ein Schüler des Planudes war. Mit Nikephoros Gregoras stand er im Briefverkehr, von dem die nachstehenden Handschriften Kunde geben:

codex Monacensis Graecus 10 saec. XVI. fol. 311: (Nikephoros Gregoras) ἀνδρονίκω τῷ ζαρίδη. inc. καὶ πλάτων δὲ.

ebendaselbst fol. 314: 'Αμοιβαία ἐπιστολή τοῦ αὐτοῦ ζαρίδου ἀνδρονίπου εἰς τὸν γρηγορᾶ. inc. τί με πρίνεις (lies πινεῖς). Das Stück ist gedruckt in: Nicephori Gregorae Byzantina historia . . . cura Schopeni I, Bonnae 1829, praefatio LXXXII ff.

fol. 318: τῷ αὐτῷ. inc. ὁ παρὼν ούτωσί.

fol. 318: (Nikephoros Gregoras) τῷ ζαφίδη. inc. οἶμαι μη.

fol. 362: (Nikephoros Gregoras) τῷ ζαρίδη. inc. ή μὲν παροιμία.

fol. 471: (Nikephoros Gregoras)  $Av\delta \rho o\nu i \pi \varphi \zeta \alpha \rho i \delta \eta$ . inc.  $\epsilon l \sigma l \nu$  of  $\sigma \epsilon \varphi \alpha \sigma l$  (v. Aretin-Hardt I 58, 59, 61, 71).

codex Vaticanus Graecus 116 saec. XIV. fol.  $104^{\circ}$ : Ἐπιστολή ἀνδοονίκου τοῦ ζαρίδου πρὸς τὸν γρηγορᾶν ἀμοιβαία, πρὸς ἄλλην ὅπισθεν κειμένην, ἦς ἡ ἀρχὴ, καὶ πλάτων δὲ ὁ ἀρίστωνος: — inc. Τί με κινεῖς ὅστις εἶ λυπούμενον, καὶ οὐκ έᾶς . . . Kr.

codex Vaticanus Graecus 1085 fol. 59: Brief des Andronikos Zaridas an Nikephoros Gregoras. Kr.

codex Vaticanus Graecus 1086: (Nikephoros Gregoras) 'Ανδοονίκο τῷ Ζαρίδη. fol. 141: inc. Οἶμαι μὴ ἀνεγκλήτους καθάπαξ.

fol. 168: inc. Καλ Πλάτων δ 'Αρίστωνος οὐ μιᾶς.

fol. 172: inc. Εἰσὶν οί σέ φασι, καὶ αὐτὰ δὴ ἤδη (Boivins Verzeichnis der Werke des Gregoras in Schopens Ausgabe praef. LIV).

ebenda fol. 222: Andronici Zaridae ad Nicephorum Gregoram. init. τί με κινεῖς (Montfaucon, Bibliotheca bibliothecarum manuscriptorum nova I, Parisiis 1739, 146).

Ferner korrespondierte Andronikos Zaridas mit einem Michael Gabras<sup>1</sup>), dessen große unedierte Briefsammlung im codex Marcianus Venetus 446 saec. XV. vorliegt (vgl. Zanetti et Bongiovanni, Graeca D. Marci Bibliotheca codicum manu scriptorum. Per titulos digesta. [Venetiis] 1740, 232 ff.). Dort begegnet Andronikos Zaridas als Empfänger der Briefe 385, 414, 416, 436.

Ob an ihn auch die Verse der Manuelis Philae carmina ed. Miller II, Parisiis 1857, 217 gerichtet sind, ist nicht entschieden. Doch mag nicht unerwähnt bleiben, daß wir umgekehrt dem Namen Zaridas auch unter den Dichtern begegnen. Kollar berichtet in seinen Anmerkungen zu Lambecks Commentarii de augustissima Bibliotheca Caesarea Vindobonensi ed. II, VII, Vindobonae 1781, 495 adn. A aus dem codex philosophicus Graecus 127, fol. 43° ff. von einer collectio miscella variarum sententiarum moralium: Zaridae sunt, partim octosticha, partim polysticha epigrammata iambica quinque und teilt deren Anfänge mit.

Vier weitere Briefe unserer Sammlung sind von Lakapenos an den Bruder des vorigen, Ioannes Zaridas, gerichtet: 3, Ἐμοὶ σὰ δοκεῖς; 6, Τὸ σιγᾶν εἴ τις αίροῖτο; 9, Ἦπου σὰ τρυφᾶς; 21, Οὐκ ἂν οἶμαί σε όαδίως (Stevenson 10Sf.). Über ihn vgl. Treu 224f. — Ein Brief des Lakapenos, der 10: 'Όρθῶς ἄρα εἴναζες (Stevenson 109), wendet sich an einen Arzt Zacharias. — Für das 7. Stück der Sammlung: loù loù zal σοφὸς giebt die älteste Handschrift, der codex Coislinianus 341, die Adresse: τῶ Παλαμᾶ (Montfaucon, Bibl. Coisl. 454). Das bestätigt sowohl der codex Vaticanus Reginae Svecorum 157 fol. 22, als auch das Zeugnis des Leo Allatius. Im codex Vaticanus 113 fol. 218 ist nach Stevenson (a. a. O. 109) der Name des Palamas consulto ausgelassen. Weshalb? Um Palamas oder um Lakapenos zu schonen? Das Schreiben machte bei flüchtiger Durchsicht des von der Kgl. Hof- und Staatsbibliothek München gütigst hierher gesandten Monacencis 50 allerdings den Eindruck, welchen Leo Allatius 60 wiedergiebt: vehemens et contumeliae plena. Ist es ernsthaft gemeint? Sollte die Sympathie zu dem Kreise des Zaridas den Lakapenos zur Unhöflichkeit gegen Palamas hingerissen haben? Diesem Kreise gehörte ja Nikephoros Gregoras an,

<sup>1)</sup> Über Gabras vgl. Anecdota Graeca . . . descr. adn. ill. Boissonade III, Parisiis 1831, 71 und 476; Anecdota Nova descr. . . . Boissonade, Parisiis 1844, 35; Treu 203; Krumbacher 201.

der langjährige erbitterte Gegner des Palamas! — Der 30. Brief geht nach Stevenson, Treu und ihren Gewährsmännern an Andronikos Zaridas. Im Coislinianus 341 trägt er die Überschrift τῷ Γαβοᾳ. An dieser Angabe wird um so weniger zu zweifeln sein, als in der oben erwähnten Briefsammlung des Michael Gabras der 15., 16., 19., 20. Brief an Lakapenos, der 21. an ihn und Zacharias Ioannes (den Arzt Zacharias des Lakapenos?) gerichtet sind. Es unterliegt sogar keinem Zweifel, daß eine direkte Verbindung zwischen dem fraglichen Briefe des Lakapenos und dem 16. Briefe des Gabras besteht. Lakapenos schreibt: ἀλλ' οὐδὲ τὸν Ἡρακλέα, Gabras: ἀλλ' ἐγὰ τὸν μὲν Ἡρακλέα.¹)

Die älteste Erwähnung dieser Briefe finde ich bei Gesner in seiner Bibliotheca Vniversalis, Tiguri 1545, fol. 269°: Lecapeni & Zaridae Andronici epistolae technologumenae. Ebenso zitiert Leo Allatius 60: Lecapeni, et Andronici Zaridae epistolae τεχνολογούμεναι. Sie finden sich z. B. in folgenden Handschriften:

Codex Upsaliensis 28 (Rolambianus) saec. XV. fol. 226: ἐπιστολαὶ τοῦ Λακαπηνοῦ καὶ τοῦ Ζαρίδου ἀμοιβαΐαι (Förster 7; Treu 223).

Codex Vaticanus 113 saec. XV. fol. 203: ἐπιστολαί τοῦ λακαπηνοῦ κυροῦ γεωργίου και τοῦ ζαρίδου κυροῦ ἀνδρονίκου (Förster 8; Stevenson 108f.).

Codex Mutinensis 55 (III. B. 3) saec. XV: Eadem fere continet, quae Vaticanus 113, ordine tantum diverso, Synesii, Libanii, Basilii, Lecapeni et Zaridae (Förster 8).

Codex Meermannianus 364, nunc Cheltenhamensis, saec. XV: .... Epistolae Georgii Lecapeni et Andronici Zaridae (Haenel, Catalogi librorum manuscriptorum, qui in bibliothecis Galliae, Helvetiae, Belgii, Britanniae M., Hispaniae, Lusitaniae asservantur, Lipsiae 1830, 895).

Codex Monacensis 50 saec. XVI. fol.  $216^{\circ}-248^{\circ}$ : Έπιστολαλ χυρίου ἀνδρονίκου τοῦ ζαρίδου καλ γεωργίου τοῦ λακαπηνοῦ (v. Aretin-Hardt I  $275 \, \mathrm{f.}$ ).

Codex Coislinianus olim Seguerianus 341 (olim 298), geschrieben 1318: Inter exempla grammatica quae adferuntur fol. 230 in margine scribitur, τῷ Παλαμῷ. inc. loù loù καὶ σοφὸς = Anfang des 7. Briefes der Münchener Handschrift; fol. 243°—300 folgen die Briefe 11—32 des Monacensis mit Überschriften. Am Schlusse der Reihe bemerkt Montfaucon: Hactenus Epistolae quasi exempla grammatica cum notis interlinearibus & annotationibus adferuntur (Montfaucon, Bibl.

<sup>1)</sup> Die Adressen der Briefe scheinen überhaupt nicht immer klar zu sein. Daher finden wir bei Montfaucon B. b. I 8: Zaridae Epistola ad Lecapenum contra Andronicum; ebenda index CXLIX: Lecapeni (Georgii Zaridae) Epistolae und CCL: Zarida Lecapenus (Georgius) neben Zaridae (Andronici) Epistolae.

Coisl. 455). Hier ist also von adnotationes und notae interlineares die Rede, welche die Briefe begleiten.

Dasselbe berichtet Montfaucon, B. b. I 349 aus dem codex Laurentianus LVII 24 saec. XV: Lecapeni epistolae cum glossis interl. & eiusdem in eas epimerismi, sive singularium partium enucleationes. & syntaxes, sive de constructione. Genauere Auskunft über das, was hier vorliegt, giebt endlich Bandini II 367. fol. 1: Τοῦ Λαμαπηνοῦ ἐπιστολαὶ, καὶ ἐπιμερισμοὶ τοῦ αὐτοῦ, καὶ συντάξεις. Lecapeni (sc. Georgii) Epistolae, eiusdemque in eas epimerismi, sive singularum enucleationes, & syntaxes, cum glossis etiam quamplurimis interlinearibus. Sunt omnes quidem [numero XII = 1-6.28.29.24.30-32 des Monacensis] anepigraphae .... Primae Epistolae grammaticalis expositio inc. Γράφειν, τὸ συγγράφειν λόγον, ἢ ἄλλην τινὰ ίστορίαν, ὅθεν καὶ συγγραφεύς, κ. λ. Concordat cum Opere, quod occurrit . . . in Codice VIII huius Plutei (s. u.), nisi quod heic habetur praeterea ipse Epistolarum textus, in quas exercitationes suas Grammaticales Georgius ipse Lecapenus elucubratus est. Maxima tamen mutilatio Codicis inter pag. 16 & 17 sive inter Epistolam VI & VII facta est, in qua Epistolas fortasse XX una cum ipsarum explicatione périisse dolendum est, quum unicum hoc ipsarum exemplar in hac habeatur Bibliotheca. Ultima vero ex praedictis XII Epistolis mutila est in fine propter alium Codicis defectum inter pag. 26 & 27 quare huius etiam explanatio desideratur. Wir haben also auch in dieser Handschrift die Briefe mit Erläuterungen von Lakapenos selbst, die epistolae τεγνολογούμεναι von Gesner und Leo Allatius. Die annotationes oder epimerismi folgen auf den Text der einzelnen Briefe und beginnen mit der Erklärung: γράφειν τὸ συγγράφειν λόγον κ. τ. λ. Dieser Anfang ist sehr begreiflich, denn in der ersten Zeile des ersten Briefes lesen wir: Τῷ μηδὲν ἡμᾶς σοι γοάφειν ἀγθόμενος ταὐτὰ διδάσκεις κ. τ. λ.

In derselben Weise sind die Briefe überliefert durch den codex Vaticanus Reginae Svecorum 157 saec. XIV: (Georgii Lacapeni) epistolae XXIV, ad Andronicum et Ioannem Zaridam, Palamam et Zachariam medicum, cum glossis inter lineas, lemmatis in margine, atque anonymi (ipsius Lacapeni?) scholiis grammaticis uberrimis, quae singulares epistolae excipiunt (Stevenson 108). Andronici Zaridae ad Georgium Lacapenum epistolae VIII, cum scholiis passim in III priores, et glossis (Stevenson 109). Die Scheidung der Briefe nach den Autoren ist übrigens von Stevenson entgegen den sonst in Handschriftenverzeichnissen geltenden Grundsätzen getroffen. Der codex weist, wie die Angabe der folia und initia bezeugt, dieselbe Reihenfolge der Briefe auf wie der Coislinianus 341 und für Brief 1—10 der Monacensis.

Den gleichen Inhalt und die gleiche Anordnung dürfen wir ferner mit Sicherheit für den betreffenden Teil des codex Sinaiticus 1207 saec. XIV in Anspruch nehmen, von welchem Gardthausen, Catalogus codicum Graecorum Sinaiticorum, Oxonii 1886, 253 folgendes berichtet: Τοῦ Λακαπηνοῦ κυροῦ Γεωργίου καὶ Ζαρίδου, κ. τ. λ. Ιncipit Τῷ μηδὲν ήμᾶς σοι γράφειν άχθόμενος — Explicit — πάντως αίτιατικη. Sine titulo: Ἐμοὶ σὰ δοκεῖς εἰ· διακαίαν — τὰ χοήματα. titulo: 'Απειοηκότα με ήδη τοῖς τὴν συμφορὴν πυκνοῖς κύμασι — θαῦμα ἐμπολιτευόμενον τῷ βίω. Sub finem scholia. Die Worte πάντως αλτιατική vor Έμολ σὸ δοκεῖς, dem Anfange des dritten Briefes, sind nicht der Schluss des zweiten (ich ersehe dies aus dem Monacensis 50) und machen durchaus den Eindruck eines Glossenschlusses. Auch die Worte τὰ χοήματα sind nicht der Schluß des dritten Briefes. Folgende ist der Anfang des vierten und das Ende des letzten Briefes; ob dazwischen alle Briefe stehen, ob nur einige, ob mit oder ohne Kommentar, würde aus der leider fehlenden Angabe der damit gefüllten Blätterzahl zu erschließen sein. Die scholia sub finem werden wohl zum 32. Briefe gehören.

Eine andere Anordnung von Brieftext und Kommentar weist der codex Taurinensis 274 (nunc C. VII. 20) saec. XVI. auf. Er enthält fol. 1: Georgii Lecapeni, & Zaridae Andronici epistolae numero triginta duae .... Ceterum in nostro Codice nullo praeditae sunt titulo, nullaque inscriptione, adnotationibus tam interlinearibus interdum illustrantur. (Pasini, Rivautella, Berta, Codices manuscripti Bibliothecae Regii Taurinensis Athenaei I, Taurini 1749, 379.) Titel: Τοῦ λακαπηνοῦ κυ γεωφγίου καὶ τοῦ ξαρίδου κυ ἀνδρονίκου. inc. Τῶ μηδὲν ἡμᾶς σοι γράφειν ἀχθόμενος etc. Kr. Darauf folgen fol. 81: οἱ τῶν ἐπιστολῶν ἐπιμερισμοὶ (Peyron, Notitia librorum manu typisve descriptorum qui donante Ab. Thoma Valperga-Calusio v. cl. illati sunt in Reg. Taurinensis Athenaei Bibliothecam, Lipsiae 1820, 35) zusammenhängend; sie beginnen: γράφειν, τὸ συγγράφειν λόγον κ. τ. λ. (Pasini 379) wie in dem Laurentianus LVII 24 und schließen sich nach Peyrons Ausführungen in ihrer Anordnung genau dem Brieftexte an.

Ebenso ordnet der codex Vallicellianus F 24 saec. XV/XVI: Zuerst ein griechischer Wortindex mit Seitenangabe, z. B. φ΄ ε΄ (im Katalog irrig als "Lexicon breve linguae Graecae" bezeichnet) zum Folgenden: fol. 24<sup>τ</sup>—107<sup>τ</sup>: ἐπιστολαὶ τοῦ λακαπηνοῦ: + καὶ ξαφίδου: + Τῷ μηδὲν ἡμᾶς σοι γράφειν ἀχθόμενος ταυτὰ διδάσκεις πάσχειν κ. τ. λ. Über den Zeilen mit roter Tinte die Psychagogie. Die Namen der Adressaten κατ' ἀλήθειαν

fehlen. Den Schluss bildet ein Brief, welcher beginnt: "Οντως σύ παν-

άρμόττων προσήκων ταχόθεν εὐγενεία πρέπων καὶ οὔποτ' ἂν περὶ σοῦ λέγων τις ψευδό-

τιθεὶς πρατηθείη διαγιγνόμενον τῷ ἡμετέρω τῷ ἀ $\overline{v}$ ινω μενος ἄδοίη, ὅς γε κ. τ. λ., endet: θαῦμα ἐκπολιτευόμενον τῷ βίφ. Dann folgt fol.  $108^{r}$ : Γράφειν τὸ συγγράφειν λόγον κ. τ. λ. Kr.

Dieselbe Reihenfolge haben wir vor uns im codex Upsaliensis 28 (Rolambianus) saec. XV, wo fol. 261 nach den Briefen beginnt: γραμματική τοῦ Δακαπηνοῦ (Förster 7). 1)

VII. Denn diese γραμματική des Lakapenos ist nichts anderes als der Kommentar zu den Briefen. Das hat schon L. Normann in der praefatio zu ἀροτείδου Ὑρήτορος λόγοι δύο, Upsalae 1687 (abgedruckt im Aristides ex rec. Guil. Dindorfii III, Lipsiae 1829, 773ff.) angedeutet: Georgius Lecapenus in Grammatica (sic ineditum vocum Atticarum Lexicon, quibus in epistolis ἀμοιβαίαις, ipse et Andronicus Zarides usi sunt, inscribit). Nachdem man einmal die Erläuterungen am Schlusse des Briefcorpus zu einem Ganzen vereinigt hatte, kam man auch dazu, sie gänzlich von den Briefen abzulösen und als selbständiges Werk abund auszuschreiben. Als solches begegnen sie uns, mit und ohne Lakapenos' Namen, bald mit, bald ohne Titel, stets aber mit dem Anfange γράφειν in den nachstehenden Handschriften:

1) im codex Basileensis (Bibl. Univ.) F. VI. 11 saec. XVI. fol. 144—205: Fragmenta grammatica initio et fine mutila . . . Γράφειν, τὸ συγγράφειν λόγον, vel aliam historiam . . . . . . . . . . . . ἀντιληπτέον ἐστίν.

<sup>1)</sup> Anderweitiges Vorkommen des Briefwechsels oder einzelner Stücke:

In der Ambrosiana, s. Montfaucon, B. b. I 497: Georgii Lecapeni Grammatica. Item Epistola cum scholiis.

Im codex Laurentianus S. Marco 314 saec. XV. fol.  $30^{x}-32^{v}$ : τοῦ λειαπηνοῦ τῶ ζαρίδη. inc. Τῷ μηδὲν ἡμᾶς σοι γράφειν ἀχθόμενος ταυτὰ διδάσκεις πάσχειν τοὺς οὔπω μεμψαμένους σου τὴν σιγὴν κ. τ. λ. des. τὰ πρόσωπα πίπτοντα. Es sind drei Briefe; über den Zeilen Psychagogie. Kr.

Im codex Parisinus (bibl. nat.) 2508 sacc. XV. fol. 260: Anonymi epistola: Τῷ μηδὲν ἡμᾶς σοι γράφειν .... fol. 260°—263: Georgii Lecapeni opusculum de vocum quarumdam atticarum significatione (Omont II 274). Es ist Brief 1 mit Scholien.

In der Vaticana: Andronici Zaridae Epistolae (Montfaucon, B. b. I 3); Georgii Lecapeni Epistolae, καὶ τοῦ Ζαρίδου ἀνδρονίκου σὺν ἐξηγήσει (Montfaucon, B. b. I 7)

Im codex Vaticanus 92 fol. 175 Brief des Lakapenos an Andronikos Zaridas. Kr.

Im codex Vaticanus 100 fol. 20 sq. desgl. Kr.

Im codex Vaticanus Reginae Svecorum 156 saec. XV. fol. 93°: (Andronici) Zaridae epistola (ad Georgium Lacapenum). inc. 'Ως δ' οὐν ἡν τις τῶν δεινῶς εἰναζόντων. fol. 94°: (ἐ. Lacapeni ad eundem epistola. inc. 'Ὠ παντὸς οὐτινοσοῦν τῶν εἰς τὸν βίον τελοῦντων (Stevenson 108): der 11. und 12. Brief des Monacensis.

Τέλος τῆς γοαμματικῆς τοῦ Λακαπτινοῦ (Omont, Catalogue des manuscrits grees des Bibliothèques de Suisse in: Centralblatt für Bibliothekswesen III, 1886, 413).

- 2) im codex Laurentianus LVII 8 saec. XV: inc. Γράφειν, τὸ συγγράφειν λόγον, ἢ ἄλλην τινὰ ίστορίαν, ὅθεν καὶ συγγραφεύς. des. ὡς ἐνταῦθα, καὶ παρὰ Δημοσθένει, ὅτι τῶν πραγμάτων ἡμῖν ἐκείνων ἀντιληπτέον ἐστίν (Bandini II 348).
- 3) im codex Laurentianus LVII 49 saec. XV. fol. 154: Ἐπιμερισίαι κυρίου Γεωργίου τοῦ Λεκαπηνοῦ Epimerismata D. Georgii Lecapeni, seu de Artificio Grammatico. Opus idem cum illo, quod habes supra in Codice VIII huius Plutei (Bandini II 348 und 430).
- 4) in demselben codex fol. 207 ·: Occurrit iterum idem Domini Georgii Lecapeni de Grammatica Opus, ut supra (fol. 154) sed mutilum; desinit enim in verbis: οἶον ἀναιφεῖται στέφανον, καὶ ἀναιφεῖται μετὰ χεῖφας βιβλίον (Bandini II 430).
- 5) im codex Monacensis Graecus 529 (olim Augustanus) saec. XIV. fol. 23: Τοῦ σοφωτάτου καλ λογιωτάτου, καλ γραμματικωτάτου κυρ. γεωργίου λεκαπηνοῦ τέχνη γραμματικῆς. inc. Γράφειν ἐνεργετικὸν σημαίνει. des. ἀντιληπτέον. δόξα σοι δ θεός (v. Aretin-Hardt V, Monachii 1812, 319).
- 6) im codex Oxoniensis coll. nov. 297 saec. XV. fol. 77: Georgii Lecapeni, grammatici, de significatione verborum atque nominum liber. inc. γράφειν τὸ συγγράφειν λόγον ἢ ἄλλην τινὰ ίστορίαν ὅθεν καὶ συγγραφεύς. des. ὅτι τῶν πραγμάτων ἡμῖν ἐκείνων ἀντιληπτέον ἐστίν. in fine, τέλος τῆς γραμματικῆς τοῦ Δεκαπηνοῦ (Coxe, Catalogus codicum mss.-qui in collegiis aulisque Oxoniensibus hodie adservantur I, Oxonii 1852, coll. nov. 107).
- 7) im codex Parisinus 2938 saec. XV. fol. 183: Georgii Lecapeni, Monachi, grammatica, sive de nominum & verborum significatione. Initium desideratur (Mellot II 575; vgl. Omont III 65). Die letzte Bemerkung Mellots läßt vermuten, daß er den Anfang mit dem Buchstaben α vermißte, und daß die Schrift mit γράφειν beginnt; der lateinische Titel scheint Übersetzung des griechischen περί σημασίας δημάτων και ὀνομάτων zu sein, so daß vielleicht dieses der von Fabricius VI 343 als Parisinus 2770 (welcher bei Mellot und Omont ganz andere Dinge enthält) angegebene codex ist.
- 8) im codex Taurinensis 354 saec. XV. fol. 94: Σημαινόμη λέξεων εὐχοηστῶν τῶν ἐν ὁητορεία χρησίμων μετὰ μαρτυρίαν ὁητόρων τῶν μεγίστων καὶ παλαιῶν. inc. γράφειν τὸ συγγράφον λύγον κ. τ. λ. (Pasini I 482).

- 9) im codex Vaticanus 18 saec. XV. fol. 154: Scholien zu den Briefen des Lakapenos (nach Angabe des handschriftlichen Katalogs). Kr.
- 10) im codex Vaticanus 883: Τοῦ σοφωτάτου καὶ λογιωτάτου Γεωργίου του Λεκαπηνοῦ τεχνολογία περὶ γραμματικῆς (Bandini II 348). inc. γράφειν ἐνεργητικὸν σημαίνει πέντε. γράφειν, τὸ συγγράφειν λόγον, ἢ ἄλλην τινὰ ἱστορίαν (Fabricius XII 59); schließt nach Bandini wie Laurentianus LVII 8.
- 11) im codex Vaticanus 895 fol. 116: Ἐπιμερισίαι τῶν ἐπιστολῶν τοῦ αυρίου Γεωργίου τοῦ Δημαπηνοῦ (Schöll, Répertoire de littérature ancienne II, Paris 1808, 414).

Inwieweit diese Handschriften die ἐπιμερισμοί des Lakapenos vollständig oder nur auszugsweise wiedergeben, läßt sich hier nicht feststellen. Die Überschriften γραμματική u. s. w. sind natürlich ohne Bedeutung, und wir brauchen nicht mit Lehrs (Neue Jahrbücher für Philologie 105, 1872, 483) eine — die in einem codex Parisinus (vielleicht 2938, s. o.) oder Romanus (Leo Allatius 60): περὶ σημασίας ὁημάτων καὶ ὀνομάτων — als die verhältnismäßig richtigste zu loben. In Anbetracht des Ursprungs dieser Schriften sind alle Titel gleich falsch. Noch wunderbarer aber muß die Beibehaltung der Bezeichnung γραμματική für eine alphabetisch geordnete Wortsammlung aus dem Briefkommentar berühren. Diese finden wir

- 1) im codex Baroccianus 103 saec. XV. fol. 77: γραμματική κατὰ στοιχεῖον τοῦ Λεκαπηνοῦ. inc. τὸ α΄ δασυνόμενον εἰ μὲν περισπασθείη, δηλοῖ τὸ ὧ ὡς τὸ α΄, μὴ λέγ' ὧ πόνηρε ταῦτα. des. συνεχῶς τῆ πόλει, ὡς καὶ δέδοικα μὴ ἐκπολιορκήσωσιν αὐτὴν (Coxe, Catalogus codicum manuscriptorum Bibliothecae Bodleianae I, Oxonii 1853, 172 f.).
- 2) im codex Laurentianus S. Marco 314 saec. XV. fol. 1: τοῦ λακαπηνοῦ (von später Hand darüber geschrieben). ᾿Αρχὴ τοῦ ᾱ. ᾿Αγωνία λέγεται ὁ ἀγὼν καὶ τὸ ἀγώνισμα. ἀγωνία λέγεται καὶ ὁ φόβος καὶ ἡ δειλία. ἄγειν τὸ διεξάγειν στράτευμα. des. Ὅτι τὸ ὡς τίθεται ὡς ἐν διηγήσει . . . . . μὴ ἐκπολιορκήσωσιν αὐτήν. Kr.
- 3) im codex Mosquensis 316 (früher 303) saec. XV. fol. 23—77: ἀρχή συν θεῷ τῆς γραμματικῆς γεωργίου τοῦ λεκαπηνοῦ. ἀρχή τοῦ α΄. ᾿Απαγορεύω, τὸ ἀρνοῦμαι. des. Ὠς, ἀνατολή τοῦ ήλίου, καὶ ὁ τόπος, ὁ πρὸς τὴν ἀνατολήν βλέπων, ἡ αὐτή καὶ έώα, ὡς ἀπὸ τοῦ έως. Τέλος τῆς γραμματικῆς τοῦ κυροῦ Γεωργίου τοῦ Λεκαπηνοῦ; abgedruckt bei Matthaei, Lectiones Mosquenses I, Lipsiae 1779, 55 ff. (Die neue Nummerierung bei Sabbas, Verzeichnis zum Inventar der Moskauer Patriarchalsakristei und -bibliothek, Moskau 1858, 56 (russ.).)
  - 4) im codex Marcianus Venetus 486 saec. XV: 'Αοχή σὺν θεῷ

τῆς γοαμματικῆς κυροῦ Γεωργίου τοῦ Λεκαπηνοῦ. 'Αρχὴ τοῦ ἄλφα. 'Ασχολία λέγεται ἡ πολλὴ περί τι σπουδὴ καὶ συνεχὴς ἐπιμέλεια κ.τ.λ. Sic autem desinit: τὸ ὡς. τίθεται καὶ ὡς ἐν διηγήσει τίθεται καὶ ἀντὶ τοῦ ὅτι, καὶ ἀντὶ τοῦ ὅτις 'Αττικῶς, ἐπέκτασιν δηλοῦν, οἶον, οἷ βάρβαροι τοσοῦτον ἐπιστρατεύουσιν συνεχῶς τῆ πόλει, ὡς καὶ δέδοικα, μὴ πολιορκήσουσιν αὐτήν (Anecdota Graeca ed. D'Ansse de Villoison II, Venetiis 1781, 79 Anm. 1 und Zanetti 255). 1)

Nach Peyrons Urteil a. a. O. 35 f. haben wir in den Glossen des Mosquensis nur ein Exzerpt aus den ἐπιμερισμοὶ des Lakapenos vor uns; so finden wir auch das charakteristische γράφειν τὸ συγγράφειν λόγον ἢ ἄλλην τινὰ ἱστορίαν, ὅθεν καὶ συγγραφεύς bei Matthaei 59 wieder. Ich dehne Peyrons Annahme auch auf die andern alphabetisch ordnenden Handschriften aus. Alle enthalten offenbar den gleichen Auszug aus Lakapenos. Das verbürgt, abgesehen von der Nennung des Autors und dem gleichen Titel γραμματική der gleiche Schluß, den der Mosquensis nach Streichung des unsinnigen 'Ως = 'Eως = 'Hώς wie die anderen drei aufweist. Es kann nicht bezweifelt werden: die ἐπιμερισμοὶ des Lakapenos wurden zu einem alphabetisch geordneten Lexikon exzerpiert; der Auszug schloß mit dem Lemma τὸ ὡς. Die verschiedenen Anfänge der vier Vertreter dieser Bearbeitung sind erklärlich: die einzelnen Schreiber haben eignes oder fremdes Gut hinzugefügt, sei es aus Rand- und Interlinearbemerkungen

 <sup>5)</sup> scheint nach der Angabe des Katalogs hierher zu gehören: codex Mutinensis III. A. 16, saec. XV: Georgius Lecapenus de syntaxibus iuxta alphabeti ordinem. Kr.

<sup>6)</sup> enthält vielleicht die Escurial-Bibliothek die γραμματική: Wenigstens führt ein alter Katalog im codex Escurialensis X—I—16 nach Miller, Catalogue des manuscrits grecs de la bibliothèque de l'Escurial, Paris 1848, 333 an: Grammaire de George Lécapène. Miller hat sich nicht die Mühe genommen, alle Nummern dieses alten Verzeichnisses zu identifizieren, sondern bemerkt 232 Anm. sehr bequem: dans le doute je laisserai au lecteur le soin de constater lui-même cette identité! Iriarte, Regiae Bibliothecae Matritensis codices Graeci mss. I (unic.), Matritae 1769, 145 nennt unter des Lakapenos Namen nur das Werk des Synkellos περί συντάξεως.

Nichts anderes als die ἐπιμερισμοὶ in irgend einer Form ist auch die Ἐπλογὴ λέξεων des Lakapenos, welche Gesner fol. 269 ° erwähnt, sowie die Schedae Grammaticae in Meursius' Glossarium Graeco-barbarum, ed. II, Lugduni Batavorum 1614, 534: στροῦμπα. Trochus. . . . Laccapenus in Schedis Grammaticis. ἐλαύνει τὸν στρόμβον, ἤτοι τὴν νοινῶς λέγειν στροῦμπαν ἐπὶ παιδιῷ s. Matthaei 64; dasselbe jedenfalls auch Gregorius Lecapenus De Construct: ἐστέον ὅτι ἄλλο ἐστὶν τὸ βαρβαρίζειν, καὶ ἔτερον τὸ σολοικίζειν. καὶ τὸ βαρβαρίζειν μὲν γάρ ἐστι τὸ ἀμαρτάνειν περὶ μίαν λέξιν, εἴτε περὶ τόνον, περὶ γραφὴν, &c. γραφὴν, ὡς ὅταν τις τὸ πένης διὰ τοῦ ν γράφη, ὀφείλων διὰ τοῦ η γράψαι bei Meursius 419.

in ihrer Vorlage oder sonstwoher, um ihre Arbeit umfänglicher zu machen. Das Fremde kann wiederum aus Lakapenos stammen oder aus anderer Quelle geschöpft sein. Entscheiden wird über den ursprünglichen Umfang der alphabetischen Redaktion, wie über die Herkunft der etwaigen Zusätze erst eine Ausgabe der Briefe und der Erläuterungen in beiderlei Gestalt. Jedenfalls kann man aus dem Mosquensis nicht einmal ein annäherndes Bild der alphabetischen Bearbeitung gewinnen. Vielmehr scheint er aus diesem alphabetisch geordneten Auszug wiederum einen Auszug darzustellen. Darauf weist der Umstand, dass sich unter ζ kein, unter q und τ z. B. nur je ein Lemma findet, auf Willkür auch der Zusatz  $\Omega_S = E\omega_S = H\omega_S$  am Schlusse. Noch weniger kann man aus der willkürlichen Zusammenstellung im Mosquensis ein Urteil über die Leistung des Georgios Lakapenos überhaupt fällen. Und doch ist dies geschehen. Friedrich Ritschl hält in den Prolegomena zu seiner Ausgabe des Thomas Magister, Halis 1832, LXXI f. die Glossen des Mosquensis für eine Anleihe aus der viel umfangreicheren Sylloge des Manuel Moschopulos. Und zwar ist nicht die gedruckte Fassung der Sylloge<sup>1</sup>) für Lakapenos Quelle gewesen, sondern eine integrior sylloga, die noch in Handschriften schlummert; aus ihr ist auch die gedruckte Sylloge ein Auszug. Diese integrior sylloga konstruiert Ritschl, wie LXII ff. zu lesen, aus verschiedenen Werken, deren veröffentlichte Bruchstücke vielfach mit einander und zuweilen mit der gedruckten Sylloge sich decken und doch an manchen Stellen Ausführ-

<sup>1)</sup> Sie ist zweimal gedruckt in folgenden Sammelbänden: 1) DICTIONARIVM GRAECVM cum interpretatione latina, omniŭ, | quae hactenus impressa sunt, copiosissimum. | Collectio dictionum, quae different significatu, per ordinem literarum. | Dictiones latinae graece redditae. | Ammonius de similibus et differentibus dictionibus. | Vetus instructio & denominationes praefectorum militum. | Orbicius de nominibus ordinum militarium. | Significata τοῦ η καλ ως. | Io. Grammatici quaedam de proprietatibus linguarum. | Eustathii quaedam de proprietatibus linguarum apud Homerum. | Corinthus de proprietatibus linguarum. | Verborum anomalorum declinationes pm ordinem literarum. | Herodiani quaedam de encliticis.| Io. Grammatici Characis quaedam de encliticis. | Thomae Magistri eclogae atticorum nominum & uerborum. | Phrynichi eclogae atticorum nominum & uerborum. | Emanuelis Moschopuli eclogae atticarum dictionum nunc primum impressae, etc. Am Schlusse: VENETIIS IN AEDIBVS ALDI, | ET ANDREAE ASVLANI | SOCERI, MENSE DE- | CEMBRI, M. D. | XXIIII. - 2) Thomae Magistri dictionum Atticarum collectio. | Phrynichi Atticorŭ uerborŭ et nominŭ collectio. | Manuelis Moscopuli uocum Atticarum collectio é | libro de arte imaginum Philostrati et scriptis poetarum. | Omnia ex alphabeti ordine electa. | Ex scriptis Aeliani libellus de antiqua ratione in- | struendarum acierum et ductorum militaria ap- | pellationibus. | Orbicius de ordinibus exercitus. | Lutetiae apud Michaelem Vascosanum | Mense Nouembri, M. D. XXXII. (Über diesem lateinischen Titel der entsprechende griechische.)

licheres, manchmal auch Besseres in Erklärung und Beispiel bieten, so sich und jene ergänzend. Ritschls Bausteine waren das Lexikon im codex Parisinus 2562 saec. XIV/XV fol. 239 ·: 'Αγαθον μόνον λεγόμενον (Omont III 6; stückweise abgedruckt in Osanns Philemon-Ausgabe, Berolini 1821, in den Anmerkungen und in desselben Auctarium lexicorum Graecorum, Darmstadii 1824); der Grammaticus Augustanus im codex Monacensis Graecus 499, olim Augustanus, saec. XIII/XV fol. 200: 'Αρχή σὺν θεῷ τῶν περὶ τῆς συντάξεως τῶν ὁημάτων πρὸς τὰ δυόματα, καὶ τῶν άλλως μετὰ προθέσεων ἐναλλασσομένων δημάτων. inc. Άπαγορεύω, τὸ ἀρνοῦμαι, αἰτιατική. des. φανήσομαι, καὶ φανοῦμαι μέλλον (v. Aretin-Hardt V 202; abgedruckt bei Hermann, De emendanda ratione Graecae grammaticae, Lipsiae 1801, 353-420 [Tittmann in den Prolegomena seiner Zonaras-Ausgabe I, Lipsiae 1808, LXXVII nennt die Schrift<sup>1</sup>) geradezu Lecapeni Grammatica]); der codex Mosquensis des Lakapenos; endlich Thomas Magister. Hätte Ritschl die Bemerkungen Peyrons über das Verhältnis dieser Schriften zu dem großen Briefkommentare des Lakapenos gelesen, er hätte vielleicht die Konstruktion der amplior sylloga unterlassen. Vielleicht gehört den έπιμερισμοί des Lakapenos die Stelle, für welche die amplior sylloga geschaffen wurde. Aber selbst wenn diese existiert, kann die Weisheit des Mosquensis nicht auf sie zurückgeführt werden. Denn die amplior sylloga muss zweifelsohne auch alles das enthalten, was in der gedruckten brevior sylloga steht. Mit der gedruckten Sylloge stimmt aber nicht eine einzige Glosse im Mosquensis überein. Und es ist völlig unglaublich, daß Lakapenos in seinen Briefkommentar nur solche Glossen aus der amplior sylloga aufgenommen haben soll, welche in der gedruckten Sylloge fehlen. Völlig unglaublich auch, dass die Mosquensis-Gruppe aus dem Briefkommentar nur die Glossen ausgezogen haben soll, welche Eigentum des Lakapenos und nicht der amplior sylloga entnommen waren; in diesem Falle wäre ja der Mosquensis als Baustein der integrior sylloga zu verwerfen! Lakapenos hat vielmehr mit dem Werke des Moschopulos nichts zu schaffen. Wie er zu den Schriften steht, mit denen der Mosquensis an einigen Stellen übereinstimmt, kann erst nach einer Ausgabe jener wie des Lakapenos entschieden werden. Eine Ausgabe der Lakapenos-Briefe mit den Erläuterungen ist in mehrfacher Hinsicht nicht ohne Interesse. Sie gestattet Einblicke in den Bildungsstand jener Zeit. Sie giebt vielleicht für die Litteraturgeschichte brauchbare

<sup>1)</sup> Die Schrift findet sich auch sonst, so im codex Laurentianus LVII 34 saec. XV/XVI fol. 97 (Bandini II 389).

Andeutungen, vielleicht auch grammatisches und lexikographisches Material. Sie bietet ferner die interessante Thatsache, daß eine Sammlung wirklicher — nicht fingierter, daran wird doch festzuhalten sein — Briefe von einem der Schreiber gleichzeitig kommentiert und jedenfalls zu Schulzwecken verwendet wurde. Für die Eigenschaft als Schulbuch spricht außer den schulmäßigen Erklärungen das häufige Vorkommen der Briefe und der vollständigen oder verkürzten Erläuterungen, bezüglich dessen die vorstehenden Anführungen durch weitere Forschungen in Bibliotheken sicher noch vielfache Ergänzung erfahren werden. Endlich kann diese Ausgabe, selbst wenn Lakapenos in ihr herzlich unbedeutend erscheinen sollte, doch einem Zwecke dienen: das Chaos des Phavorinus entwirren zu helfen, denn dort treffen wir, was schon Bast sah (Schöll II 415) und meine vollständige Vergleichung bestätigte, die Glossen des Mosquensis in Menge. Und diese Aufklärung wäre schon Gewinn genug.

Darmstadt.

Ludwig Voltz.

## Zur Wortbildungslehre des Mittel- und Neugriechischen.

## I. Studie.

Es ist bekannt, daß die romanischen Sprachen mit allerlei Suffixen einen großen Reichtum von Wörtern mit verschiedenen Bedeutungen bilden können, und daß sie zu diesen Suffixen um so mehr ihre Zuflucht nehmen müssen, als ihnen die eigentliche Komposition der Nomina zum großen Teil abgeht. Das Mittel- und Neugriechische besitzt die Fähigkeit der Komposition in hohem Grade (nicht aber ganz in demselben wie das Altgriechische), macht aber doch auch einen ausgedehnten Gebrauch von vielen Suffixen sowohl einheimischen wie ausländischen (cf. meine Einleitung in die neugr. Gramm. S. 179—185), und so erreicht es eine Ausdrucksfähigkeit, die in wenigen lebenden Sprachen ihresgleichen hat.

Um diese meine Behauptung zu begründen, will ich einige Klassen der mit dem Suffix-ιά¹) gebildeten mittel- und neugr. Nomina hier besprechen, wobei auch der oft vergessene Satz, daß das Mittel- und Neugr. nur, als ununterbrochene Fortsetzung des Altgr. betrachtet und erforscht, vollständig begriffen werden kann, zur Ehre kommen wird. Und ebenso wird auch ein anderer Satz klar, daß das Studium des Mittelgr., nur wenn es nach beiden Seiten hin, d. i. nach oben bis an das Altertum, nach unten bis in die Gegenwart, betrieben wird, zu befriedigenden Resultaten führt. Sieht man nämlich im Neugr. solche Nomina durch, wie ἀχλαδεά st. ἀχλάς oder ἀχράς -άδος, κονυζεά st. κόνυζα, μεσπίλεά st. μεσπίλη, μυρτεά st. μύρτος u. s. w. oder wie σπαθεά, δαβδεά, κονταρεά (= Schlag mit einem Degen, Stock, Speer), oder λαδεά, κρασεά, βουτυρεά u. s. w. (= Gestank oder Fleck von Öl, Wein, Butter), so kommt man leicht auf den Gedanken, man habe etwas ganz Abnormes und Neues vor sich. Über die Entstehung dieser

<sup>1)</sup> Die Lautgruppen -1 -1 -2 -2 werden, wenn der Ton auf den zweiten Vokal füllt, im gewöhnlichen Ngr. mit Synizesis einsilbig und ganz auf dieselbe Weise ausgesprochen. Die Behandlung des so entstandenen Halbvokals der Lautgruppe steht mit der Natur des vorangehenden Konsonanten in nächster Verbindung. Darüber habe ich ausführlich in IF. II gehandelt.

Wörter sind nur hie und da vage Vermutungen ausgesprochen. So sagt z. B. E. Curtius, Götting. Gel. Anz. 1857 S. 307, daß diese Endung -ιά, da sie seit der alten Zeit kollektive Bedeutung hat, cf. μαφμαφιά = Platz wo Marmortrümmer liegen, zur Bildung dieser Baumnomina wie κεφατιά, ἀχλαδιά, ἀπιδιά u. s. w. verwendet worden sei. Dann sagt Mullach in der Batrachomyomachie S. 191 "κονταφία κονταφέα vox recentior, ictum designans qui hasta affigitur". Dadurch ist aber selbstverständlich für die Einsicht in die Entstehung dieser Wortkategorien nichts erreicht.

Ja selbst über die Bedeutung derselben wie auch darüber, ob sie verbal oder nominal oder beides sind, erfährt man gewöhnlich von unseren Grammatiken nichts Bestimmtes und Richtiges. Der Grund davon ist, daß man stets mit einigen Beispielen gearbeitet und nicht den Mut gehabt hat, das Material geduldig zu sammeln und darauf seine Beobachtungen zu stützen. Auch meine Sammlungen erheben keinen Anspruch auf Vollständigkeit; denn von dem Reichtum der gesprochenen Sprache wird mir wohl trotz aller darauf verwendeten Mühe und der großen Hülfe meines Freundes Dr. Clon Stephanos vieles entgangen sein. Ich glaube aber, daß das gesammelte Material zu einer sicheren Beurteilung derselben genügen wird. Ich will zuerst die bei den Baum- und Pflanzennamen eingetretenen Formänderungen zu erklären versuchen.

Man kann leicht beobachten, dass die Baum- und Pflanzennamen, mögen sie im Altgr. auf beliebige Endungen ausgehen, im gewöhnlichen Neugr. auf -εά endigen, dass dies aber nicht in allen ohne Ausnahme der Fall ist, cf. ἡ ἀψιθεά st. ἡ ἄψινθος, ἡ κουμαφεά st. ἡ κόμαρος, ἡ καφεά st. ἡ καφά, ἡ κολοκυθεά st. ἡ κολοκύνθη u. s. w., allein stets ἡ ἄγφωστι, ἡ φάμνα, ἡ λεύκα, ὁ φλόμος, ὁ ἀσπάλαθος, τὸ βλίτον u. s. w. Es fragt sich also, 1) warum diese Veränderung überhaupt eingetreten ist, und 2) warum nicht in allen; d. h. welches das Sprachgesetz ist, wonach die Formveränderung in den einen stattfinden muſste, in den anderen nicht.

Es ist schon oben gesagt worden, daß es auf den alten Ausgang dieser Nomina durchaus nicht ankommt; wir müssen vielmehr unsere ganze Aufmerksamkeit der Bedeutung zuwenden. So sehen wir wirklich, daß man da, wo es gilt, die Frucht von dem Baum oder von der Pflanze zu unterscheiden, den letzteren die Endung -εά giebt; z. B. ἀχλάδι—ἀχλαδεά, βάτσινον—βατσινεά, βελάνι—βελανιδεά, μύοτον—μυοτεά, πέρατον—περατεά u. s. w. Man könnte also leicht vermuten, daß die Namen fruchtbarer Bäume und Pflanzen auf diese Weise umgestaltet worden sind. Bei Durchmusterung des Materials bemerkt man

aber bald, daß zwar viele derartige Nomina verändert worden sind, allein auch viele andere auf dieselbe Weise zu der Endung -ɛá gelangt sind, obgleich die durch sie bezeichneten Pflanzen keine oder keine brauchbare und nennenswerte Frucht tragen. Mithin ist es notwendig, daß wir dem Umgestaltungsgesetze eine breitere Formulierung geben, nämlich folgende:

"Die Formveränderung auf  $-\epsilon\alpha$  - $\epsilon\alpha$  ist eingetreten, wenn es galt, den Baum oder die Pflanze von der Frucht, von der Blume, von der Wurzel, von dem Sprofs, von den Teilen derselben u. s. w. zu unterscheiden; sonst bleibt der alte Name intakt, und nur selten und in wenigen vereinzelten Gegenden wird er durch Analogie ähnlich wie die zahlreichen Baumund Pflanzennamen auf  $-\epsilon\alpha$  verändert."

Bekanntlich gehen im Altgr. und besonders in der Kolvý einige Baum- und Pflanzennamen auf -έα aus; diese hat neulich mein verehrter Lehrer und Freund K. S. Kontos, 'Αθηνᾶ III 550 ff. u. IV 279 ff. gesammelt; so ἀπτῆ und spät ἀπτέα, ἀμυγδαλῆ u. spät ἀμυγδαλέα, άπιδέα spät, δαφνιδέα spät, ίτέα, καστανέα und καστανεία spät, κεοασέα und περασία beide spüt st. πέρασος, περατέα und περατία und κεφωνία und κεφατωνία spät, κιτφέα spät, κοκκυγέα, κοκκυμηλέα, κολυτέα und πολουτέα, πρανέα spät st. πράνεια, πυδωνία (sc. μηλέα) und πυδωνέα spät, λυγέα spät st. ή λύγος, μηλέα, μοσέα spät, παλιουσέα spät st. παλίουφος, περσέα, πτελέα, φωδακινέα spät (= duracinum), φοδή und spät δοδέα, σησαμέα spät, σιδέα spät st. σίδη, συκαμινέα spät, συκή u. spät συχέα, συχομοφέα spät, φιλυφέα st. φιλύφα. Ferner waren andere Nomina auf -αία und auf -ία im Gebrauch, cf. ἀγριμονία, άλθαία, άλμαία, ἀργεμονία spät st. ἀργεμώνη Sathas Μεσ. βιβλ. VI S. XXXII, ἀρία, ἀριστολοχία, ἀρτεμισία, ἀρωνία = μεσπιλέα, ἀσκαλία. άσφαραγιά und ἀσφαραγωνιά Theophr. Hist. pl. 6, 4, 2, βουωνία neben βουώνη, έλαία, ζυγία, θαψία neben θάψος, θυΐα neben θέα, θυμβοία neben θύμβρα, θυμελαία, ίξία, κακαλία, καλαμαία, καρπαία, καρπησία, κηπαία, κοιθαία, κυνία, λευκαία -έα, μαδωνία, νυμφαία, ὀνόκλεια, παιωνία, σκαλία σκαμμωνία, σμηρία -έα, σπηραία, συρμαία, φραγία, φυλία, φυτεία; oder auf -ύα, wie καρύα, κωδύα und κωδία und κώδεια, οἰσύα, ὀξύα, spät ὀξέα (cf. Bekk. Anecd. 55, 32 ὀξύη τὸ δένδρον, ἀλλ' οὐκ ὀξέα καὶ ὀξύϊνον), ὀξέα heute in Pontos, ὀστρέα und ὀστρύα, heute wird ὀστοέα in Ophis und Surmena gesagt; σικύα und σικυωνία. Wie das von Phrynichus bezeugte ὀξέα und wie κρανέα st. κράνεια (s. Kontos 'Αθηνᾶ ΙΙΙ 560), κυδωνέα st. κυδωνία, φιλυρέα st. φιλύρα u. s. w., so sind auch wohl viele andere Baum- und Pflanzennamen der Analogie der anderen Synonyma auf -έα schon in der spätgriechischen Zeit und

im Mittelalter gefolgt, und so von ihren Früchten, Blumen u. s. w. deutlich unterschieden; d. h. wie μοφέα — μόφον, συκέα — σῦκον, μηλέα — μῆλον u. s. w. wurde auch καφέα — κάφυον, μυφτέα — μύφτον, ἀχλαδέα — ἀχλάδιον u. s. w. gesagt.

Dieser Prozess der Uniformierung auf  $-\epsilon\alpha$ , der in der spätgriechischen Zeit begann, hat ohne Zweisel seine höchste Entwickelung im Mittelalter erreicht, als die Synizesis noch nicht durchgedrungen war. Dies bezeugen mir diejenigen neugr. Idiome, die auf einem älteren Standpunkt beharrend die Synizesis nicht in derselben Ausdehnung gebrauchen wie wir im gewöhnlichen Neugr. thun und den Ausgang  $-\epsilon\alpha$  von demjenigen auf  $-\epsilon\alpha$  immer noch deutlich unterscheiden; Näheres darüber s. in der II. Studie.

So sagt man also heute: ἀβραμυλεά Somavera und sonst und ἀγοιοβοαμυλεά im Lexikon von Byzantios volksetymologisch als Άβο(α)άμ μηλα st. ή βοάβυλος von βοάβυλον; auf Kreta nennt man jedes Obst δοάβυλα wohl durch Dissimilation st. βράβυλα. Ohne Synizesis wird άγγουρέα (und so auch die übrigen ähnlichen Namen) in Megara, Ägina, Kyme, Pontos, in einem Demos von der westlichen Maina, Leuktra gesagt; ἀγοιαγγουρέα bei Langkavel, Botanik der sp. Griechen, S. 25, und in Gloss ined bei Sathas Meg. Bibl. VI S. XXXII dygioyγουρέα, wo der O-Laut als Kompositionsvokal κατ' έξοχὴν schon seit der späteren Zeit verbreitet erscheint (cf. meine Einleitung S. 339), παραγγουρεά auf Paros, πρικαγγουρεά auf Kephall. Νεοελλ. 'Ανάλεκτα II 318; auf dem westlichen Kreta und Ikaros heißt sie ἀγγουρέ st. άγγουρέα und άγρι(j)αγουρέ, da daselbst die alten Nomina auf -έα heutzutage auf - ε ausgehen; auf Cypern¹) ἀγκουρκά, wo -ρκά lautgesetzlich aus -οεά entstanden ist. ἀγοιμονεά = βούφθαλμον in Byzantios Lex. st. ἀγοιμονία. ἀγκιναρεά st. κινάρα bei Duc. und Langk. 75, ἀντζιναρέα auf Ägina, ἀτζιναρέα in Megara, ἀτζινάρα in Kyme; im westlichen Kreta άγκιναρέ, άγριαγκιναρεά bei Somavera. άγνέα st. άγνος Kor. At. V 172 und auf Skyros, auf Cypern ἀχνεά. ἀγραβανεά Som. = albero die Giudea. ἀθασεά oder ἀχασεά auf Cypern (θάσιον sc. ἀμύγδαλον) und in Livision ἀσσασεά. ἀκηπιδεά Som. = l'albero della galla. ἀκονακεά Duc. ἀπονυξέα st. πόνυζα bei Sathas a. a. O., ἀπονυζία bei Myrepsos, ἀπονυζεά auf Mykonos, Amorgos und im östl. Kreta, ἀμονυζέ im westl. und auf Ikaros, δ κονυξός auf Kythera, Andros, Kyme, κόνυξα auf Paros, κονυζόχορτο auf Naxos, cf. Parnassos V 27; wo die κόνυξαι wachsen, heißt άκονυζεάς st. -ζέας, und im westl. Kreta δ άκονυζές und als Ortsname δ 'Ακονυζές. ἀκρανεά Som. = κρανέα, κράνεια. ἀλαδανέα auf Ägina,

<sup>1)</sup> Alles, was im folgenden vom Cyprischen gesagt wird, ist dem reichhaltigen Buche von A. Sakellarios entnommen,

άλαδανεά im östl. und άλαδανέ im westl. Kreta, άλιάδανος auf Paros; der Ort, wo sie wachsen δ άλαδανεάς, und im westl. Kreta ὁ άλαδανές (λάδανον). ἀλεπουσεά (= φλόμος) im Peloponnes. ἀλισαρεά auf Paros. άλισφακέα, auf Ägina άλισφατσέα und φασκομηλέα, άλισφακεά auf Thera, Rhodos, Leukas, Kerkyra, Leros, Thebä, λιγοσφαπεά auf Naxos, durch Volksetymologie nach ολίγο; άλισφάκα im Pelion, λισφάκι und λισφατσά Kyme, τὸ ἀλίφασιο in Elis (ἐλελί + σφαιος); φασιομηλέα= σφαιο + μηλέα in Megara, σφαιομηλέ und φασιομηλέ durch Metathesis im westl. Kreta, und σπακομηλέ auf Ikaros, φασκομηλεά im östl. Kreta, Andros, Keos, Chios, Seriphos; σφακομηλεά in vielen Gegenden des Peloponnes, φρασχομηλεά bei Langk. 55 (der r-Laut durch Anlehnung an βράζω, da man sie kocht und wie den Thee gebraucht); und φλασμομηλεά in einem ikarischen Iatrosophium; φασμός (st. σφάμος) auf Syros, ἀσφάκα auf Kephallenia Νεοελλ. ἀνάλεκτα ΙΙ 173, σπάκα in Maina, auf Cypern σπατσεά, ἀσφάνα oder ἀσφανεά und καφασεά (σπακόμηλον, φασκόμηλα). άλλουξουνεά = κνίδη auf Rhodos. άλυπία Langk. 84 = τὸ ἄλυπον oder ἀλύπιον. ἀμινέα auf Kythera eine Weinstockart. ἀμπουρχουνεά eine Birnbaumart auf Chios und bei Som. (ἀμπουοκοῦνες). ἀμυγδαλέα noch auf Ägina und Leuktra, ἀμυγδαλεά gewöhnlich und im westl. Kreta und auf Ikaros ἀμυγδαλέ, μυγδαλέα in Kyme und in Megara, cf. Kontos a. a. O. 554 (ἀμύγδαλα). ἀνατολικεά eine Art δαμασκηνεά auf Cypern. ἀντρουκλεά = ἄνδρακλος, ἀνδράχνη ebd. ἀπιδέα cf. Kontos 'Αθηνᾶ III 554, so noch in Leuktra, im westl. Kreta und auf Ikaros ἀπιδέ, ἀπιδεά gewöhnlich, ἡ ἀπία (von primitiv τὸ ἄπιον — ἡ ἄπιος) auf Ägina, ἡ μηλάπια und ἀππιδεά und ἄππη auf Cypern, und ή ἀρκαπποδιά d. h. ἀγριαπιδεά und δ ἀρκάππης und δ μηλάππης und δ γα(δ)ουράππης ebd., ἀgραπιδία in Bova, Pellegr. 32, gewöhnlich ἀγρ(ι)απιδjά; auf die Schreibung τῆς ἀππιδῆς bei Trinch. 298 (1188) ist wohl nichts zu geben, da außerdem ebd. S. 102 ἀγραπιδιάν gelesen wird; ἀγραπιδέα heißt in Leuktra die γκορτσεά und so steht es auch bei Sathas a. a. O. XXXIII. ἀπυρινέ auf Ikaros eine Art ἄκανθα. άρναουττεά = πιπερεά auf Rhodos. άρτακλεά auf Rhodos ein Baum, welcher dem πόμαρος ähnlich ist. ἀσπροπρασεά (= narrubium) auf Kephall. Νεοελλ. 'Ανάλ. ΙΙ 355. ἀσφαραγγιά und ἀσπαραγγιά, σφαραγγέα in Leuktra und (ά)σφαραγγουνιά und σφαραγγιά auf Paros, und σφαραντζέα auf Ägina, σπαραγγιά auf Ikaros, im westl. Kreta ἀσφαοαγγέ, σπαραγγιά auf Kythera; σπαραϊά st. σπαραγιά auf Amorgos (ἀσφάραγος und ἀσπάραγος schon bei den Alten, und ἀσφαραγιά und άσπαραγιά, und άσπαραγωνιά und άσφαραγωνιά). αὐγουλλεά = δ μανδοαγόρας in Livision bei dem alten Telmissos. ἀφροξυλεά, φρουξυλεά in Phthiotis (-ά-]φοοξυλεά) und πουφοξυλεά (= ἀπτῆ). Durch Kontamination von ἀφροξυλεά (als ἀφρᾶτο ξύλο) mit κουφοξυλεά als κούφιο ξύλο ist einerseits ἀφοξυλεά in Leukas und Kerkyra, andererseits κουφοξυλεά in Gortynia und Elis entstanden; die volle Form κουφοξυλέα bei Langk. 32, 44, κουφοξυλαία bei Sathas a. a. O. XXXII und κουφοξυλέα auf Ägina und im westl. Kreta κουφοξυλέ. ἀψινθέα Leo Med. 183, ἀψινθία Doroth. 1797 c, ἀψιθέα in Megara, ἀψιφέα auf Ägina und auf Kythera (nach ἀψηφῶ), ψιφέα in Leuktra, ἀψιφεά in Maina, auf Cypern σαψιφεά, ἀψιθεά gewöhnlich, ἀψιθθιά auf Rhodos, ἀμπισθιά im östl. Kreta, ἀπιστέ im westlichen; daſs an das alte ἀσπέντιον nicht zu denken, und eine einfache Metathesis anzunehmen ist, beweist das ebenfalls kretische πουσούνιο st. (δ)ψούνιον— ὀψώνιον.

βαjωνεά gewöhnlich, βαjωνέ im westl. Kreta (βαΐον). βασιλιπεά auf Cypern = βασιλικον (sc. ώπιμον). βαλανιδέα und βελανιδεά auf Ägina, in Livis., auf Cypern und Paros, βελανιδεά = δοῦς αἰγίλωψ (τὸ  $\beta \varepsilon \lambda \alpha \nu (\delta \iota)$ ; indes auch  $\dot{\eta}$   $\delta \rho \tilde{v}_{S}$  heisst in mancher Gegend  $\beta \varepsilon \lambda \alpha \nu \varepsilon \dot{\alpha}$  und βελανιδεά. βατσινεά in Thessalien, βατσινέ im westl. Kreta, βαβατσινέ auf Ikaros und auf Cypern βαβατσινεά, βατσινέα in Leuktra = συχομορέα (τὸ βάτινον); ή βατία (von ή βάτος) in "Ανω 'Αμισός. βελανεά Traubensorte in Amorgos. βερικουκκέα, βερικοτσέα auf Ägina und in Megara, βερικοτσέα und βερικοτσά in Kyme, von βερίκουκκα (praecocia); χουσομηλέα auf Cypern (χουσόμηλον). βηχανεά bei Langk. 66. βουολέα auf Ägina, βρουλλέα in Leuktra, sonst βρουλλεά und im westl. Kreta βρουλλέ (βρύλλον), und βρύλλες χρυσάφι Pest 112 und βρυλλίδες = οί πλόμαμοι τῆς μεφαλῆς τῶν γυναιμῶν Νεοελλ. ἀνάλ. Ι 397 aus Lesbos; ὁ βρουλλιδές und Ortsname ὁ Βρουλλιδές im westl. Kreta (cf. βρυῶδες = δασῶδες Ήσύχ, von βρύω). βραγέα = ἡ πρασιά in Megara, im Lex.des Byzantios βραγιά = λαχανόφυτον ἢ ἀνθόφυτον μέρος τοῦ κήπου, ebenso in Belbendos άβραjά cf. 'Αρχεῖα Συλλόγου Κοραῆ I 2, 70; auf Samos bedeutet ἀβραjά τὴν ὄχθην oder die Terrasse. βριχεά und δρακοβριγεά heisst τὸ πολύτριχον auf Ikaros. βρουνιές Lesbos, βρυές in Smyrna, ἀβουές in Pelopon. und auf Kerkyra, ὀβουές Konstantinopel, Ägina, Kalavryta und Kephallenia, οὐβουά in Belbendos, έβουές in Leuktra, ἀβοωνιές im östl. Kreta, Andros, Tenos, Naxos, Seriphos, Chios und sonst, ἀβρωνέ und ἀβρωνές im westl. Kreta, άβρουνιές und δβρουνιές in Pelopon. und Leros, άβρουνέους auf Kythera (βουώνη, βουωνία, βουωνίς, βούα). βυσσινέα auf Ägina und in Megara und Leuktra, im westl. Kreta βυσσινέ, im östl. βυγινιά, gewöhnlich βυσσινεά (βύσσινον). γαδουριές eine Traubensorte Amorgos Thumb IF II S. 89. γαζία = ἀκακία in Livis. und in Megara. γαρουφαλεά und γαροφαλεά und καροφλεά bei Langk. 19, γαρουφαλέα auf Agina und in Leuktra; im westl. Kreta γαροφαλέ (γαρόφαλον = garofilo.

garofano) cf. Kor. At. I 252. γκορτσεά, wohl aus κορινθεά sc. ἄπιος, denn auf Ikaros heisst sie κοριθθέ und κορισσέ (d. h. κορινθεά) und πορνιθέ. γλυπυσία Langk. 33. γλυστοεά auf Rhodos st. γλυστοία und dies st. γλυστρίδα, wie es auf Kreta heißt (aus έγκλυστρίς Kor. IV 685); gewöhnlich heifst es ἀνδράκλα = ἀνδράχνη und in Megara dοάχλια. γλωσσοστρουθία Langk. 39. δαιμοναρεά Langk. 52. δαμασκηνέα Geop., δαμαστσηνέα auf Ägina, Megara und Leuktra, δαμασκηνέ im westl. Kreta, δαμασκηνεά gewöhnlich (δαμάσκηνον sc. κοκκύμηλον Kontos a. a. O. III 559). δραμοντεά auf Kephall., δραμοντέ im westl. Kreta, δρακοντία Kyme, πρακοντιά in Epirus, Pandora IX 215 (durch Anlehnung an παρα?), δρακόχορτο in Kerkyra, Andros, Tenos, Paros, φειδόχορτο (δρακο = φειδο) in Phthiotis (δρακύντιον), φειδεύντωμα in Livision. ἐλαία, so noch auf Ägina, in Megara und in Leuktra, sonst έλαιά, im westl. Kreta und Ikaros έλαί; so auch ἀγοελαιά, χαμολαιά, μηλολαιά, δρακολαιά, χονδρολαιά, τσουνολαιά, βαϊλαιά = βαΐα έξ έλαίας κλάδων Livis., δαμνολαία in Megara = ὁ καρπὸς τῆς δάφνης.

έλινεά auf Cypern, cf. Sakellar. ἐρεικεά auf Skyros. ἐρειτσεά und έφεικος und έφείκα und γεφείκα auf Cypern, δ έφεικας auf Kreta, ή έρεικα auf Rhodos, φείκα auf Naxos, Paros, φείκι und ἀφείκι auf Kephallenia (ἔρειξ); ἐρεικεάς der Ort wo sie wachsen (wie πευκεάς u. m. a.). έρινεά st. έρινεός Som. und auf Paros und in Epidauros Limera, έρινός im Amorgos, ἀρινός in Kyme, ὀρνός auf Keos, Syros, Andros, Megara, Agina, ὀονέ st. ἐο(ι)νέα im westlichen Kreta und ὄονος ebd. (d. h. έρινος augmentativ) und δ έρινας auf Thera, δρνιό auf Syme, δρνέλλα in Mylopotamos Kretas, wo die Frucht δ δονεός heißt. Aus der Form ὅλυνθος ist das äginetische ἀσκόλυθας (ἀσκο + ὅλυνθος), das kytheräische Elvogog (cf. meine Einleitung S. 104 Anm.) und das leuktr. έλυτζος, ἀγοιόλυτζα entstanden; aus der Form ὅλονθος das rhod. ἄλοθθας, ἀλόθθι, λόθθι, und das lerische λοθθιάζω und das symäische λόττι und λοττιάζω; in Leuktra ἀγριοσουκέα. ἐτιά Som., ἐτέα Langk. 93, έτέ im westl. Kreta, ἀδιά und ἀτιά auf Cypern, οὐτιά (d. h. ὀτιά) im Maced., νοτιά (an νότος angelehnt) auf Rhodos (ἐτέα). ζυγία Theophr., ζυγέα Myrepsos, ζυγιά heute in Karien und Lykien, Parnassos V 31. θοιλλαππέ und χοιλλαππέ heisst auf Ikaros eine Birnbaumart (θοιλλ-·ἀπία). Θυμελαία Langk. 86. ἐξία ebd. 77. μαβαλλαφεά eine Pflanze in Macedonien, cf. Άρχεῖα τοῦ Συλλόγου Κοραῆ Ι 2 S. 33. κατσσέα in Leuktra, sonst καϊσσεά, eine Aprikosenbaumart (καϊσί). κακαβία und -βέα Langk. 93. καλαμέα Langk. 124 und Eustath. 118, 47 καλεῖ τὴν καλάμην ὁ πολὺς ἄνθοωπος καλαμαίαν (zu schreiben -μέα). So heisst heute nicht nur der Getreidehalm (ή καλάμη, auf Cypern ἀποκαλάμη, d. h. ἀπο(= ύπο)μένουσα, ὑπολειπομένη καλάμη und in Livis. ἀποκα-Byzant, Zeitschrift II 2.

λαμεά genannt), sondern auch die Pflanze κάλαμος; in Leuktra καλαμέα und auf Agina und in Megara, wo auch σιταρήσια, ποιθαρήσια καλαμέα, in Kyme καλαμίθοα; im westl. Kreta καλαμέ (κάλαμος καλάμη); der καλαμεών heist heute δ καλαμεώνας und δ καλαμεάς καλαμές und δ καλαμώνας in Livision. καπνέα auf Ägina und in Megara, μαπνία Som.; heute auf Ikaros und im westl. Kreta μαπνέ, auf Cypern μαπνεά τὸ φυτὸν τοῦ μαπνοῦ und in dem ikarischen Iatrosophium τὸ χόρτον τὸ λεγόμενον καπνίαν, καππαρεά Som. und Ortsname auf Syros, sonst μάππαρι(ς), auf Cypern μαππαριά und τὸ μαππάριν. μαραυσιά = sorbus domestica Deffners Archiv 102. μαραππιδέ auf Ikaros und im westl. Kreta, μαραπιδεά im östl. Kreta eine Birnbaumart. καοπουζέα auf Ägina und in Megara, καοπουζεά, im westl. Kreta μαρπουξέ (μαρπούξι). μαστανέα, über die Entstehung des Wortes cf. Kontos a. a. O. 550, καστανέα im Leuktra und auf Ägina und in Megara, im westl. Kreta μαστανέ, sonst μαστανεά (μάστανον). μαρουπεά und χαρουπεά, im westl. Kreta χαρουπέ und ξυλοκερατέ (χαρούπι = ξυλοχέρατου). χαρέα ist oben erwähnt, δ Καρέας als Ortsname in Zakonien bei Deffner a. a. O. 178, im westl. Kreta und in Ikaros h καρέ, sonst ή καρεά und καρυδεά und in Leuktra καρυδέα (κάρυονκαρύδιον). κατσαρέα in dem erwähnten ikarischen Iatrosophium. καφασιά auf Cypern = έλελίσφανος. κεατιά = έχινόπους auf Syme. κεδοία Langk. 98 (κέδρος', τσενδρός auf Ägina, τσεδρός in Megara, δ κέφδος im westl. Kreta, κερδές st. κερδέας auf Klaudos = κερδών. κεοασέα cf. Moeris: κέρασος το φυτον 'Αττικώς, κερασία Έλληνικώς. κεοασέα in Geop. und in Leuktra, τσερασέα auf Ägina und in Megara, κερασέ im westl. Kreta, κερασσά im östl. und άγριοκερασσά, und δαφνόκερασσά; gewöhnlich κερασεά (κεράσιον); δ κερασώνας. κερατέα, κεοατία und περατωνία bei Kontos a. a. O. 557, περατσέα in Megara, ξουλοκερατσέα auf Ägina, άγριο κερατέα und ξυλοκερατσέα in Leuktra, Κερατέα Ortsname in Attika, περατέ im westl. Kreta, περαθεά im östl., ἀρχοτερατσιά (durch Metathesis st. ἀγριοχερατιά) auf Cypern (χεράτιον). κεχοεά (κέγχοος - κεχοί). κισσαρεά und κίσσαρος δ κισσός auf Epirus. κιτρέα Aëtius I 18, 8, τσιτρέα auf Ägina, κιτρέα in Leuktra, κιτριά in ABC der Liebe 8, 4 und sonst gewöhnlich, zuros im westl. Kreta (πίτρον πίτριον); πιτρομηλεά = νεραντζιά auf Cypern. πληματεά und κληματαρέα auf Ägina und Leuktra; in Megara περγουλέα d. i. περιβολέα, sonst κληματαρεά; κληματσεά auf Cypern; im westl. Kreta κληματαρέ und πρεββατίνα, auf Rhodos πριαττίνα. πλιθθαρπά = πριθή Cypern, im westl. Kreta κριθαρέ = der Ort, wo die κριθαί gedeihen. ποπιομηλεά = βαμβαπεά auf Cypern. πολλεά und άγκαθοπολλεά eine ἄκανθα, deren Harz κόλλα genannt wird, im westl. Kreta κολλέ. κο-

λοκεά = κολοκύνθη auf Cypern und κουλκουθεά in Livision. κολυμβατία Langk. 90. πορομηλεά, πορομπηλέα auf Ägina, in Megara und in Leuktra, und ἀγοιοπορομηλεά (πορόμηλον). πονναοπά (πόνναοα) auf νποοτσεά. πουδέα Duc. = πωδία, πώδεια. πουπουβαjά = βούφθαλμον auf Leros. κουκουβιά Som. κουκουμαρεά Som. κουμαρεά, in Megara und in Leuktra πουμαρέα, πουμαρέ in Mylopotamos (πούμαρου). πουναπεά (πουνάπιν = ζίζυφον) Cypern. πουοβουλεά. woraus auch alban. κουοβουλέ. κουομαδέα in Megara und auf Agina, sonst κουομαδεά und χουομαδεά Som. und heute (πουομάδες = φοίνικες). πουρτουνεά (δένδρον τοῦ δητινελαίου) Cypern. πουσσανεά = τερέβινθος in Livision. πρανία Langk. 36, πρανεά Deffner a. a. O. 101 (πράνεια), Kontos a. a. O. 560. ποεμασταρεά (= σσχη έπι σταφυλών) und πληματαρεά. κυδωνέα und κυδωνία Kontos a. a. O. 561 τσυδωνέα auf Ägina und Megara und κυδωνέα Leuktra, νεά sonst (κυδώνιον se. μῆλον). κυπαρισσιά Som. auf Cypern κυπαρισσεά und κυπαρκά und δ κυπάρισσος, δ πυπαουσσιώνας und πυπαοισσές im westl. Kreta. πυπερεά und πύπερη (= κύπειοος) und δ κυπερώνας auf Chios. λαγοκοιμητιά Langk. 69 und heute in Athen. λαθουρέα in Megara, λαθουρεά im östl. Kreta, λαθύρι auf Kephall. λαπαθεά und δξυλαπαθεά = λάπαθου und im westl. Kreta λάμπαθον; auf Kerkyra, Leukas, Kephall., Kalavryta λάπατον, δ λαπαθές in Mylopotamos; in Areopolis und in Leuktra der Maina λάπασο, was an die Umwandlung des & in o bei den alten Lakonen erinnert. λαχαναομεά (= κοάμβη) Langk. 27. λεϊμονεά und λεμονεά, λεμονέα auf Ägina, λειμονέα in Leuktra und in Megara, λεμονέ im westl. Kreta (λεμόνι). λεοντομαρεά Langk. 36. λεποντία auf Ägina, sonst λεπουντεά und λοπουντεά und λοβοδεά = ἀτράφαξις χουσολάχανον. λευκέα spät = weißer Flachs. λεφτομαρεά und λεφτομαρυδεά (λεπτομάρυον). λιναρεά sowohl die Pflanze wie der Ort, wo λινός wächst. λουβεά = φασολεά auf Cypern (λουβίν = φασόλιν). λουπινέα in Leuktra, λουμπινεά im östl. Kreta (= θέρμος), λουμπινέ im westl.; τὰ λούπινα auf Ägina, λουμποῦνοι auf Keos, λουμπῖνοι auf Tenos, Andros, λουμπινάρια in Smyrna (lupinus). λυγέα und ή λυγῶνα in Leuktra (λύγος), und λυγωνέα auf Ägina; λυγαρεά gewöhnlich und im westl. Kreta ή λυγαρέ und δ λυγαρές (= der Ort, wo sie wachsen) und Ortsname δ Λυγαρές; άλυ(γ) εά auf Cypern und λυαργεά in Livis., und ἀργαλεά auf Lesbos durch Metathesis aus  $\lambda(v)\gamma\alpha\rho\varepsilon\dot{\alpha} = \dot{\alpha}\lambda\gamma\alpha\rho\varepsilon\dot{\alpha} - \dot{\alpha}\rho\gamma\alpha\lambda\varepsilon\dot{\alpha}$  Neoell. 'Avál. I 394; λυγωνεά in Ägium (nach δοδωνιά, ζωνιά). λωβαδέ auf Ikaros eine Birnbaumart. μαγγουτεά in Maced, und sonst = νάοθηξ. μακεδονησιά Langk. 37; gewöhnlich heifst μακεδονήσι = macedonensium (sc. σέλινον) cf. Sophocles, Lex. S. 728; dasselbe Suffix haben wir auch

sonst, cf. αρέας oder δέρμα αἰγήσιο, ἀλογήσιο, ἀρνήσιο, βουϊδήσιο, βουνήσιος (Passow 522), γαϊδουρήσιο, γουρουνήσιο und χοιρήσιο, καπρήσιος, καμπήσιος, καραβήσιους in Livis., κουνελλήσιο, λαγήσιο, μουλαοήσιο, παιδιακήσιος, παλληκαρήσιος, παζαρήσιος, πελαγήσιος, ποταμήσιος, ποοβατήσιο, τραγήσιο (besonders auf Chios) u. s. w.; διακονιαρήσια ημέρα d. h. Bettlertag von διακονιά, διακονιάρης heisst in Pelion der Tag, an dem die Sonne warm scheint, wie z. B. im März, und die Bettler sich auf dem Boden hinstrecken, um sich zu wärmen; cf. indes auch πλωρήσιν Apocop. 328, das an πουμνήσιον erinnert, und Herodian Η 515 ζευγίσιον χαρίσιον. μανταρινέα auf Ägina und in Leuktra, sonst μανταρινεά (μανταρίνι). μαρωδιά Langk. 37, 74. μαστιχεά (μαστίχι oder μαστίχα). μαυραγκαθεά und im westl. Kreta μαυραγκαθέ. μελέα (= μελία) Som., heute, soviel ich weiß, μέλιος und augmentativ δ μέλε(γ)ας. μελουφεά Langk. 42. μεφσινεά (= μυφσίνη), μεφσινέ auf Ikaros, αγοιομερσινεά und μερτινεά Som. aus sp. μυρτίνη; μερτιά schon in Apocopos 491 (= μύρτος, μυρτία schon bei Hesych.); auf Kephall. sagt man noch μυρσίνη, auf Chios μυρσεά, Νεοελλ. 'Ανάλ. Ι 102 (aus μερσίνη und μερτιά) (μύρτα und μερσινόκουκκα). μεσπιλεά (μεσπίλη), μεσπιλέα bei Sathas a. a. O. S. XXXI, auf Cypern μοσφιλεά (an -φύλλα angelehnt); μόσφιλα st. μέσπιλα sagen die Cyprier und die Pontier; schon zur Zeit des Moschopolus war das Wort aber ziemlich entstellt, cf. de Sched. 65 μέσπιλον τὸ κοινῶς μούσπουλον; die Erscheinung des O- und U-Lautes in der Nähe von Labialen hat nichts Befremdendes, cf. meine Einleitung S. 105 ff. Durch türkischen Einfluß (muchmula) ist wohl die Form μούσμουλα μουσμουλεά st. μούσπουλα μουσπουλεά entstanden; durch Synkope des I-Lautes sind die Laute πλ zusammengefallen und zu κλ geworden (cf. τλ-κλ, σεῦτλον - σεῦκλον, τ(υ)λιγάδι — κλιγάδι, έξαντλῶ — έξαγγλῶ u. s. w.), daraus μεσκλεά auf Tenos, μουσκλεά auf Kreta, wo auch ein Dorf Μεσκλά heißt; und durch Anaptyxis μεσκουλεά auf Naxos; die Form νεσπλεά auf Kerkyra und νεσπουρεά auf Chios sind wohl von dem italienischen nespola angesteckt. μηλέα noch in Leuktra, Megara und Ägina (daraus der Familienname δ Μηλέας in Leuktra), μηλέ im westl. Kreta und auf Ikaros, μηλεά sonst (μῆλον); ἀγοιομηλέα auf Ägina, χουσομηλεά und auf Rhodos χρουσομηλεά und γλυκομηλεά ABC der Liebe 102, 5, 'Αγοιμηλία Ortsname Trinchera 81 (1057), γα(δ)ουφομηλεά Cypern u. s. w. μιγδινεά δένδοον οὖ δ καρπὸς μίγδινα Cypern. μιλικουκκουδεά = μελικοκκέα in Livis. μορέα cf. Kontos a. a. O. S. 563 und συκομορέα ebd. (μόρα), ξινομουρεά Deffners Archiv 101, μουρέα in Leuktra und daraus δ Μουρέας ebd.; μουρέα auch auf Ägina und in Megara; μουρνεά im östl. Kreta, μουρνέ im westl. und Dorfname ή Μουρνέ und of Μουρνές,

von  $\mu \delta \rho(\iota) \nu o \nu - \mu o \nu o \nu o \nu$ , cf.  $\beta \alpha \tau \iota \nu o \nu - \beta \alpha \tau \sigma \iota \nu o \nu c \alpha$  neben δ βάτος. In Trinch. S. 491 (1281) steht: δ πρήντζης τῆς 'Αμουρέας, dasselbe auch S. 497 (1290), und auf S. 499 (1291) τῆς ἀμουρέας. μοσκοκαρφεά Parnassos V 17, μουσκοκαρφεά auf Cypern und μουστοκαρφεά in Livis. (μοσκοκάρφι). μπαμπακεά sowohl die Pflanze als der Acker, μπαμπατσέα auf Ägina und in Megara, μπαμπακέα in Leuktra, παμπακεά auf Rhodos und Cypern, da daselbst μπ ντ im Anlaut nicht ausgesprochen werden (μπαμπάκι). μπουρνελλεά und μπρουνελλεά, in Leuktra μπουρνελλέα, und im westl. Kreta μπουρνελλέ (prunella). μυστία schon bei Hesych. und heute in Kyme μουστία, μυστεά gewöhnlich und im westl. Kreta μυρτέ, auf Cypern μερτεά, in Athen σμεφτεά (μύφτα), μουφτέα in Megara; μέφιχας auf Kythnos und Μεοιχεά, Ortsname bei Monembasia, und ἀρμυρίχα und ἀρμύριγγας auf Kephallenia und Kerkyra, und μυρικιά bei Som. und μυρ(ι)χεά in Macedonien und μερίκα und μερούκα auf Cypern, und της μυρισγίας τὰ ἄνθη neben τῆς μυρίχης in dem erwähnten Iatrosophium aus Ikaros gehen auf μυρίκη zurück. μυστικεά Som. νεραντζέα auf Agina und in Leuktra, in Megara νερατζέα und Duc., sonst -εά, νερατζέ im westl. Kneta (νεράντζι). νηρία Langk. 46. νοκερία ebd. 34. νωνέα ebd. 48. ξανθοφανία ebd. 58. ξανθία ebd. 82. ξυλοκασία ebd. 88. όστούα ebd. 96, όστοέα in Ophis und Surmena des Pontos. όξυά, όξέα in Pontos Πλάτων VI 92 und Leuktra, όξεά Passow 127, und sonst, im westl. Kreta ὀξέ. ὀχοέ sowohl auf Ikaros als im westl. Kreta eine Birnbaumart, wohl aus ὀγχνέα (ἄγχνη). παζιά Duc. = σεῦτλον. πασκαλέα auf Ägina und Megara und in Leuktra, sonst πασκαλεά und ἀγοιοπασκαλεά. πεπονέα auf Ägina, Megara und in Leuktra, sonst πεπονεά, πεπονέ im westl. Kreta (πεπόνι). περδικεά = τὸ ἄγοιον κάοδαμον Duc. περσωνακιά Langk. 76. πιπερέα auf Agina, Megara und in Leuktra, sonst πιπερεά und in Makedonien πιπιρεά, πιπεοέ im westl. Kreta. πιστακεά und φιστικεά (πιστάκι), cf. auch bei Herodian II 428 πιστάκια βιστάκια και ψιττάκια! πιτυά und ἀνοιοπιτυά Som. (= πίτυς). πομελιδεά und πομιλιδεά und πολεμιδεά auf Cypern (πομιλίδια = μέσπιλα). ποντικεά Langk. 3 und auf Kreta. ποονικεά (Χίος) = συκέα ἐπὶ τῶν τοίχων. ποοτοκαλέα in Leuktra, Ägina und Megara, sonst πορτοκαλεά, im westl. Kreta πορτοκαλέ (πορτοκάλι). πρασιά schon im N. T. = Beet (πράσον), πρασέ im westl. Kreta, und Dorfsname δ Πρασές. πρινεά und πιρνεά Duc., gewöhnlich δ ποΐνος, τὸ ποινάοι; περνάοι auf Paros, ποιναρέα und περνάοι auf Agina und in Megara, περνάρι und περναρεά auf Kephall., πουρνάρι auf Leros; ὁ πρινές und ὁ πριναρές = πρινών im westl. Kreta, περνεά und δ ποῖνος auf Cypern, φούγανον und φουγανέα in Leuktra.

προβατεία Langk. 57. προυνεά Duc. (προῦνον) und in dem erwähnten Iatrosophium aus Ikaros = μπουρνελλεά. ὁεβιθέα auf Agina, Megara und in Leuktra, sonst ὁεβιθεά und im westl. Kreta ὁοβιθέ; ὁοβέτια auf Amorgos an ὄφοβος — φόβι angelehnt; auf Paros und sonst φεβιθεά (von ἐρέβινθος — ρεβίθι), ἀρβίθθιν und ἀρβιθθεά auf Rhodos, το βρίθι und ή βοιθεά in Kastellorizo Παρνασ. II 883; bei Hesych. werden verschiedene Formen dieses Wortes erwähnt, λέβινθοι, ἐρέβινθοι, γάλινθοι, γέλινθοι, γέρινθοι, δάβινθοι; von diesen kennen wir heute nur ἐφέβινθοι. φοδαφινεά in Trapez. von φοδάφινα = δαφνοπερασεά, Deffners Archiv 259. δοδέα Ortsname in Μουσείου Σμύονης 1880 S. 135, δοδεά und δοδωνεά = δοδη; in Megara, auf Ägina und in Leuktra δοιδέα, δοιδά st. δοδεά durch Epenthesis in Areopolis der Maina, δοδαρέ im westl. Kreta; cf. Kontos a. a. O. 570 (δόδον). δουπακεά auf Kreta = ή μικοά  $\delta \varrho \tilde{v}_{\mathcal{S}}$ .  $\delta \omega \gamma \delta \varepsilon \acute{\alpha}$  und  $\delta \omega \gamma \delta \acute{\varepsilon}$  im westl. Kreta,  $\delta \varrho v \delta \varepsilon \acute{\alpha}$  auf Paros = Granatbaum (δωνδι δοιά). δωδακινεά -νέα Myrepsos bei Duc. -νέ im westl. Kreta, δωδατοινέα auf Ägina und Megara, δωδακινέα in Leuktra (δωδάκινον = duracinum); die ältere Form δωρακινέα ist noch in δουοακνεά zu erkennen in Siatista und δροκνεά in Belbendos. σαβινεά Som. σαλβεά Langk. 55. σαουλλεά = salva έλελίφασκος in Livis. σαυτοία Langk. 57. σιγδινεά (σίγδινα) auf Cypern. σικυά Langk. 25. σκαμμωνία ebd. 53. σκλινικεά auf Cypern (σκλινίκι = βροῦλλον). σμιλακία bei Langk. 110, in Thracien, Macedonien und Lakonien τὸ σμιλάγγι. σπαρτεά Som. στραβορεά auf Naxos von στραβόρι, eine Art Birne mit στοαβήν οὐοάν. στοοβιλεά und ἀγοιοστοοβιλεά (στρόβιλος). συκαμινέα Kontos a. a. O. 573, συκαμνεά auf Cypern, Thera, Amorgos, Kephall., Kalavryta; σμαμνεά auf Paros und Naxos (συκάμινον); Συκαμινεά Ortsname auf Syros. συκεά, τῆς συκέας Trinch. 518 (1181), σκεά in "Αγιος Βασίλειος und Σφακία Kretas und auf Naxos; σουτσέα und ἀραμποσουτσέα in Megara und Ägina, σουκέα, λειανοσουκέα, χονδροσουκέα, άσπρο- μαυρο- καστανοσουκέα und άσκαδοσουκέα st. Ισχαδοσυκέα in Leuktra, σουκέα und συκέα bei Trinch. 518 (2181) und heute in Terra d'Otr., σουκία und αγοιοσουκία in Bova, Συπεά Ortsname auf Syros und sonst. τζανεφέα in Leuktra sonst τζανεοεά, τζανερέ im westl. Kreta (τζάνερα). τζαρνταλουδεά Som. τζιτζυφέα Langk. 13 und auf Ägina und in Megara, -φεά gewöhnlich (τζίτζυφα = ζίζυφα), τζιτζυφέ im westl. Kreta und Dorfsname δ Τζιτζυφές; auf Cypern noch das ursprüngliche ζιζυφεά. τραμιθεά, τραμιθέ im Mylopotamos Kretas und ἀτραμιθεά im östl. Kreta, τετραμιθεά und τρανταμιθεά (nach τετρα-τρ(ι)αντα-) ebd., τετραμιθέα bei Sathas Μεσ. βιβλ. VI S. XXXII, τραμιθεά in Agion, πετραμιθεά (nach πέτρα) im westl. Kreta, ἀνδραμιθεά (nach ἄνδρα-) auf Naxos, ἀρταμίθθιν in Livis., auf

Rhodos δαμιθεά; τοεμιθεά oder τοιμιθεά und τοουμιθεά auf Cypern (τερέμινθος und schon bei Nikander Theriaka 844 (an τρέμω angelehnt?) τρέμινθος, woraus τράμινθος, τραμινθεά u. s. w.). τρανταφυλλέα auf Ägina, τριαθαφυλλέα in Megara und Leuktra, τριανταφυλλεά ABC der Liebe 8, 5, und τριακονταφυλλεά Duc. (τριαντάφυλλον). τρικουκιεά auf Rhodos und ἀνδοικουκιεά auf Kreta. τσαπουονεά Deffners Archiv 103. τοικουδεά (τοίκουδα) auf Chios und sonst und τοικουρέα Langk. 80. φασουλλέα auf Ägina, Megara und Leuktra, sonst φασο(v)λλεά und ἀγοιοφασο(υ)λλεά, im westl. Kreta φασουλλέ und ἀζογυροφασουλλέ (φασούλλι — φασόλλι). φιλυρέα schon bei Theophr. Hist. Plant. I 9, 3, Kontos a. a. O. 574 und Langk. 18, gewöhnlich φιλουφεά und φλαμουρεά, φιλερέα Som., φελουρία Suidas. φινοκαλεά, und im westl. Kreta φινοπαλέ st. φιλοπαλία ein Strauch, wovon man Besen macht (cf. φιλοχαλῶ = kehre und φιλοχαλία das Kehren bei den sp. Griechen). φιτιλέα Langk. 61. φλασκέα (φλασκί). φοινικεά (nicht φοινική cf. Kontos a. a. O. 570), Νεοελλ. 'Ανάλ. Η 388 und sonst, auf Cypern φοινίκιν, Ortsname auf Syros und auf Kreta δ Φοινικεάς. φουντουκεά und φιντικεά, φουντουτσέα auf Ägina = λεπτοκαρύα (φιντίπια türk, fendek). φραππεά (φράππες), φτελεά (πτελέα), nicht φτελή, Kontos a. a. O. 570. χαμοκερασεά Myrepsos und heutzutage (χαμοκέοασα). χαμομηλέα auf Ägina, sonst χαμομηλεά = χαμαίμηλον (Papyri Graeci Leemann II 41). χαχομηλεά auf Cypern (χαχόμηλον). χελιδονία Langk. 29 und in dem ikarischen Iatrosoph.: τὸ βοτάνι τῆς χελιδονιᾶς.

Man hat gesehen, dass der Uniformierungsprozess nur in einigen von den angeführten Beispielen, nicht überall durchgedrungen ist, ef. ἀγκιναρεά und ἀγκινάρα, ἀκονυξεά ἀκονυξέ und ἀ]κόνυξα, ἀλαδανεά und ἀλάδανος, ἀλισφακεά und σφάκος, ἐρινεά und ἐρινός, λαθουρεά und λαθούρι, λαπαθεά und λάπαθον, λουμπινεά und λούμπινας, βατσινεά und ὁ βάτος, ἡ πρινεά und ὁ πρῖνος u. s. w. Denselben Prozess kann man in vielen Nominibus beobachten, von denen ich noch folgende anführen will:

ἀρρόσιλλα und ἀρροσιλλεά auf Cypern. ἀσκελλέα in Leuktra, auf Chios σκέλλα und in Livis. ἀσκέλλα (σκίλλα). ἀγκάθα, auf Cypern ἀγκάθθιν ἄγκαθθος st. ἄκανθα (cf. meine Einleitung S. 433 Anm.), acáthi und agatti in Unteritalien (Pellegr. 127) und ἡ ἀγκαθεά, ἀγκαθεά in Leuktra, ἀγκαθεί im westl. Kreta. ἀγκαραθος und ἡ ἀγκαραθεά; im westl. Kreta ἀγκαραθεί; ὁ ἀγκαραθείς und ἀγκαραθεώνας. ὁ ἀγκίσσαρος (= κίσσαρος) und ἡ ἀγκισσαρεά, ἀγκισσαρεί im westl. Kreta, und auf Kythera ἀκέσσαρος. ὁ ἀγκούτσακας und ἡ ἀγκουτσακεά, in Kyme κότσυκας. ἀξό(γ)υρος (bei Langk. 76 findet sich die ältere und echtere Form ὀζό-γυρος aus ὄζω und [ἀνά]-γυρος, als der ὄζων, stinkende), ἀζόγυρος in Leuktra, daraus

άζόγερας in Megara, άζόγουρας auf Agina mit der alten Aussprache des v als ov, und ebenso in Megara ἀζόρουρας, ἀζόγυρας in Argos, Otylos, Zakynthos, Patmos, Kreta; τὸ ἀτσόγεφο Kephall.; ἀζωχυφέα (schr. ἀζογυφέα) bei Duc. aus Myrepsos, und heute auf Kreta ἀζογυρεά und im westl. ἀζουρέ; ὁ ἀζογυρές, der Platz, wo sie wachsen und Ortsname. (ἀ)σφόδελας, auf Chios σφόδελας und in dem ikarischen Iatrosophium τῆς σφοδίλου; heutzutage ἀσπόφυλλας auf Ikaros (die Lautgruppe σπ st. σφ lautgesetzlich auf Ikaros wie auch im Pontos und auf Kythera, und der Ausgang -φυλλας st. -δελος volksetymologisch nach φύλλον, daraus ist das ebenfalls ikarische ἀσπόθυλλας entstanden, da φ und θ daselbst häufig verwechselt werden); ἀσφερδούγλι und ἀσφέρδουγλας auf Kephall., ἀσπόραιλλας auf Rhodos, ἀσφεντιλεά im östl. Kreta und ἀσφεντιλέ im westl. (ἀσφόδελος). ἀσφενδαμνεά und δ ἀσφένταμος (= σφένδαμνος), δ ἀσφενταμές und Ortsname δ Άσφενταμές auf Kreta; σφονταμινεά Φιλίστ. III 539 auf Cypern und σκόνταμνος oder σφόνδαμνος ebd., σκενταμνέα in Leuktra und auf Kythera ἀσκένταμος. ἀχλαδεά und ἡ ἀχλάδα auf Kreta und Kythera (=  $\alpha \gamma \rho \alpha \beta$ ); die Form  $\alpha \gamma \rho \alpha \delta \nu \nu$  mit  $\rho$  ist noch im Pontos üblich; ἀχλαδέ in Mylopotamos und δ ἀχλαδές. βικία bei Langk., δ βίκος auf Kreta. τὸ βότανον und τὸ βοτάνι(ον) gewöhnlich st. ή βοτάνη, auf Syros ή βοτανεά. βοωμοχορτεά auf Naxos eine stinkende Pflanze. δαφνέα und δαφνιδέα in Bova, Δαφνέ und δ Δαφνές Ortsname im westl. Kreta, auf Rhodos δάβνη; sonst δάφνη, in Boya auch dάφλη und in Nauplia δάφη. δενδρολιβανέα auf Agina, sonst δενδρολιβανεά und τὸ δενδρολίβανον, ἀντρολιάνος (nach ἀνδρα-) in Rhodos. ζαχουλεά auf Kerkyra, ζοχέα in Leuktra, σόχχος auf Cypern, ζόχος auf Chios und Lesbos, ζοχός auf Kephall. und in Athen, τσόχος auf Kreta, τσοχός auf Leros, ἄτσιχας auf Naxos und Kythnos (= σόγχος). θαψία Langk. 41, δ θάψος und θάψες in Kyme. θυμαρεά auf Kephall., sonst θυμάρι und θύμος und δ θυμαρές = θυμών im westl. Kreta; θύμπουρον in Pontos Πλάτων VI 312 geht auf θύμβοα zurück. πολοπασέα in Leuktra, sonst κολοκασεά und τὸ κολοκάσι und im östl. Kreta τὸ κολοκάτσι. κνιδέα in Oenoë von Pontos Πλάτων VI 89, κινθέα und κουνδέα in Trapez. st. κνίδη Oekonomides 27, und durch eine mir unerklärliche Umwandlung des zv in πο ist ποίζα in Areopolis (daraus ποιζώνει τὸν ἄνθοωπον) entstanden; κλιγέα auf Ägina, sonst ἀγκινίδα auf Kreta, ἀτζινίδα in Megara, gewöhnlich τσικνίδα oder τσουκνίδα; τσικνίθθες oder τσικνίδες und σκνίθες auf Cypern. κολοκυθέα in Leuktra, gewöhnlich κολοκυθεά, κολοκυθθεά (θθ aus νθ) auf Rhodos, νεφοκολοκεά auf Cypern; die Frucht heifst τὸ κυλοκύθι und augmentativ ή (μεγάλη) κολοκύθα, die auch ξερή oder κόκκινη κολοκύθα genannt wird. κουκκουναρέα, so in Megara und auf Agina und in Leuktra, im westl. Kreta μουκκουναρέ, sonst μουκκου-

ναρεά (von κοκκωνάριον) = πεῦκος oder πεῦκον. κριθθαρκά und κλιθθαοκά auf Cypern, sonst κοιθάοι. κυκλαμεά auf Syros, κυοκλαμεά auf Keos, πυπλάμινο auf Kerkyra, τσουπλαμίδα auf Agina (πυπλάμινον). μαζεά, auf Ikaros μαζέ und δ μαζές in Mylopotamos; sonst sagt man ή μᾶζα, auf Cypern μαζεά = πυννοί θάμνοι ἀκανθώδεις; Μαζοχόρτι Ortsname θέσις χορτώδης in Kephall. Παρνασσός Ι 851 und δαφνόμαζες = αί παρὰ τὰ ποτάμια έγγὺς ἀλλήλων φυόμεναι δάφναι ebd. μανουσέα in Leuktra, μανουσεά und τὸ μανούσι, μανουσέ im westl. Kreta, und δ μανουσακές (τὸ μανουσάκι) der Platz, wo sie wachsen, in Mylopotamos. μαραθέα in Leuktra, wo auch ein Dorf ή Μαραθέα; μαραθεά und τὸ μάραθο, auf Kreta ὁ μάραθος und τὸ μάραθο(ν), in Megara ὁ ἀμάραθος, auf Lesbos und Chios μάλαθορ(ν) und in Livis.  $\mu \dot{\alpha} \lambda \alpha \rho \sigma \nu \nu = \mu \dot{\alpha} \rho \alpha \theta \rho \rho \nu$  wie es noch bei Seth 67 steht;  $\dot{\eta}$   $\mu \alpha \rho \alpha \theta \dot{\epsilon}$  und δ μαραθές Mylopotamos; μάτhαρο in Bova und μάλαφρο in Terra d'Otranto. μαστιχέα auf Ägina, sonst μαστιχεά und το μαστίχι und μαστιχόδενδοον. μολοχεά auf Kerkyra, und άγριαμπελοχιά an άμπελος angelehnt auf Tenos, wo auch ἀμπελόχη, auf Paros μπελόχα, in Megara und Keos ἀμπέλογας und auf Agina ἀμπέλουγας und μελόγα, in Areopolis μπλούχα, μουλούχα in Leuktra, auf Syros ἀμελάχη und δενδρομελάχη, auf Kreta und sonst μολόχα und ἀμολόχα. παλιουρεά und auf Naxos und auf Lesbos ἀπαλιουρεά nach ἀπαλός, oder nach ἀπο-, im festländischen Griechenland τὸ παλιούρι; δ ἀπάλιουρας in Kalavryta, πάλερας in Achladokampos, πάννιρους in Livis., ἀπάλυρας auf Kerkyra und ἀπέλυρας auf Paros (= παλίουρος). πηγανεά und ἀπηγανεά Duc. sonst δ πήγανος und ἀπήγανος, in Megara ἀπούγανος. πλατανεά und δ πλάτανος und τὸ πλατάνι, auf Rhodos ὁ ἀπλάτανος (nach ἀπλώνω), πλατανέα in Leuktra, πλατανέ im westl. Kreta und in Ikaros und δ πλατανεάς — πλατανές; Πλατανιστός heißt ein Dorf in Karystia. δινανέα und δίγανη in Leuktra, sonst διγανεά und δίγανη, auf Syme ἀργανεά st. ἀρ(ι)γανεά, τὸ διgάνι (= ὀριγάνιον) in Unteritalien (Pellegr. 215). διζαρεά und τὸ διζάρι (= ἐρυθρόδανον). σησαμεά und τὸ σησάμι und auf Paros und Naxos τὸ σάμι (durch Dissimilation); σουσάμι auf Agina und in Maina, σουσαμέα in Leuktra und σησαμέ in Mylopotamos. σκινεά, und auf Ikaros σκινέ, σκίνος auf Ägina und Megara, auf Kyme ἀσκινός, Livis. σκινός, sonst δ σκίνος; der Ort, wo sie wachsen, δ σκινές. στοιβιά und στοιβίδα und στουβιά Kephall. (Νεοελλ. 'Ανάλ. Η 233) und στεβίδα (nach στεγάζω) und ἀστοίβη in Athen Kor. At. IV 545 u. 711, ἀστοιά st. ἀστοιβιά auf Rhodos, ἀστοιφία und ἀστοιβή in Kyme und auf Ägina und Kythera; der Ort ἀστοιβιδές auf Kreta (altgr. στοιβή und στοίβη mit doppelter Betonung wie auch heute noch). στυρακεά und τὸ στυράκι, στουρακέα Pont. Oekonomides 16, στερακεά und στερατσεά auf Cypern.

Also so oft man die Pflanze von ihrer Frucht unterscheiden will (ξυλοπερατεά — ξυλοπέρατα, μυρτεά — μύρτα), oder von ihrer Blume (τριανταφυλλεά — τριαντάφυλλον), oder von ihrem Saft (λαδανεά — λάδανον), von ihren Teilen (βρουλλεά — βροῦλλον, ἀσφαραγγιά — ἀσφαράγγι, ἀριγανεά — ἀρίγανη (als Gewürze), μαραθεά — μάραθον (als efsbar), πηγανεά — πήγανος (als Arznei), διζαρεά und τὸ διζάρι (als nützliche Wurzel für die Färberei), oder überhaupt so oft man die Pflanze als etwas Selbständiges, Individualisiertes ansieht, und als solches darstellen will, giebt man ihm diese Endung, παλιουρεά, λυγεά, μολοχεά, θαψία, θυμαρεά, πολοπυθεά, δαφνέα, ἀζογυρεά u. s. w.; denn in diesem Fall denkt man nicht an das Holz oder an die Blume oder an die Blätter, oder an sonst etwas derartiges (z. B. μολόχες als efsbares Kraut oder Arznei, δάφνη und ἀζόγυρος als Holz u. dergl.), sondern man faßt entschieden und ganz bestimmt die Pflanze als ein existierendes Ganzes.

Wie sehr diese Unterscheidung angestrebt wird, sieht man leicht daraus, daß, um sie erlangen zu können, zu verschiedenen Mitteln gegriffen wird; ἐλαία heißt z. B. von alters her sowohl der Baum als die Frucht, und da hier auf keine gewöhnliche Weise zu helfen war, so hat man den Namen ἐλαία—ἐλαιά für die Frucht unverändert gelassen, und für den Baum den Ausdruck δίζες ἐλαιές gebraucht; z. B. ἔχω 100 δίζες ἐλαιές, ἀγόρασα 100 δίζες ἐλαιές, allein ἄλεσα τὲς ἐλαιές κ' ἔβγαλα τὸ λάδι. Anstatt δίζες ἐλαιές schreibt man neuestens ἐλαιόσενδρα und des Gegensatzes willen ἐλαιόπαρπος (allein auch früher scheint man etwas Ähnliches gebraucht zu haben, cf. Trinch. S. 11 (1000) καὶ ἐλαίας δένδρη κε΄). In mancher Gegend, z. B. in Megara nennt man nur die Frucht ἐλαία, den Baum aber einfach τὸ δενδρό als den Baum κατ' ἔξοχήν (das Barytonon δένδρο bedeutet daselbst jeden anderen Baum).

Auf dieselbe Weise nennt man σταφίδα sowohl den Weinstock der Rosinen wie auch die Rosinen selbst, wofür man aber der Deutlichkeit willen unlängst den Ausdruck σταφιδύπαφπος in die Schriftsprache eingeführt hat. Oder man bildet Komposita auf  $-\mu ο φο(ν)$   $-\mu ηλο(ν)$  -κο(ν)κκο(ν) u. s. w. zur Bezeichnung der Früchte und somit zur Unterscheidung von den zugehörigen Bäumen; so spricht man von έλελίφασκος und φάσκος u. s. w., dagegen φασκόμηλα oder σφακόμηλα, und so ferner κυπαφισσόμηλα, δαφνόκουκκα und δαφνόμηλα, κέδφος—κεδρόκουκκα, πρινοκόκκι, βατόμουφα und βατσινόμουφα in Thessalien, δονόσυκα von ὄρνος (= έρινεός) u. s. w.

Ist aber sowohl die Pflanze wie die Frucht mit ganz verschiedenen Namen benannt, und sind beide dadurch deutlich von einander unterschieden, so bildet man gewöhnlich keine Pflanzennamen auf -εά, sondern läßt Baum- und Fruchtnamen unverändert; cf. δ δοῦς—τὸ βελάνι (in mancher Gegend doch auch ἡ βελανεά νου τὸ βελάνι und βελανιδεά νου βελανίδι); τὸ κλῆμα oder τὸ ἀμπέλι oder ἡ κουφμούλα (die oben erwähnte κουφμουλεά ist selten) oder τὸ κούρβουλο— τὸ βοτούδι oder βοοτύδι auf Syme, τὸ βουτιούδιν in Livis. und ὁ βότοος augmentativ auf Rhodos, gewöhnlich τὸ σταφύλι; πεῦνος oder πεῦκον—κουκκουνάρι (doch auch κουκκουναρεά daraus); ἐρινεός, ἐρινός, ὀρνός (doch auch ἐρινεά und ὀρνεά—ὀρνέ)—ὀρνόσυκο; ὁ κόμαρος—τὰ μεμαίντζουλα in Athen und Kyme, μαμούτζουλα in Megara (gewöhnlich κουμαρεά—κούμαρα); τὸ κυπαρίσσι—τὸ κηκίδι auf Samos und sonst, wo man es zum Schwarzfärben braucht.

Dasselbe ist natürlich der Fall auch da, wo man keinen Grund hat, den Namen der Pflanze von irgend einem ihrer Bestandteile zu unterscheiden, d. h. dann läfst man gewöhnlich den alten Namen fortbestehen; cf. ἀβόρατος auf Kreta, ἀόρατος und βόρατος auf Cypern, άόρατε in Zakonien (Parnassos V 31), βόρατο in Kappadoc. Karolid. Gloss. 147, von βόρατον Diodor. 2, 19. δ ἄγγρουστος auf Kreta, ή ἄγρουστι auf Skyros und  $\dot{\eta}$  ἄργουστι auf Syme (= ἄγρωστις), ἄγουστρας augmentativ mit Metathesis in Thrakien, ή ἄγουστι in Maina, ἄρκαστι auf Cypern, ή ἄουστρα und ὁ ἄουστρος auf Naxos und Leros, ἄουστρας auf Thera; ἄγλωσσος volksetymologisch nach γλώσσα auf Andros, Keos, Tenos, Syros, Kimolos, und ἄγνωστι nach anderer Volksetymologie auf Rhodos, ακλωστρος auf Karpathos, αγριωνας auf Agina. ἀγιάλοπας (= αἰγίλωψ Windhaber) auf Paros und ἀγοιαγιάλπας auf Tenos, ἀγούλουπας auf Syros, ἀγιούλερας auf Kephall., ἀγέλουπας auf Chios, γιούλουπας in Megara; kretisch ἀγκέλαμος, rhodisch ἀέλαμος und ἀελαμόχορτα, und Karpathisch ἀίλαμος, ἀπουέλαμος Livis. gehen wohl auf κάλαμος zurück. ἡ αἶοα auf Leuktra, Kephallenia, Kerkyra, Epirus, Unteritalien und Rhodos, η̃οα auf Andros, Tenos, Lakonien, Chios, Leros, Livis., Kythera, Kreta, Peloponnes, Belbendos, νήρα im östl. Kreta und Thera, ἀαίρας in Megara; auf Cypern heißt sie κουντούρα. ἀνωνίδα st. ὄνωνις und ἄνωνις auf Kreta, ἀνανίδα nach ἀνα- auf Skyros und Maina (Pandora XIX 277), άλωνίδα auf Kythnos durch Dissimilation, woraus das chiische άλωνία und das ikarische ἀλωΐνα durch Dissimilation und Metathesis. ἀραόβατος δ auf Kythera und in Leuktra, ἀρχουδόβατος gewöhnlich, ἀρχ(ου)δόβαλτο in Olympos (nach βάλτος) und ἀκρέβατος auf Kreta nach ποεββάτι. ή ἀπυλάπα bei Kor. At. V 9, auf Kreta heisst δ ἀζύλαπας (ἄκυλος). ἀρο(δ)άφνη st. ἀ-δοδοδάφνη, und ἀροάχνη und ἀροάφνα und ἀροάχνα auf Rhodos, ἀρουδάφνη in Livis., τὸ δοράφι auf Andros, 'Ροδάφνα Ortsname bei Monembasia, πιπροδάφνη und λέανδρος auf

Kerkyra, σέμη = πιαροδάφνη in Areopolis. ἀσπάλαθος auf Kreta, ἀσπάλαθθος auf Rhodos (das θθ nach ἄπανθα—ἀπάθθι), auf Cypern σπαλάθθον und σπαλάθθιν in Livis., ἀσπάλαθρος in Maina und Kythera, άσπάλαθοας auf Andros, Keos, Kythnos, Kerkyra, Mantineia, Kalavryta, άσπάλακας auf Ägina, σφαλαχτός in Leuktra, 'Ασπάλαθοα Ortsname in Monembasia, τὰ σπάλαθοα in Athen, τὰ σπαλάθοια in Doris, Phthiothis, σπάλαχτο in Gortynia, Elis, Argos, Σπάλαχτοα Ortsname in Argos, σφάλαγτος in Nauplia, ἀσφελαγτός auf Kephall. (die Lautgruppe σφ st. σπ volksetymologisch nach σφαλίζω = schließe, da der Strauch zu Zäunen gebraucht wird), σπέλεγας in der Maina. ἀγινόποδας = έγινόπους, auf Naxos σμινοπόδια nach σχίνος und ἀσμινόποδας auf Rhodos. βλίτον, auf Kephall, und in Belbendos βλίτρον und in "Ανω 'Αμισός ὁ βλίντος, gewöhnlich βλίτο. ἔρωτας im östl. Kreta τὸ δίπταμον. νάρθηπας im Pontos, νάρθημας und ἄρναμας auf Lesbos, ἀναθρημα und ἀναδρημα (volksetymologisch nach ἀνα-) auf Cypern, ἄρθημας und ἀνάρθημας (nach ἀνα-) auf Amorgos und Karpathos (über die Aphäresis des anlautenden ν ist in meiner Einleit. S. 57 Anm. die Rede), ἄρτημας auf Kreta, Pholegandros und Belbendos, ἄρθημας auf Naxos, ἀρδήμι und ἄρδημας auf Paros und μέρτημλας in Livision, πολυτρίγι auf Leukas, Kephall., Kerkyra, Kreta, Paros, Syros, Tenos, Megara, Nauplion, Elis, Athen, und sonst, τριγόγορτο auf Andros, βρυσόγορτο auf Syros, da es an den Brunnen (= βούσες) wächst); πηγαδόχορτο auf Keos  $(\pi \eta \gamma \alpha \delta \iota = \varphi \rho \epsilon \alpha \rho)$ , μαλλόχορτο auf Chios, da es als μαλλιαρό aufgefast worden ist. σεῦκλο(ν) st. σεῦκλον in Wagner Carmina graeca Med. aevi S. 200 und auf Amorgos, σέκλο durch Ausstoßung des F-Lautes (σέπλου) in Maina und Kythera, σεῦκλουν in Livis., ή σέκλη im Unteritalien (Pellegr. 223); φέσκλο durch Metathesis auf Syros, σέφουκλο durch Anaptyxis eines U-Lautes zwischen f und kl auf Kreta, σεύχουλο in Athen und sonst; die Form σέσχουλο, welche man jetzt in Athen, auf Ägina und sonst gewöhnlich hört, und die Form σέσκλο in der Maina und in Kyme, und σέσκλι in Leuktra, ist aus der Kontamination von φέσιλο mit σεύκουλο hervorgegangen. Pont. σεύτελον Πλάτων VI 312, und daraus σευτελᾶς ebd. VII 66 ist durch Anaptyxis aus dem älteren σεῦτλον entstanden. σκανδίκι (σκάνδιξ) auf Samos und Leros, σκαντζίκι auf Leukas, Kephall. und sonst, χά(ν)τζικας in Rhetymna, ἀχάντζικας in Mylopotamos, σκαντζάτσι in Kyme. σκόλυμπρος (σκόλυμος) und ἀσκόλυμπρος auf Kreta, ἀσκόλυμπρας auf den Kykladen, ἀσπόλομπρος auf Karpathos, auf Chios σπόλυμπος und σκόλυμποος und πεφαλάγκαθο(ν); σκόλυαμποος in Maina und Kyme, ἀσκόλυαμπρος auf Ägina und Nauplia, σκολύμποι auf Leukas, Athen, Kerkyra, Naxos, Tenos, Paros, σκολυάμποι auf Lesbos und an vielen

Orten des Peloponnes, Κουλούμπρα Ortsname in Elis, und κουλούμπρα = dessen Wurzel (die gekocht und gegessen wird) auf Rhodos. σταφύλινας auf Paros, σταφυλινός auf Andros, σταφυλίτης auf Kerkyra, σταφυλίγγι auf Naxos, σταφυλίτος auf Thera, σταφυλίνακας auf Kreta, σταφυλινάκος und σταφυλιώνι Νεοελλ. II 321 auf Kephall. (σταφυλίνος). τὸ ὕσσωπο auf Kephall. (= ὕσσωπος), ἔσσωπο auf Leros, Syros, δ ἔσσωπος auf Ikaros und Paxi. φίδα auf Thera, Naxos, Amorgos, Pholegandros, Ikaros, we auch τὸ Φίδον ὄφος, aus ἀφκευθίς, spr. arkefθis, woraus volksetymologisch \*ἀκοεφθίδα und durch Auflösung des als Kompositum mit  $\partial n \rho o$  – aufgefasten Wortes<sup>1</sup>)  $\phi \partial l \delta \alpha$ und an φείδι angelehnt - φίδα; auf Syros der Ortsname 'Αργευτό, auf Keos und Andros sagt man ἀρευτεά. ἡ φτέρι auf Kreta, auf Kephall. und Kerkyra φτέρα, auf Naxos φτερούγα nach πτέρυξ -υγος (πτέρις), ἀφτέρα in Kyme. φούο(ν) heißt die κράμβη auf Kreta, bei Prodr. II 42 steht φούγιον πράμβην καὶ γουλίν, in Poricologus 45 heifst sie φούγιε und in Quadrup. 601 δφούγια oder nach Cod. V φουγία. Was Koraës in Atakta V 157 lehrt "τὸ φούα πιθανὸν ὅτι έχυδαϊσθη ἀπὸ τὸ θούσκα μὲ τροπὴν τοῦ θ εἰς φ. θούσκα ἄγρια λάχανα Ήσύχ." und was Wenetokles in "Βραχεῖαί τινες παρατηρήσεις εἴς τινας λέξεις" 'Αθην. 1872 σελ. 58 . . ,,ίσως έκ τοῦ σφοῖγος — σφοίγιον =τοὐτέστι τὸ ἐν χειμῶνι γινόμενον σφικτόν, δηλ. σφοίγια ἢ κατ' ἀφαίρεσιν τοῦ σ φρίγια" scheint mir nicht richtig zu sein. Ich glaube, dass wir, wie die Stelle des Prodromos lehrt, in der Form φούγιον die älteste Gestalt des Wortes zu sehen haben; das Wort wird wohl ursprünglich Adjektiv (Φρύγια - Φρύγιος) gewesen sein und eine besondere Art von πράμβη—πραμβίν bedeutet haben; cf. θάσιον ἀμύνδαλον - δάσιον, ποντικόν κάρυον = λεπτοκάρυον - ποντικόν, κυδώνιον μηλον

<sup>1)</sup> Dass man durch Auflösung der Komposita oder Pseudokomposita einfache Wörter bildet, kann man oft im Neugr. beobachten; so habe ich vor Jahren im Άθήναιον X S. 7 das Adjektivum ἀψός im Mittelalter und ἀψύς (nuch den Synonymen ταχύς, ὀξύς, δριμύς) in der neuen Zeit durch Auflösung aus ἀψίθνμος, ἀψίχολος, cf. ὀξύθνμος—ὀξύς = ἀμίθνμος—ἀψύς, erklärt. So glaube ich heute auch das Adjekt. λειψός = ἐλλιπής erklären zu dürfen; cf. λείψανδρος - δρία, λειψιφαής, λειψίφως - φωτος, λειψοσέληνον, λειψόθριξ, λειψυδρία, λειψύδριον λειψυδρέω; da in allen diesen Wörtern λειψο- den Begriff von etwas Unvollkommenem, Mangelhaftem, Fehlendem zu enthalten schien, so konnte man λειψο- mit diesen Bedeutung verkleinern, verringern gekommen ist, hat schon Koraës auseinandergesetzt (nämlich aus dem Mehl, welches φυρώμενον ἐλαττοῦται τὸν ὄγπον); da man nun φυρῶ = ἐλαττοῦμαι, ἐλλείπω, und φυρώμναλος für einen, dessen μυαλὸς verloren gegangen ist u. s. w., gesagt hat, so konnte man daraus ein φυρός = mangelhaft, verlustig abstrahieren; πουτόμναλος πουτός = φυρώμναλος: φυρός.

- πυδώνιον u. s. w. Gewöhnlich nennt man heutzutage die πράμβη λάχανον (κατ' έξοχὴν) oder πραμβολάχανον in Pelion; παραμπουλά- χανον in Belbendos und daraus volksetymologisch in Megara παμπου- ρολάχανον; πραμβίν auf Cypern und χραμβί auf Kythera und Kerkyra; παρμαμπίθι und παρναπίδι in Leuktra und παρναμπίκι auf Kreta bezeugen türkischen Einfluß. ψύλληθρα auf Kephall. Νεοελλ. 'Ανάλ. Η 353, ψυλλόχορτο auf Kerkyra = ψύλλιον.

Ich könnte auf diese Weise viele Pflanzennamen anführen, die, weil man keinen Gegensatz zwischen diesen Nominibus und ihren kaum existierenden Früchten oder Blumen u. dgl. auszudrücken brauchte, unverändert erhalten worden sind; ich habe mich aber auf die obigen auch in anderer Beziehung bemerkenswerten beschränkt, da man leicht die große Masse derselben auch bei Langkavel durchmustern und überall die obigen Regeln beobachten kaun.

Zuletzt will ich bemerken, dass das, was im gewöhnlichen Neugr. auf wenige Fälle beschränkt ist, nämlich die Bezeichnung sowohl der Pflanze als der Frucht durch denselben Namen cf. έλαιά, μελτζάνα, μπάμνια ντομάτα (doch auch ντοματεά μελτζανεά, μπαμνεά), im Pontischen zur allgemeinen Regel erhoben ist; cf. ἀγράμπουλον = βράμυλον und βραμνλέα, ἀπίδιν, γύγγυλον, δαφνίδιν = δάφνη, δενδοομόλοχον (= ἀλθαία), καγισίν = καισέα und καισί (βερίκοικο), κεράσιν, ξανθοκέρασον, κεχρίν, κλεθοίν = κλήθοα, κολογκύθιν und κουλκάντζιν, κύστα = κόστος, κουρθάριν = πριθή, πράνιν = πράνεια, πυδώνιν, πώνειν = πώνειον in Nikopolis,  $\mu \alpha \lambda \lambda i \tau \sigma \alpha = \mu \alpha \rho \alpha \vartheta \rho \sigma \nu$ ,  $\mu \eta \lambda \sigma \nu$ ,  $\mu \sigma \lambda \sigma \nu$ ,  $\mu \sigma \rho \nu \nu = \beta \alpha \tau \nu \sigma \nu$  and  $\beta \alpha \tau \sigma \sigma$ , μούσμουλον, ἀραφάντζιν (durch Assimilation st. ἀναράντζιν und dies volksetymologisch nach ἀνα- st. νεράντζιν), ξυλοκέρατον, πιπέριν, πεπόνιν, πορτοκάλιν, φούδιν = φύδον und φουδέα, φουδάκιν = φωδάκινον und δωδακινέα, σεύτελον, σουσάμιν, συκάμινον, σύκον und κωφόσυκον (= έρινεός), τρ(ι) αντάφυλλον, φάβατον = πύαμος (faba), φασούλλιν = φασήολος, φαφούλιν = κνίδη (Oenoë, Kerasus, Tripolis) u. s. w.

Wie in den Pflanzennamen, so ist auch in den Ledernamen anstatt der älteren kontrahierten Endung auf - η die spätere auf - ἐα eingeführt und daraus in das Mittel- und Neugr. gelangt; cf. αἰγῆ, ἀλωπεκῆ, ἀνθρωπῆ, ἀρατῆ, βοῆ, ἐλαφῆ, ἐχινῆ, ἰκτῆ und ἰκτιδῆ, ἰξαλῆ, κυνῆ, κωλῆ, λεοντῆ, λυκῆ, μοσχῆ, νεβρῆ, παρδαλῆ, προβατῆ, τραγῆ u. s. w. cf. Lobeck Phryn. 78, Paralipp. 355 ff. und Kontos in ᾿Δθηνᾶ IV 317 ff. Spätere αἰγέα, ἀλωπεκέα, ἀρνέα, κυνέα, κωλέα, λυκέα, παρδαλέα, ταυρέα führt Kontos a. a. O. an; cf. auch Möris 112 "γαλαΐ ᾿Αττικῶς, γαλέαι ἐλληνικῶς". Heute sagen wir darnach: ἀρνεά in Mylopotamos Kretas — Lammsleder, in Sphakia ἀρνέ st. ἀρνέα — Lammswolle; βουβαλέ(ά), βουιδέ(ά), γιδέ(ά), αἰ(γ)ιδέα auf Karpathos, κατέ(ά) (Kreta), μοσκέ(ά),

 $\pi go(\beta) \dot{\epsilon} \alpha$  auf Karpathos,  $\pi go\beta \dot{\epsilon} \dot{\alpha}$  sonst,  $\pi go\beta \dot{\epsilon}$  im westl. Kreta (von der mittelalterl. Form πρόβα(ν) st. πρόβατον, πρόβιον st. προβάτειον schon bei Sathas Μεσ. Βιβλ. VI S. XXXIV), σκυλλεά und in Mylopot. σκυλλέ, χοιοεά und χοιοιδεά und im westl. Kreta χοιοέ; πετσέ(ά) von πετσί ital. pezzo. Gewöhnlich sagt man aber entweder periphrastisch πετσί oder τομάοι τ(οῦ) ἀλόγου, τοῦ μουλαφιοῦ, oder ἀλογοτόμαφον oder αλογόπετσον, ψαροτόμαρον u. s. w.

Wie nun in den Pflanzennamen die Endung -έα von einigen wenigen Beispielen wie ιτέα, καστανέα, κοκκυγέα, κοκκυμηλέα, κολυτέα, μηλέα, περσέα, πτελέα ausgehend auf allerlei Pflanzennamen, wie συκή - συκέα, δοδη - έα, κερασέα, ἀπιδέα, φιλύρα - ρέα, ἀχλαδέα, κρανέα u. s. w. in der späteren und mittelalterl. Epoche ausgedehnt worden ist und fast zur allgemeinen Bezeichnung dieser Kategorie von Nominibus geworden ist, so ist dieselbe Endung -έα -εά -ιά auch zur Bezeichnung von anderen Wortkategorien gebraucht worden. Bekanntlich sagten die Alten άδικος — άδικῶ — άδικία, ἀργός — ἀργῶ — ἀργία, βάσκανος — βασκαίνω -ανία, βλάσφημος -μῶ -μία, διάκονος -νῶ -νία, διδάσκαλος -- διδάσκω —διδασκαλία, δούλος -λεύω -εία, θεωρός -ρῶ -ία, λατρός -εύω -εία, κόλαξ -κεύω -κεία, λάτρις -εύω -εία, λάλος -- λαλῶ -- λαλιά, μάρτυς — μαρτυρῶ -ρία, μάγος → μαγεύω -εία, νῆστις — νηστεύω -εία, ξένος -ία und ξενιτεύω -τεία [Belthandros 137], δλιγόθυμος -μῶ -μία, συκοφάντης -τῶ -τία, πρόθυμος -μοῦμαι -μία, πτωχός -εύω -εία, τύραννος -ννῶ -ννία, φαρμακός (- φάρμακον) - φαρμακεύω -κεία, φιλόκαλος -λῶ -λία, φιλόνιπος -νιπῶ -κία u. s. w., u. s. w. Wie nun bei vielen derselben das Nomen abstractum durch die Bedeutung enger mit dem Verbum als mit dem Nomen, adjectivum oder substantivum, verbunden ist, cf. όμολογῶ -ία, δουλεύω -εία (=arbeiten-Arbeit schon in N. T.), δοῦλος = Diener, Sklave, νηστεύω -εία u. s. w. und wie schon seit der alten Zeit viele derartige Nomina bei den sinnverwandten Verben ohne Nomina im Gebrauch waren, cf. μαστερῶ -ία, ἐπιθυμῶ -ία, ἀποδημῶ έπιδημῶ -ία, ἀδημονῶ -ία, ἀγγαρεύω -εία, έρμηνεύω — έρμηνεία, heute έομηνειά und έομήνεια, ζημιώ - ζημιώνω ζημία, λιτανεύω -νεία, παιδεύω -εία, παραγγέλλω — παραγγελία, χρήζω oder χρειάζομαι - χρεία u. s. w., u. s. w., so hat man mit der Zeit die Bildung dieser Nomina auf -ία (εία) mit den Verben allein in Verbindung gebracht und von allerlei Verbis solche Nomina abstracta auf -ία gebildet.

Außerdem hat man schon seit der ältesten Zeit angefangen neben dem Ausgang -σις auch den auf -σία (besonders bei den Compositis und Decompositis) zu gebrauchen, συνθεσία, ἐπιστασία, προστασία, ονομασία, γυμνασία, ύγρασία, ανοησία, αρχαιρεσία, αναμαρτησία, αρργησία, έτοιμασία bei den LXX und bei Theophan. 345, 18, καταβασία

παραλυσία, Apocr. Acta Apost. 168 χορτασίαν, γλυκασίας, ebd. 44, ώσπες είς εὐφοασίαν ούτω πρόκειται ἀνδοὶ ξένφ, woraus heute auf Kreta φοασιά; ebd. 251 πειοασία (=πειοασμός oder πείραξι(ς) wie heutzutage gesagt wird) u. s. w., u. s. w. cf. Lobeck in Phryn. 505 ff. Auch diese Bildung hat man mit der Zeit ganz einfach mit dem Verbum und speziell mit dem Aktivaorist desselben in Verbindung gebracht. Ja selbst in die Grammatiken ist diese Lehre eingedrungen, so schreibt z. B. Κονδύλης in seiner durchaus unhistorischen und fehlerhaften Grammatik des Neugr. S. 70 , Η κατάληξις - ιᾶ προστίθεται είς την γρονικήν δίζαν τοῦ ἀορίστου καὶ σημαίνει πρᾶξιν, καθώς ἔκλεψα, κλεψιᾶ έξάπλωσα — ξαπλωσιᾶ, έμπερδεψα — μπερδεψιᾶ." So kann man also heutzutage leicht von irgend einem Verb entweder den Präsens- oder den Aoriststamm als Basis zur Bildung solcher Nomina abstracta auf -ία -ιά oder auf -σία -σιά nehmen, und dies um so mehr, als die alte Endung -σις nicht mehr produktiv ist. Und wie nun ferner bei den alten ἀμεριμνία neben ἀμεριμνησία, ἀπορία neben ἀπορησία, ἀμέλεια neben ἀμελησία, άτοεμία neben άτοεμησία, πανοικία neben πανοικησία, δυσοργία neben δυσοργησία, άγορηγία neben άχορηγησία, περιεργία neben περιεργησία, εὐορχία neben εὐορχησία u. s. w. im Gebrauch waren (cf. Lobeck Phryn. 513), ganz' so sagt man auch heute ἀλλαγιά neben ἀλλαξιά, άσκεμιά neben ἀσκεμησιά, καυκία in Lagia Mainas, sonst καυκιά neben ή καυκησιά (καυκούμαι = καυχώμαι), κλεφτιά neben κλεψιά, μποριά neben μπορεσιά, έμορφιά neben έμορφησιά, φοριά neben φορεσιά u. s. w.

Zur Verdeutlichung des Gesagten will ich folgende Beispiele anführen: ἀγγελιά = ἐλεημοσύνη in Kampos Lakoniens (ἀγγελίζω = ἐλεῶ). άγγοιά ή κινάβοα τοῦ τράγου, denn άγγρίζει = ἀφροδισιᾶ ebd., ἀθρωπιάν Pest. 600 = humanismus, humanité (ἄθοωπος und ἀθοωπίζω = ich bin menschlich gesinnt, ich betrage mich gut) und heute überall. ἀλεκατισιά (Kreta), in Mylopotamos άλεκατισέ (άλεκατίζω — άλεκάτισα = wickle die Wolle um die ἀλεκάτη). ἀλεσία in Leuktra, ἀλεσιά sonst  $(\mathring{a}\lambda \acute{e}\partial \omega - \mathring{a}\lambda \epsilon \sigma \alpha)$ .  $\mathring{a}\lambda \lambda \alpha \xi \iota \acute{a}$   $(\mathring{a}\lambda \lambda \acute{a}\sigma \sigma \omega - \mathring{a}\lambda \lambda \alpha \xi \alpha)$  und  $\mathring{a}\lambda \lambda \alpha \gamma \iota \acute{a}$  in Livision = άλλαξιά von άλλάγω. ἀμόλια = ἀπόλυσις καὶ ἀπώλεια in Kampos Lakoniens (ἀμολῶ). ἀναθεματία Pont. (ἀναθεματίζω). ἀναπνιά Abraham 1072 (von ἀναπνέω direkt und nicht vom alten ἀνάπνοια). ἀνεγνωριά Erotokr. 49 (δεν γνωρίζω—ἀνέγνωρος). ἀνημποριάν Abraham 55 (δεν μπορῶ — ἀνήμπορος). ἀνοστιά (ἀνοστίζω — ἄνοστος). ἀνταρσία schon bei Theophanes 94, 3. 347, 17 und sonst von ἀνταίρω. ἀπαγγελιά = ἐντολή Befehl auf Chios (ἐπαγγέλλω). ἀπαγνουσιά = ἀπόγνωσις (ἀπογιγνώσιω) in Livision. ἀπανθοωπιά (ἀπάνθοωπος — ἀπανθοωπίζω). ἀπαντιά Pontos von ἀπαντῶ. ἀποκοτιά Erotokr. oft, Abraham 37, ἀποποτία Leuktra (ἀποκοτῶ ἀπόκοτος). ἀπονιά Erotokr. (ἀπονοῦμαι — ἄπο-

 $\nu$ ος). ἀποτορμία (ἀποτορμ $\tilde{\omega}$  = τολμ $\tilde{\omega}$  - ἀπότολμος) auf Cypern. ἀποσπεριά == βραδειά auf Thera (ἀποσπερίζω). ἀππηδιά (ἀππηδῶ) auf Cypern. αποεπίζα Pont. αποεπιά (δεν πρέπει, αποεπος). αραδιά (αραδιάζω und ἀράδα)=Reihe. ἀρεσίαν (ἀρέσκω) Zakynthos, Sathas Το ἀρχοντολόγιον καὶ οί ποπολάροι 24. ἀρματωσιά (ἀρματώνω — ἀρμάτωσα). ἀρμυριά in Kardamyle (άρμυρός — άρμυρίζει). ἀρνάχια Pont. = ἔναρξις (άρναχεύω s. Verf. Einleit. S. 410). ἀρχοντία in Leuktra, sonst ἀρχοντιά  $(\partial Q Q Q V T E V \omega - \partial Q Q Q V T \alpha S)$ . ἀσκεμία und ἀσκεμισία =  $\hat{\eta}$  ἀκρότης τῆς δυσμορφίας im Pont. (ἄσκεμος — ἀσκεμίζω — ἀσκέμισα). ἀσποιjά im Pont., ἀσποιά Erotokr. 291 (ἀσποίζω — ἄσποος). ἀταξία und ἀταχτία und ἀταχτωσία im Pontos (ἀτακτῶ — ἄτακτος). ἀφεντιά Erot. 17, άφεντέα in Leuktra (άφεντεύω—άφέντης). άχνιά τῆς θάλασσας Passow 358 (άχνίζω — άχνός). γαϊδουρέα in Leuktra, daraus δ Γαϊδουρέας (γατδουρίζει = er beträgt sich wie ein Esel). γαργαλέα in Leuktra und daraus ὁ Γαογαλέας ebd. (γαογαλίζω). δεξιά = ὑποδοχή in Kampos Lakoniens (δέχομαι). δεσιά und auf Cypern δησιά (δένω—έδεσα st. δέσις). διαβολία in Leuktra, sonst διαβολιά (διαβολεύω — διάβολος). δροσία in Leuktra, δροδιά sonst (δροσίζω — έδρόσισα st. δρόσος). έμπασία Zakynthos Sathas Το ἀρχοντολόγιον u. s. w. 49, sonst έμπασιά (έμπάζω — μπαίνω — έμπασα st. έμβασις). ένοχλιά (ένοχλῶ) Duc. έντυμασία (ἐντύνω—ἔντυσα) -σιά. ἐρωτιά Erotokr. 16 und passim, in Andros ή γεροντιά (έρωτεύομαι — έρωτας). έχθρία Sathas Το άρχοντολόγιον S. 42, δηθοιά Erotokr. 309 (έηθοεύομαι — έηθοός und nach φιλία). ζαβολέα in Leuktra sonst, ζαβολιά. ζητία Duc., ζήτεια gewöhnlich (ζητῶ). Θεσιά (θέτω—ἔθεσα). Θωριά Erot. 18, θεωρή Leuktra, θωρέα Kythera (θωρῶ st. θεωρῶ). καθιά, in Westkreta καθέ und καθισιά (κάθομαι, καθίζω — ἐκάθισα). κοιμησιά st. κοίμησις (von έκοίμησα) auf Amorgos Miliarakis 64. κακομοιοιά (κακομοιοιάζω — - πακόμοιρος). κακοποδιά in Paträ, κατσηποδιά im östl. Kreta, ἀτσηποδιά d. h. άντι- im westl., κακὸ ποδάρι in Lokris, κακὸ ποδαρικό sonst (κακοποδιάζω — (κ)ατσιποδιάζω). κακορριζικιά (κακορριζικιάζω — κακοροίζικος). μαληνυχτιά Pass. Dist. 839 (μαληνυχτίζω). μαληχοονέα in Leuktra, καλοχοονεά gewöhnlich (καληχοονίζω). κατάντια und καταντιά (= κατάντημα des A. T. - καταντῶ) cf. ἀπαντιά - ἀπαντῶ. καταγνιά (καταχνιάζω = κατατμίζω). κατηφειά Passow Dist. 49 (κατηφειάζω -- κατσουφιάζω, κατηφής — κατσούφης). καυχιά und καυχησιά (καυχούμαι έκαυχήστηκα). κλεψιά κλεφτιά Passow 164 κλεψία in Leuktra (κλέφτωἔκλεψα — κλέφτης): λαλία in Pontos st. λαλιά nach den anderen Nomina Verbalia auf der Paenultima betont, sonst λαλιά (λαλῶ); in Leuktra λαλή st. λαλία wohl nach den Synonymen φωνή, βοή u. s. w., wonach ebd. auch θωρή st. θεωρία gesagt worden ist. λαμποκοπιά Cypern (λαμπο-

κοπῶ ebd.). λασιά = διάφραγμα οἰπιῶν in Epirus (ἤλασα). <math>λειψιά =έλλειψις Cypern (λείπω — έλειψα). μαγαρισιά (μαγαρίζω — έμαγάρισα). μαλιά Erotokr. 315, 29, und sonst (μαλώνω st. δμαλόω). μπόριαν Pest. 135 und έμπορεσίαν ebd. 112 (μπορώ, έμπόρεσα). ὀμορφία in Leuktra, ομορφιά και έμορφιά sonst, και έμορφισία Pontos (έμορφίζω — έμόρφισα - έμορφος). ξενιάν Erotokr. 219, 337 (ξενεύω - ξένος). ξενοιασιά auf Chios (ξενοιάζω — έξένοιασα). ξυποδησιά · Passow 125 (ξυποδήστηκα). ονειδισίαν Prodrom. I 43. παγανέα in Leuktra, sonst παγανεά (δ τόπος ένθα παγανίζουν οί κυνηγοί). παγωνιά und in Livis. παγουνιά (παγώνω). παραγγελιά (παραγγέλλω). παρακαλιά Pass. 142, ή παρακάλλια in Livis. ή παρακίννια ebd. (παρακαλώ, παρακινώ). παραλυσία st. παράλυσις (παρέλυσα). περπατησιά und προπατηξιά = βάδισμα (περιπατῶ — ἐπεριπάτησα -ηξα). πηδέα in Leuktra τὸ πήδημα $(\pi\eta\delta\tilde{\omega})$ . πιβουλιά Erotokr. 7 (έπιβουλεύομαι und ἐπίβουλος). πινιά und πιοσιά auf Cypern (πίνω – πόσις). πλατυσιά = εὐουχωρία Passow 285 (von πλάτυ $(\nu)$ σις). πλυσία (st. πλύσις) in Leuktra.  $\hat{\eta}$  (ά)πομώρια Epirus (ἀπομωραίνω). πουλησιά Thumb Amorgos 58 und sonst bekannt (πουλῶ — ἐπούλησα). πρεπιά Erotokr. 320 (πρέπει). πυρία (πυρώνω). σαρωνιά = σάρωθρον auf Thera (σαρώνω). σειριά (st. σειρά wie noch in Kreta) in Epirus, Macedonien = γενεά (zu σύρω). σιχχασιά Livis. (σικχασία spät — σιαχαίνομαι). σαιλλιά = σκελιά = βῆμα in Livis. (σκελίζω). σκοθιά = σκοτία auf Thera (σκοτίζω oder das alte σκοτία selbst). σκληοιάν Abraham 125 (σκληραίνω). σμιξιά (ἔσμιξα). σουρέα σουρεά neben σούρα (σύρω). σποδησιά = σπρωξιά Epirus (ἐπόδησα), σπρωξιά und in Leuktra σποωξέα (ἔσποωξα). στερέα = ήσυχία, ἀνάπαυσις Pont. (στερεώνω). στολισιές Eroberung Konst. 306 (έστόλισα). στοατέα in Leuktra στρατεία = δρόμος (στρατεύω), auf Kreta στραθεά. συγνεφία in Leuktra, sonst συννεφιά (συ(γ)νεφιάζω), συντροφιά (σύντροφος — συντροφιάζω). συντυχία Cypern (συντυχαίνω). σωρεία—σωρέ westl. Kreta (σωρεύω). τσιλλιά (= τίλλησις, τσιλλῶ = τιλλῶ). τσινιά Erotokr. 107 und τσινέ westkret. (τσινῶ). τσιοιλλιά = δξεῖα καὶ ἀγοία φωνή auf Cypern (τσιοιλλῶ). ὑβοισία Cypern, βοισέα in Leuktra, βοισιά sonst (ὕβοισα). φιλιά = δῶρον in Kampos Lakoniens, φιλέα in Leuktra und daraus Φιλέας (φιλῶ φίλος — φιλία). φορεσιές Erober. 306 (έφόρεσα) und φοριά Passow 18 (φορῶ). φρουκαλιά = τὸ ὀλίγον σάρωμα (Cypern, φρουκαλῶ = φιλοκαλῶ). φτυσία = πτύσμα Leuktra (έφτυσα). χαμνία = τῦφος in Pont. (ἀχαμνίζω -μνός). χαρτωσία (χαρ(ι)τώνω — έχάρτωσα). χαψιά = ἔνθεσις (ἔχαψα). χιονιά (χιονίζει χιόνι). χιουφέα in Leuktra, daraus δ Χιουφέας (χιουφίζει cf. γαιδουρίζει), χοιρέ westkret. χρονιά und χρονέα in Leuktra (χρονίζωχούνος). χωρισιά und ἀπο- Pontos (ἐχώρισα). χωσία in Leuktra sonst χωσιά (έχωσα). ψυγιά = τὸ μέρος ὅπου ψύχουσι τοὺς καρπούς (—ψυγομαι).

An den angeführten Beispielen kann man leicht beobachten, dass das Nomen abstractum bald rein verbal, bald sowohl verbal als nominal aufgefalst werden kann (πινιά, άλλαγιά, άναπνιά, άπαντιά, καταντιά, ἀππηδιά, μαλιά, ξενοιασιά, παραγγελιά, χωσιά, ψυγιά, ἀρεσιά, ζητία, καυγεά u. s. w. allein ανοστιά, αποκοτιά, άρμυριά, αργοντιά, αφεντιά, γειτονιά, ξενιά, προξενιά, φιλιά, συντροφιά u. s. w.). Andere sind rein nominal, wie ψευτιά von ψεύτης st. ψεύστης, αλεφτιά von αλέφτης (dies auch zu κλέφτω), μυρωδιά, μερουδία in Leuktra, παραξενιά (=Eigenart) zu παράξενος = eigenartig, Sonderling, nicht zu παραξενεύομαι (= ich wundere mich), έγκαιριά zu ἔγκαιρος in Leuktra (= ἐποχή, καιρός), εὐκαιρία zu εὕκαιρος u. s. w. Wie nun von diesen Verbis und Nominibus Nomina abstracta auf -έα -ία -ιά im Gebrauch sind, so sind von jedem Nomen, welches ein Werkzeug zum Schlagen bedeutet oder irgend ein Verhältnis zum Schlagen ausdrückt, wie auch von jedem sinnverwandten Verbum und für jeden riechenden oder als riechend angeschenen Gegenstand, da bei diesen Klassen die Aktion am meisten zum Vorschein und deshalb zum Ausdruck kommt, solche Nomina abstracta auf -έα -ία- ιά gebildet, welche das Werkzeug des Schlagens oder den geschlagenen Platz oder einen meist schlechten Geruch bezeichnen. Das Merkwürdige an diesen Bildungen ist nur, daß, wie bei den Pflanzennamen die Endung -έα, obgleich von wenigen Beispielen ausgegangen, fast zum allgemeinen Charakteristikum dieser Nomina geworden ist, durch den Ausgang  $-\epsilon \alpha$  -  $\epsilon \alpha$  schon seit dem früheren Mittelalter ganze Wortkategorien mit diesen Bedeutungen gebildet worden sind und täglich gebildet werden. cf. das Suffix -ata der roman. Sprachen, z. B. it. coltellata stoccata, sp. cornada, espolada, fr. dentée u. s. w. Diez, Grammat. der roman. Spr. II 333. So sagen wir also άγκιστοέα auf Ägina, άγκισέα im Pontos, sonst άγκιστοεά (άγκίστοι άγκιστοώνω) = Angeln, Schlag der Fische mit der Angel. άγκυλεά  $(\partial \gamma \nu \nu \lambda \eta - \partial \gamma \nu \nu \lambda \dot{\omega} \nu \omega) = \text{das Stacheln}; (\partial \gamma \nu \dot{\omega} \lambda \eta \text{ scheint mit } \partial \nu \dot{\omega} - i \partial \omega \dot{\omega},$ ἀγκίδα zusammengefallen zu sein, wodurch einerseits ἀγκύλη die Bedeutung von duis, andererseits duis die Lautgruppe yn st. n bekam). άγκωνιά (= Stofs mit dem Ellenbogen, άγκων), -έα in Leuktra und auf Ägina, -νέ im westl. Kreta. ἀδοντιά Erotokr. 132, -έ im westl. Kreta. ἀμμαδιά und ἀμματιά auf Cypern = Augenblick. ἀμπωστιά.  $\dot{\alpha}$ μπωστέ in Westkreta (von  $\dot{\alpha}(\mu)$ πώθω) = Stofs.  $\dot{\alpha}$ ναμονταλέ in West $kreta = \delta \alpha πισμα$ . dξινεά = Schlag mit der <math>dξίνη und dξιναρέα Ökonomides Pont. 11, und πληγή ή οὐλή έξ ἀξίνης, ἀξινέα Agina und Leuktra. ἀπολυταρέ im westl. Kreta = Schlag mit einer ἀπολυομένη δάβδος (λαγωβόλον). ἀρκουμπουσίες Zakynthos, Sathas Το ἀρχουτολόγιον u. s. w. 20, ἀρχουμπουζιές ebd. 40 (arcobugio und archibuso)

ἀστραψιές Passow 532. ἀχαντέα Pontos = Schlag mit einer ἄκανθαάχάντιν. βακουρέα Pontos = Schlag mit einer βακούρα (von ἄβαξ = σανίς). βαουδεά (βαρεΐα sc. σφύρα) (= Schlag mit βαρεΐα) -έ in Westkreta. βελονεά (von βελόνη), -έα in Megara und auf Ägina, βολονέα im Pontos. βεργέα in Megara, βεργεά, -γέ Mylop. (virga). βιζακεά = πετοεά auf Cypern. βιστιοεά - έ in Westkreta (von βιστιοῶ, cf. Kor. Atakta II 81). βιτσεά (-έ in Westkreta) Prodrom. III 283 (βίτσα) -έα, in Leuktra, Megara, Pontos. βολέα auf Kythera und Megara = βολή τουφεκίου, άβολέα in Leuktra (βόλι). βουκεντρέα (βούκεντρον) - έ Mylopot., -ιές Sachlici interpr. 459, -έα in Leuktra und Pontos, φουτσεντοέα in Megara, βουτσεντοέα auf Ägina. βουρδουλεά (βούρδουλας) -έα auf Agina. βρουθθεά (βρόθθους = γρόνθος) in Livis. βωλακεά (βῶλαξ = großer Stein). γαυγεά (γαυγίζει = bellen) -έ in Westkreta. δακαμμαδεά und -τεά auf Cypern, δακωματέα (δακώνω — δάκωμα) auf Agina, Pontos, Megara, δακωνέα noch in Megara, δαξιματέα noch im Pontos, δαγκαματέα in Leuktra, sonst δαγκαματεά und δακανεά, δακανέ im westl. Kreta und δακνιά Pandora VIII 439, 441; δακαματιά und δαγκαματιά Duc. aus Θησέως γάμοι und aus Gloss. Graecob. (von δάγκαμα und δακάνω), δαγκασιά Pass. 959 Dist. δαγτυλεά in Pontos und Megara, -é in Westkreta = Schlag durch einen Finger und dann Schwärze (μελανεά) von der Größe des Fingers, δαχτυλεά sonst. δεκανικεά (δεκανίκι), δεκανιτσέα Megara und Ägina, δικανικέα im Pontos. δεκατεά = σφακελεά auf Cypern (δεκατίζω = σφακελώνω), σφαγγελεά Areopolis. διπλαρεά (δίπλα — διπλάρι). (δ)δοντέα im Pontos, in Megara, Leuktra und Agina, Leuktra, gewöhnlich δοντεά (δ]δόντι) — ἀδοντέ in Westkreta. δοξαρεά (δοξάρι) - έα in Megara, Leuktra und Agina, τοξαρέα im Pontos. δρεπανεά (δρεπάνι), -έα im Pontos, Leuktra (wo es auch δράγμα bedeutet), δραπανέα in Megara, -έ in Westkreta. έγκαοισματέας (τῆς) Quadrup. 718, 730 (δγκαοίζω = όγκανίζω). καθεκλεά (καθέκλα = Stuhl), καρεκλέα in Megara und Agina und παρεγκλέα in Leuktra. παπαλέα im Pontos (πάπαλον = πέος). παμακεά (καμάκι – κάμαξ), -κέα in Leuktra und Pontos, καματσέα in Megara und Ägina. καμτσικέα Pontos (καμτσίκι türk.). κανονεά (κανόνι — canon), -νέα in Leuktra, Ägina, Megara. κατακαυκαλέ = κατακεφαλέα (κατά κόροης παίειν) im westl. Kreta. κατακεφαλέα in Leuktra, κατατσεφαλέα in Kyme und auf Agina und in Megara, κατακεφαλέ im westl. und κατακεφαλεά im östl. Kreta. κεντεά – κεντέα in Leuktra, Pontos und Quadrup. 89, τσεντέα in Ägina und κεντσέα in Megara: σταυφοκεντεά, γαϊδουφοκεντεά, ἀπανωκεντεά, ἀχλαδοκεντέα = ἀραιὰ βελονεά auf Kythera. κεντοέα und βουρδοκεντρέα (βούρδων + κέντρον) im Pontos Πλάτων VI 311, τσεντοέα in Megara und Ägina. κερατέα Quadrup.

1020 und in Leuktra, sonst περατεά, in Westkreta περατέ (πέρατον) = Stofs durch das Horn. μιοδατσεά (μιοδάτσι), μουομπατσέα im Pontos (πουρμπάτς türk.). πλαδευτηρέ in Westkreta = Schlag mit einem πλαδευτήρι (eisernen Beil). κλανεά (von κλάνω=κλάζω) -έα in Leuktra, Agina, -έ in Westkreta. κλειδεά (κλειδί), κλειδέα in Leuktra, -έ im westl. κλοτσεά und κλότσος Quadrup. 748, -έα in Leuktra, Kythera, Kyme, Agina,  $-\dot{\epsilon}$  im westl. Kreta. κομητεά = böses Omen durch Zeichen eines Kometen, Σκυλλίτσης in "Αθλιοι Ούγγώ IV 204. κοντακεά (κοντάκι Stalberg) -έα in Leuktra, Pontos, κοdατσέα in Megara, -κέ im westl. Kreta. κονταρέα Theophanes Chronogr. 318, 27, Dig. Legrand 2478, 2427, 2415, 2201, κονταρέα im Pont., auf Ägina, Kythera und in Leuktra, daraus κονταρέ im westl. Kreta, κονταρά im östl. wie auch bei Erotokr. 144 und sonst, κονταρές Imper. Marg. 136. κονδυλεά (πονδύλι) und μονοκονδυλεά, ποντυλεά in ABC der Liebe 73, 1, ποντυλέα auf Ägina, Pontos und in Leuktra, κοdυλέα in Megara, -έ in Westkreta. μοπανεά Erotokr. passim, 494 Asin. Lup. (κόπανον), κοπανέ auf Westkreta, μιὰν μοπανέ = einen Augenblick, ἀγκοπανεά Kephall. Νεοελλ 'Ανάλ. Η 148, -έα in Leuktra und Megara, μιὰ κο- $\pi \alpha \nu \varepsilon \dot{\alpha} = \delta \lambda \omega \varsigma \alpha \dot{\nu} \tau \dot{\alpha} \gamma \rho \eta \mu \alpha$  auf Thera. κοργιουλέ st. -έ $\alpha$  = Bifs einer Wanze im westl. Kreta (κοργιός = κόρις). κουμπουρεά (κουμπούρι), -έα in Leuktra, Pontos, Megara, Agina. μουπαλέα = μοπανέα Pontos (μουπάλιν=κόπανος). κουπεά (κουπί=κώπη), -έα in Leuktra, -έ im westl. Kreta, μωπέα im Pontos. μουτουλεά, -έα Leuktra, -έ Westkreta (μουτουλώ -- πούτελον = μέτωπον ef. Byz. Lex.). πουτσακεά = βελονεά Cypern. κρωπέα = ein Schlag mit dem κρώπιον in Pontos. κωθέα (κωθίν == πέος) Ökonomides Pont. 16. μωλέα und πισωκωλέα in Agina und κωλαοέα im Pontos = ή ματά τῆς πυγῆς πληγή. λαζονεά = μαχαιρεά Καrλαβωματεά Erotokr. 28, λαβωματέα Leuktra (wo auch die Narbe),  $-\dot{\epsilon}$  in Westkreta.  $\lambda \alpha \nu \tau o \nu \varrho \epsilon \dot{\alpha} (\lambda \alpha \nu \tau o \nu \varrho \tilde{\omega} = \dot{\varrho} \alpha \nu \tau o \nu \varrho \tilde{\omega} - \dot{\varrho} \alpha \nu \tau \ell \zeta \omega)$ , -έ im westl. Kreta, sowohl Ausspritzen und Benetzen als das Quantum des auf einmal ausgespritzten Wassers. λαχτεά (λαχτίζω = λάξ παίω), λαχτέα in Megara, Pontos, in Kyme und in Leuktra, λαχτία auf Kythera,  $-\dot{\varepsilon}$  im westl. Kreta.  $\lambda \varepsilon n \alpha \nu i n \varepsilon \dot{\alpha} = \delta \varepsilon n \alpha \nu i n \varepsilon \dot{\alpha}$  ( $\lambda \varepsilon n \alpha \nu i n i = \delta \varepsilon n$ .).  $\lambda i - \delta \nu i = \delta \varepsilon n$ . θαρέα auf Megara und Pontos (λιθάριν). μαγκουρέα in Leuktra und daraus δ Μαγκουρέας, sonst μαγκουρεά. μακελλέα = ein Schlag mit der Hacke, Ökonomides 16. μανασεά (μανάσα—mannara), -έ im westlichen Kreta. ματεά (ὀμμάτιον), Zakon. ματία = Blick, -έα in Megara und Leuktra, ὀμματία im Pontos, ἀμματέ im westl. Kreta und ἀμμαθιά im östlichen. ματσουκεά Wagner, Carmina Gr. 147, 170 δαβδιές καὶ ματσουκιές (ματσούκι), - έα in Leuktra und Pontos, ματσουτσέα Megara und Agina, -έ in Westkreta. μαχαιρία Legr. Bibl. II 39 (μαχαίρι),

μαχαιρέα Okonomides 16 und in Leuktra, Agina, Megara, μαχαιρά Erotokr. 379, und überhanpt im östl. Kreta, μαχαιρέ im westlichen. μελανεά (μελάνι), -έα in Megara, Pontos = der durch einen Schlag hervorgerufene schwarze Fleck. μολυβεά (μολύβι), -έα in Leuktra, Megara, Pontos, -έ Westkreta. μουγιαλισματεάν Erotokr. 134, und μουγκιές Erotokr. 288 (μουγκεά—μυκῶμαι) und heute auf Kreta. μουγγοεά, in Westkreta -έ (μουγγρίζει ὁ χοῖρος). μουστουνεά Duc. und auf Cypern, μπουστουνεά gewöhnlich (μουστουνῶ – μπουστουνῶ, μουστουνέα καὶ μουστέα Platon VI 93), μπουστουνέ in Westkreta. μπαλλωτεά, -έ im westl. Kreta = Kugelschlag. μπατσέα = δάπισμα in Leuktra, -έ in Westkreta. μπεννεά (μπέννα — penna), -έ in Westkreta. μπικεά (μπίκος - μπικίζω), -έ in Westkreta. μπιμπικεά (μπιπμίκα = bec), -έα in Megara, - έ im westl. Kreta. μπιστολέα in Leuktra, · έ in Westkreta (pistola). μπουνεά (pugna), -έα in Leuktra, woraus ὁ Μπουνέας, -έ in Westkreta. μπουνιαλεά und πουνιαλεά Erotokr. 327 (pugnale = πουνιάλο). μυτεά Duc. (μύτη), - έα in Leuktra, Ägina, Megara, - έ im westl. Kreta, μυτεσέα im Pontos. νυματεά (νύμα = νύγμα - νύσσω - νυματίζω), -έ in Westkreta, νυστιρέα Pontos, νυστερέα Megara, -έ im westl. Kreta, -εά sonst (νυστέρι). νυχεά (δνυχεά Duc.), νυχέα Ökonomides 16 und Megara, Agina, Leuktra, -έ im westl. Kreta (νύχι). ξυλεά (ξύλο). ξυλέας Pont. Είμαο. Παίγνια 40, -έα Ökonomides 16 und in Leuktra, Agina, -έ in Westkreta. ξυραφεά (ξυράφι), ξουραφέα in Leuktra, Agina und Megara, ξυραφέα und ξιουραφέα im Pontos, im westl. Kreta -έ, sonst -εά. δμματεά Pass. 467<sup>a</sup>. παλαμεά, παλαμέα Quadrup. 1052 = τὸ διὰ τῆς παλάμης (χειοὸς) δάπισμα, παλαμέ im westl. Kreta. παπουτσεά (türk. παπούτσι), -έα auf Ägina, Pontos, -έ im westl. Kreta. παραδοξαρεά (δοξάρι), -έ in Westkreta. παρακονδυλεά (πονδύλι), -έ in Westkreta. παρατιμονεά (τιμόνι = temo), -έα auf Agina, -έ in Westkreta. πατεά und πατουματεά, πατηματεά in Livis. und πατημασέα in Megara, πατημασεά auf Paros, πατέα im Pontos, πατέ und πατηματέ in Westkreta, πατουσέα in Leuktra. πελεκεά (πελεκῶ), πελεκέα im Pontos und Leuktra, πελετσέα in Megara. περουνεά auf Paros (περούνι), sonst πιρουνεά, -έα in Leuktra und Agina, -έ in Westkreta (πιοούνι), περουνέα in Megara, περονέα im Pontos. πεσματεά (πέφτω) Erotokr. 155, 158, 174, -έ im westl. Kreta. πεταχταρέ = der hingeworfene Stein im westl. Kreta (πεταχτός -χτάρις -έα). πετρέα Duc. (πέτρα) und in Leuktra (woraus auch δ Πετρέας) und im Pontos, -έ in Westkreta, παραπετρές Erotokr. 39, gewöhnlich πετρεά. πιασματέ (πιάνω - πιάσμα) in Westkreta das Fassen. πιπιλισματέ (πιπιλίζω – πιπίλισμα = saugen in Westkreta. πιστολεά, -έα in Megara und Agina (pistola). πλακεά, πλακέα in Leuktra (πλάκα =

flacher Stein). ποδέα Sophokles' Lex. πορδεά (πέρδομαι), -έα in Megara, -έ in Westkreta. πουδαφέα und πουφαδέα = πατέα im Pontos (ποδάοιν - ποράδιν = πούς). πριjονεά (πριόνι), πριονέα auf Agina und πιοjονέα, dasselbe auch in Leuktra. πυτεά (πυτίζω), -έα in Leuktra und Megara, -έ im westl. Kreta. ὁαβδακές Carm. Graeca Wagner 165, 685 (φαβδάκι). φαβδεά, φαβδέαν Dig. Legr. 2503, 2485, 2194, 2202, 2120, 2099, 2160, 2112, 2078 (δάβδος – δαβδί) und in Pontos, -έα Ökon. 16 und in Leuktra, -έ in Westkreta, δαβοέα und λαβοέα in Pontos, φαβδέα und άλογοραβδέα auf Kythera.  $\delta \eta \gamma \varepsilon \alpha (\delta \tilde{\eta} \gamma \alpha - \delta \tilde{\eta} \gamma \lambda \alpha = \text{regula})$ .  $\delta \iota \xi \varepsilon \alpha (\delta \iota \pi \tau \alpha)$ = διξέα in Leuktra und Megara; so auch in Leuktra, wo την γόμωσιν τοῦ δπλου bedeutet. σαϊττεά, σαϊττέα auf Ägina, σα(γ)ιττέα in Pontos und Megara, σαϊττέ im westl. Kreta. σαρακεά (σάρακας = πρίων auf Kreta), σαρακέ in Westkreta. σβερκεά der Schlag auf den Nacken (= σβέρκος). σεισματέ = das Schütteln (σείω – σείσμα) in Westkreta. σκαγεά Schuss mit σπάγια d. h. mit Schroten. σπαλιδεά = Schlag mit σπαλίδα = άξίνη, -έ in Westkreta. σπαμνεά (σπαμνί = scamnum), -έα in Pontos, Agina, Leuktra, -έ im westl. Kreta. σμεπαρνεά (σμεπάρνι), -έα in Leuktra, σκεπαρέα in Pontos und Leuktra, στσεπαρνέα auf Agina und Megara, -νέ im westl. Kreta. σμισματεά (σχίζω) das Zerreißen, στσισματέα in Megara, σμισματέ im westl. Kreta. σκουλεά = Schlag mit σμοῦλος = der flachen Klinge des Messers, Degens; σμουλέ im westl. Kreta. σμιλεά (σμίλη), -έα in Megara, -έ in Westkreta. σουβλέα Prodrom VI 157 (σουβλί) und auf Agina, σουγλέα in Megara, Pontos und σουgλέα in Leuktra; σουβλέ im westl. Kreta, σουβλεά sonst. σπαθέα (Theoph. Chron. 318, 27; Dig. Legr. 1260, 2599, 2427 und passim), -έα in Megara, Pontos, -έ in Westkreta (σπαθί). σποωξεά (σποώχνω =είς + προ + ώθῶ), -έα in Leuktra, Agina, wo auch σποωξία. σταμνέα Schlag mit einer στάμνος und das, was sie enthält, im Pontos. στελετέα (stiletto) in Leuktra, Agina, στιλετεά auch bei Som. = stilettata. στιβανεά = aestivale) = Schlag mit dem Stiefel, -έ in Westkreta. στουραπέα Schlag mit einem στουράκι = δάβδος (στύραξ) im Pontos. σφακελεά (σφάκελος), φασκελέα in Leuktra, βαστσελέα in Ägina, σφακελέ im westl. Kreta. σφιξεά = das Pressen (σφίγγω). σφονδυλέα Dig. Legr. 1081 (σφόνδυλος), -λέα in Megara, Leuktra, Pontos, -έ in Westkreta. σφυρεά (σφῦρα — σφυρί), -έα in Megara, Ägina, Leuktra, -έ im westl. Kreta. τανέ (von τανύω) in Westkreta = das Spannen, das gewaltige Ziehen. τινασματεά (τινάσσω — τίνα(γ)μα) = das oftmalige Schütteln, -έ in Westkreta. τουφεκεά (τουφέκι), τουφεκέα in Leuktra, τουφετσέα in Ägina und Megara, τιουφεκέα im Pontos. τσικουρέα in Leuktra (securis). τσιμπεά (τσιμπῶ), -έα in Megara, Pontos, Ägina, Leuktra, -έ in Westkreta, τσιμπισέα in Pontos. τσινέα st. τσιλέα = κόποος πτηνῶν (τιλῶ)

Pontos. τσιτεά (τσιτώνω), -έ im westl. Kreta. τσουγκοανεά, -έ im westl. Kreta. (δ)βρισεά (βρίζω), -σέα in Leuktra, -ξέα und -ξία in Agina, βριξέα in Megara, ύβρισία im Pontos. φουντουκέα Pontos = τὸ διὰ τοῦ λιχανοῦ κτύπημα. φουρτουνασέα Pontos = προσβολή τρικυμίας (φουφτούνα). φουφουλέα (φουφούλιν=κνίδη) im Pontos. φτεονέα in Leuktra und daraus δ Φτερνέας. φτυαρέα in Leuktra und Pontos sowohl als Schlag als auch Mass, -έ in Westkreta. φυσεά (φυσῶ), φυσέ im westl. Kreta, = das Blasen. χαντζαρέα (χαντζάρι türk. = μάχαιοα). χαραγματεά auf Paros (χαράσσω, χάραγμα), -έ in Westkreta. χαραπεά (χαράπι = πέτρα μεγάλη), -έα in Leuktra und Pontos. γαστουκεά und γαστούκι (= κόλαφος), χάστουκας auf Thera, -έα in Leuktra, χαστουτσέα in Megara. χεσεά (χέζω), χεσέα in Megara, Ägina, Pontos. γουργουδεά (γουργούδι = δάβδος μεγάλη), -έ in Westkreta. χτενεά (ατένιον), -νέ im westl. Kreta = Schlag mit dem Kamme, d. h. das jedesmalige Durchfahren mit dem Kamme. χτυπεά (χτυπῶ), -έα in Leuktra, χτυπησέα in Megara, χτυπηματέα und -ία auf Agina, χτυπέ und χτυπαρέ im westl. Kreta. ψαλιδεά (ψαλίδι), -έα in Pontos, Megara, Ägina, Leuktra, -έ im westl. Kreta. ψυλλεά im westl. Kreta, ψυλλέ = der Bis des Flohes (ψύλλος). ψωλέα (Legr. Bibl. II 46) und heute im Pontos (ψωλή).

Bezüglich der Zurückziehung des Accentes in λαλία st. λαλιά, cf. weiter unten γενέα st. γενεά, δογυία st. δογυιά, πρασέα st. πρασιά, φωλέα st. φωλεά, (έ)σμία st. σκιά, στερέα st. στερεά, oder in Fällen wie νηστεία - νήστεια, άρρωστία - άρρώστια u. s. w., und der Vorrückung desselben in αναπνεά st. ανάπνοια, ποεπεά st. εὐποέπεια u. s. w. und der Verschiedenheit in Fällen, wie καταντιά und κατάντια, ζητία und ζήτεια u. s. w., möchte ich meine frühere Auffassung darüber (Einleitung S. 432) dahin modifizieren, dass ich diese veränderten Nomina einigermaßen als neue Wörter von den zugehörigen Verben neu gebildet, ansehen und mithin den analogen Einfluss der Nomina auf -ία und auf -'εια -'οια nur indirekt annehmen möchte. Danach ist λαλώ λαλία, γεννώ γεννέα, φωλεύω φωλέα, σκιάζω (έ)σκία έφάνηφανίά st. έμ φάνεια u. s. w., wie auch άναπνέω άναπνίά st. άνάπνοια, πρέπει πρεπία st. εθπρέπεια nach κακίζω κακίά, μαίνομαι μανίά, φτωχεύω φτωχείά u. s. w. und wiederum φτωχεύω φτώχεια, άρρωστῶ άρρώστια, καταντώ κατάντια u. s. w. nach βοηθώ βοήθεια, ένεογώ ένέογεια, έννοιάζομαι έννοια u. s. w. gebildet. In vielen Idiomen Südgriechenlands hat man nach dem Schema -ία (καταντῷ καταντίά, ξητῷ ζητίά, ἀναπνιά, λαλιά u. s. w.), in Nordgriechenland dagegen nach dem Schema - εια -'οια (κατάντια, ζήτια u. s. w.) weiter gebildet.

Folgende Nomina bedeuten einen Geruch. ἀβγουλεά (ἀβγά—ἀά),

ώβγέα Pontos. άγγουρέαν μυρίζ(ει) (oder βρωμα oder σκυλάζ(ει), Pontos, und ἀγουρέα ebd., ἀγνουρέ in Westkreta. ἀθοτυρεά (von ἀνθότυρος) - έ im westl. Kreta. ἀνθοωπεά und ἀθοωπουλεά von schlecht riechendem Menschen (ἄνθοωπος), und metaphor. ἀθοωπεᾶς μυρίζει und im Pontos ἀοθεπέας νὰ μυρίης Είμ. παίγν. 40, ἀθρωπουλέ im westl. Kreta. άλατέα im Pontos. άλειμματεά (von άλειμμα), άλειματίες μυρίζει Kyme, άλειμματέας μυρίζει im Pontos. άλευρεά (von άλευρι) -έα im Pontos. -έ im westl. Kreta, άλευρουλεᾶς Areopolis. -έ im westl. Kreta. ἀλογέας im Pontos. ἀνεκαπνεά, ἀνεκαπνεᾶς ανοίζει oder ἀνεμαπνεὰ βγάζει Thera. ἀπηγανεά (ἀπήγανος). ἀπιδέα = Geruch der Birne, Pontos. ἀποθεμανέα Ökon, 16 Pontos. ἀπνοεά (ἀπύοι = θεῖον) - ε΄ im westl. Kreta. ἀοαοαντσέα = νεοαντζέα (Geruch der Orange) im Pontos. ἀσβεστεά (ἀσβέστης = τίτανος) -έ im westl. Kreta, ἀσβεστίες μυρίζει Kyme, ἀγιουρέα (ἄγιουρα) Pontos, ἀγουρέας (ἀγούρι = Viehstall) Pontos. ἀγρανέα (γραίνω) Pontos. ἀγραπέας μυρίζει Pontos. άψιθεά (άψινθος). βαρελλεά (βαρέλλι) -έα Pontos. βαρβατουλεᾶς μυοίζει (Epirus). βοοβοπηλεά und βοοβόπηλος Cypern. βοτανέα Pontos, der Geruch der βότανα. βουδέα im Pontos, βουδεά auf Tenos und Thera und βωδεά auf Rhodos. βουνεά auf Cypern, τοῦ βοὸς τὴν βουνίαν in dem ikar. Iatrosophium, σβουνέα in Leuktra, σβουνεά sonst; βουτσέα auf Kythera, βουτσεά im östl. Kreta, βουτσέ im westl., daraus βουζεά auf Kalymnos = κόποος τῶν βοῶν und der Gestank derselben. Über das Etymon des Wortes hat Koraës in seinen Atakta IV 59 eine Vermutung ausgesprochen. βουϊδεά (βοῦς), der Geruch des Rindes im Stall. -έ im westl. Kreta. βουριεά (βούρια = πηλά) und βουριουλεά in Areopolis, βουριέ im westl. Kreta. βουτυρεά (βούτυρον), βουτουρέα Ökonomides 16, und βουτερέαν Πλάτων VI 87, -έ im westl. Kreta. ναλατεά (νάλα - νάλατα), im Pontos sagt man γαλατέας μυρίζει. γαϊδουρέα Pontos, -έ im westl. Kreta. γαραμψέα (γάραμψον = μακεδονήσιν) Pontos. γυναικέα Pontos. δαδέα Pontos (δαδίν). δεσμέα Pontos (ήδύοσμος). έλαδέαν (Πλάτων VI 87), λαδέα Leuktra, λαδέ im westl. Kreta, sonst λαδεά und λαδουλεά in Epirus und Areopolis, im Pontos έλαιατέα. ζουμαρέα Pontos. Θαλασσεά (θάλασσα), θαλασσέα Pontos, -έ im westl. Kreta. Θανατουλεά, -έα Pontos, -έ im westl. Kreta und θανατιές μυρίζει Cypern. θυμαρέα Pontos von θυμάριν - θύμον. θυμιατέα Pontos. ίδοωτέα und ίδοωματέα Pontos. καλκανέα (von καλκάνιν == ίχθὺς φόμβος τῶν σελαχοειόῶν) Pontos. καλυκαιοέα Pontos. καπνεά, καπνέα im Pontos (καπνός und καπνουλεᾶς μυρίζει von ἀσβόλη, αἰθάλη Livis., καπνέ im westl. Kreta). καποεά (κάποος), καποέα im Pontos, im westl. Kreta καποέ, καπρουλεᾶς in Areopolis. καραφουλλέα Pontos = γαροφαλλέα. μαρπουζέα Pontos, μαρπουζεά im östl., -έ im westl.

Kreta. μαρυδέα Pontos. ματτεά (μάττος, μάττης), -έ im westl. Kreta. κατρανεά (κατράνι), -έα Pontos, -έ im westl. Kreta. κατρουλέα (κατουρώ - πάτουρον), πατρουλεᾶς μυρίζει, πατρουλίες βρωμάει Kyme, πατουρετσέα Pontos. κερδεά (κέρδος – κέδρος), -έ im westl. Kreta. κερεά (κερί – κηρός), κερέ im westl. Kreta, κερουλεᾶς Areopolis und Epirus. κετζέα Pontos (μετζίν = τράγος türk.). μλανεά (κλάνω), -έ im westl. Kreta. κοκκυμελέα Pontos. κολογκυθέα Pontos. κοποέα Pontos. κουχνουτέα= όσμη έφθαρμένου άλεύρου Pontos. πρασεά (πρασί), πρασέα Pontos, Πλάτων VI 87, -έ im westl. Kreta; κοασουλεᾶς Areopolis und Epirus. ποεατεά (ποέας), ποεατέα Pontos, -έ im westl. Kreta und ποεατουλεᾶς in Epirus und Areopolis, πρεατουλέ im westl. Kreta. πρεμμυδεά (προμμύδι), προμμυδέαν Pontos, Ökonomides 16, προμμυδέ im westl. Kreta. μυπαρισσεά (μυπαρίσσι), μεπαρεσσέα Pontos, μυπαρισσέ im westl. Kreta. λαχανεά (λάχανα), -έα im Pontos, -έ im westl. Kreta. λεμονέα Pontos. λιβανεά (λιβάνι), λιβανεᾶς μυρίζει Passow 397 und λιβανιές μυρίζεις Passow 395. μόσκολιβανέα Pontos und Leuktra, λιβανέ im westl. Kreta; λιβανουλεᾶς in Epirus und Areopolis. λεφτοκαρέα Pontos und in einigen Dörfern daselbst λοφτοκαρέα. μακαρωνέα Pontos. μανέα = καπνέα im Pontos. μαντιές μυρίζει Cypern, wie ein Schmied riechen, da daselbst μάντις sowohl den χαλκεύς (= Schmied) als auch den μάντις (= Wahrsager) bedeutet. μελεά (μέλι) μελέαν Ökonomides 16, -έ im westl. Kreta. μουλαρεά (μουλάρι), -έα im Pontos, -έ im westl. Kreta. μοσκεά (μόσκος = μόσχος), μοσκέ im westl. Kreta, μουσκαρέα Pontos. μουρουνέα Pontos (μουρούνας λάδι). μουχτερέα Pontos (= χοιρέα, da μουχτερόν = χοΐρος schon bei Prodrom VI 215). μπαρουτεά (μπαφοῦτι türk. = πυρίτις), -έα Pontos, -έ im westl. Kreta. νεκριές , έκεῖνος πιὰ βοωμεῖ νεκοιές" = όζει σελίνου, νεκοουλεά (νεκοός), νεκοουλεᾶς μυρίζει Epirus und Areopolis, -έ im westl. Kreta, νερέας im Pontos (νερόν) und νερουλεά (νερό), νερουλεᾶς μυρίζει in Sparta, νερουλέ im westl. Kreta. νηστικεά und νηστικάδα (νηστικός). (δ)νοστιμεά (νόστιμο). ντουλαπεά (ντουλάπι), ντολαπέα Pontos, -έ im westl. Kreta. ξειδεά (ξείδι), ξειδέα in Leuktra, daraus δ Ξειδέας, ξειδουλεᾶς und ξινέας ebenfalls in Leuktra, δξειδέα im Pontos, ξειδέ im westl. Kreta. ξυγαλέα (ὀξύγαλα = γιαοῦρτι) Pontos. ξυγκεά ((ἀ)ξύγκι), ξυγκέα in Leuktra, daraus ὁ Ξυγκέας, ξυγκουλεᾶς μυρίζει Areopolis und Epirus, ξυγκέ im westl. Kreta. ὀστυκέα Pontos. ὀσμαφέα und ζουμαφέα Pontos (ὀσμή). παγουρέα Pontos (παγούριν). παννεά (παννί, wenn es verbrannt wird), παννέ im westl. Kreta. πατσαδέα Pontos. πετσέα Pontos (πετσί). πηλεά und μαυροπηλεά (πηλός), -έ im westl. Kreta. πιπερέα Pontos (πιπέριν). πισσεά (πίσσα) -έα Pontos, -έ im westl. Kreta, πισσουλεᾶς Areopolis. ποδαρεά (ποδάρι), πουδαρέα und πουραδέα Pontos.

-έ im westl, Kreta. ποντικέα Pontos. πεπονέα Pontos. πορδεά (πορδή - πέρδομαι) πορδέας μυρίζει Pontos, -έ im westl. Kreta. πορτοπαλλέα Pontos. προβατσουλεά, in Westkreta προβατουλέ. δακιδεά (δακή Branntwein), δακιδέ im westl. Kreta, δακέαν Πλάτων VI 87. δετσινέα Pontos. δοδακέα und δουδακέα (Pontos). σανιδέα Pontos. σαπωνέα Pontos. σελινεά (σέλινον), σελινέα im Pontos, σελινέ im westl. Kreta. σιδερεά (σίδεφον), σιδεφέα Pontos, -έ im westl. Kreta. σκατεά (σκώφ), σκατέαν Ökonomides 16 και σκατουλεᾶς Areopolis. σκορδεά (σκόροδον) σκορδέας μυρίζει Pontos, -έ im westl. Kreta. σκυλλεά (σκύλλος) der Geruch der Hunde und der schmutzigen Menschen, σκυλλέα im Pontos, σκυλλέ im westl. Kreta. σπανακέα Pontos (σπανάκι). σταρέα Pontos (σ(ι)τάρι). σταφυλέα Pontos (σταφύλι). στιβανεά (στιβάνι), στιβανέ im westl. Kreta – der Geruch der Stiefel. τομαφεά (τομάφι – Leder), τομαφέα im Pontos, -έ im westl. Kreta, τομαφουλεά Areopolis. τουλουμπέα (τουλούμι = ἀσκός türk.). τουρκεά (Τοῦρκος), τουρκέα Pontos, -έ in Sphakia, von den Türken glaubt man im allgemeinen, daß sie stinken, da dieselben ungetauft sind. τραγεά, -έ im westl. Kreta (τράγος) und τραγουλεά Areopolis und Athen. τριανταφυλλέας μυρίζει Pontos. τσαμέα = ὀσμὴ πεύκου, da τσάμι = πεῦκου (türk.) Pontos. τσαμουρέα = πηλέα, da τσαμούο = πηλός (türk.) Pontos. τσικνεά, τσουχνέα und τσιχνέα Pontos, τσουκνέ Mylopotamos (τσίκνα = κνίσα). τυρεά (τυρί), τυρέαν Ökonomides 16, τυρέ im westl. Kreta, τυρουλεά Areopolis. φαβατέα (von φάβατον — faba) = ὀσμή κυάμων Pontos. φασουλλέα (φασούλλιν) Pontos. φουτέα = πορδή άνευ ψόφου Pontos. φουφουλέα (φουφούλιν = ννίδη) Pontos. χαλκωματέα Pontos (χάλκωμα). χαμακεά (Kreta) = χωματεά. χαρτεά (χαρτί wenn es verbrannt wird), χαρτέα im Pontos, χαρτέ im westl. Kreta. χοιρέα Pontos, χοιρεά (χοίρος), χιουρέα in Leuktra, woraus δ Χιουρέας, χοιρέ im westl. Kreta, χοιρουλεά Areonolis. γοοταρέα = ὀσμή τῶν χόρτων Pontos und Leuktra (wo es außerdem noch den χορτών bedeutet), daraus ὁ Χορταρέας. χωματεά (χῶμα) χωματέα Pontos Πλάτων VI 87, χωματέ im westl. Kreta, auf Kephall. χωματσουλεά Νεοελλ. Άνάλ. Η 350 (ή δσμή τοῦ χώματος). ψαρεά (ψάρι), ὀψαρέα Pontos und Ökonomides 16 ψαρλαδέα = ὀσμή ληθυελαίου besonders δελφινελαίου; ψαρουλεᾶς μυρίζει Epirus, ψαρουλεά μυρίζει Areopolis. ψοφέ in Westkreta = ή ὀσμή τοῦ νεκοοῦ, dann sein Vermögen ( $\psi o \varphi \tilde{\omega} = \text{sterbe}$ ), d. h. was der Sterbende hinterläßt.

Wie man sieht, ist diese Kategorie der Geruchswörter auf -έα besonders im Pontos entwickelt worden; dies wird wohl auch der Grund gewesen sein, weshalb das Pontische die Pflanzennamen auf -έα vollends aufgegeben hat. Nachdem man nämlich angefangen hat, ἀγγουφέα, ἀπιδέα, ἀφαφαντζέα, ἀψιθέα, γαφαμψέα, θυμαφέα, παφοφουλλέα, παφ

πουξέα, καρυδέα, κερδέα, κρομμυδέα, κοκκυμελέα, κολογκυθέα, κυπαρισσέα, λαχανέα, λεμονέα, λεφτοκαρέα, πιπερέα, πεπονέα, πορτοκαλέα, δουδακέα, σελινέα, σκορδέα, σπανακέα, τριανταφυλλέα, φαβατέα, φασουλλέα auf diese Weise als Geruchswörter zu gebrauchen, konnte man sich natürlich derselben nicht mehr auch als Pflanzennamen zugleich bedienen. Bemerkenswert ist nun bei der Kategorie der Wörter, die einen Schlag bedeuten, der Ausgang -ματεά, wie δακαματεά, έγκαοισματέα, λαβωματεά, μουγκαλισματέα, νυματεά, πατηματεά neben πατημασεά, πεσματεά, πιασματεά, σεισματεά, σκισματεά, σφυριγματεά, τινασματεά, γαραματεά u. s. w. Diese Bildung scheint nicht sehr alt zu sein, wenigstens kann ich sie aus der ältern volkstümlichen Litteratur nicht belegen. Sie scheinen mir aus einer Kontamination der Nomina abstracta auf -(σ)ια mit denjenigen auf -μα -μάτου -ματα hervorgegangen zu sein, ganz wie im Altertum die Nomina auf -τίας ἀγαλματίας, σπερματίας, φρονηματίας u. s. w. von den Nominibus auf -μα -ματος nach denjenigen auf -ίας σχιζίας, τομίας, κοππατίας u. s. w. gebildet worden sind. So sagt man also λάβωμα -άτου -ατα, πιάσμα -άτου -ατα, σείσμα, σκίσμα u. s. w., woraus durch die Endung -έα die Nomina abstracta λαβωματ-έα, σεισματέα, πιασματέα u. s. w. entstanden sind.

Ebenso mag zu den Geruchswörtern bemerkt werden, daß der Ausgang -ουλιά, der in einigen Gegenden, wie in Areopolis, Epirus fast zum allgemeinen Mittel für die Bildung dieser Wortkategorie geworden ist, von dem Adjektivum νερουλός = wässerig, woraus νερουλεά = das Wässerigsein, der Geruch des Wassers, wie z. B. bei dem ersten Regen im Herbst, und vom Subst. κάτουρον, woraus κάτρουρον - κάτρουλον - κατρουλιό - κατρουλεά, hervorgegangen ist. So sagt man z. B. auf Kreta nur νερουλεά - νερουλέ, άβγουλεά - ἀβγουλέ, άθρωπουλεά - ἀθρωπουλέ, der Geruch eines schmutzigen Menschen, θανατουλέ, άλευρουλέ, καπνουλέ, κατρουλέ, κασουλέ, καπνουλέ, πορβατουλέ, σκατουλέ, νεκρουλέ und νεκρουλεά auf Kephallenia und in Athen τραγουλεά.

Wie -ουλεά so ist auch die Endung -ila zum Charakteristikum der Geruchswörter geworden. Sie steht aber in der That ursprünglich mit diesen Nominibus in keiner näheren Verbindung als mit anderen, sondern hat, wie auch -έα, eine allgemeine abstrakte Bedeutung gehabt und hat sie oft noch; vgl. ἀβγουλίλας μυρίζει Ägina, -ίλα Megara und sonst. ἀγγουρίλα Megara, -ίλας Agina. ἀνθρωπίλας Megara, -ίλες Kyme. ἀλειμματίλα gewöhnlich. ἀλευρίλα Megara, -ίλας Agina, -ίλες Kyme. ἀνατριχίλα = das Schaudern. ἀπηγανίλας und πηγανίλας Agina, ἀπουγανίλα Megara. ἀρνίλα gewöhnlich. ἀρχαΐλα, ἀδβεστίλα, -ίλας Agina, -ίλες Kyme.

ἀσκίλα (ἀσκός). ἀσποίλα = λευκότης, weisse Flecke. ἀχιουρίλα Megara. άχουρίλα Megara. ἀψιφίλας (ἀψιφέα) Ägina. βαρβατίλα Megara und sonst. -ίλας Ägina, -ίλες Kyme. βοιδίλας Ägina, βοιδίλα Megara. βουρχίλας Leuktra, βουομαρίλας Ägina, βουομαρίλα Megara (βούομος und βουομάρι). βουτυρίλα Megara, -ας Ägina. γαϊδουρίλα Megara. γαλατίλα, -λας Ägina. γαττίλας Ägina (γάττος = γαλῆ). γκοημίλα Pandora XI 472, ebd. ἀρατίλα aus Thracien = γκοημνίσου, ξεκουμπίσου, ἔφοε, d. h. die Nomina werden imperativisch gebraucht. γλυκίλα Leuktra = Süße. γοουνίλας Agina (γοοῦνι = χοῖρος). ζουμαρίλα Megara. δαλασσίλας Ägina, -λα Megara. Θανατίλας Agina. Θειαφίλα Leuktra. καϊλα Erotokr. 33, 58, 85 und sonst, und heute auf Kreta gebräuchlich = θέρμη, καῦσις. καπνίλα Megara und Leuktra (wo es aber auch den Rauch bedeutet), -λας Agina. κατοαμίλα Megara, -ίλας Ägina. κατοουλίλας Ägina. κοκκινίλα = Röte, rote Flecke. πρασίλα Megara, -ίλας Ägina, -ίλες Kyme. πρεατίλα Megara, -ίλας Agina. ποεμμυδίλα Megara, -ίλας Agina. λαδίλα Megara, -ίλας Ägina, Leuktra. λαχανίλα Megara. λιβανίλα, -λας Ägina. μαυφίλα = Schwärze, schwarze Flecke. μελανίλα = kleine Schwärze. μπαρουτίλα Megara, -ίλας Ägina. νεκρίλα, -ίλας Ägina. νηστικίλα, -ίλας Ägina. ξενοιασίλα = Sorglosigkeit Νέα Έφημερίς 11 Αὐγ. 1892. ξεραίλα = ξηρασία. ξειδίλα, -ίλας Agina. ξινίλα, -ίλας Agina, Leuktra. ξυγκίλας Leuktra, ξυτζίλα Megara, -ντζίλας Ägina. πισσίλας Ägina. ποδαρίλα Megara, -ίλας Ägina. πορδίλα Megara, -ίλας Leuktra, Ägina. πορδίλας Agina (προβεά = Leder des Schafes, dann überhaupt Leder). ποιτσίλα = πινάβοα, γράσος Leuktra. σαπίλα = σῆψις und dann der Geruch davon. σιδερίλα = der Geruch des Eisens, wenn es z. B. im Wasser ist. σκατίλα Megara, -ίλας Ägina. σκορδίλα Megara, -λας Ägina und Leuktra. σχυλλίλας Agina. στυφίλας Leuktra. τομαφίλα (τομάρι = δέρμα) Megara. τουλουμίλα Megara = ἀσκίλα da τουλούμι = ἀσκός. τουρκίλα. τραγίλα Megara, -λας Ägina. τσικνίλα Megara. τυρίλα Megara, -λας Agina. χορταρίλα. χωματίλα, auf Ägina und Megara χουματίλα, -λας, da man daselbst auch χοῦμα, nicht τὸ χῶμα sagt. ψαρίλα, -λας Agina.

Als frühestes Beispiel dieser Nomina habe ich in dem Iatrosophion des Staphidas bei Legr. Bibl. Gr. V. II S. 13 νηστικήλαν und dann in der kretischen Litteratur κατλα gefunden und heutzutage sagt man auf Kreta dies κατλα und außerdem noch σαπίλα, woraus σαπιλιάρις und, so viel ich weiß, nichts mehr. Über die Entstehung dieses Suffixes hat N. Dossios in seinen Beiträgen S. 29—30 vermutet, daß es von Adjektiven auf -νλος, wie παχνλός, δριμνλός u. s. w. ausgegangen ist; er setzt also Adjectiva wie \*μανρύλος, \*ξυνύλος voraus. Nun ist aber bemerkenswert, daß wir nicht nur bei keinem alten Adjektiv auf -νλος,

sondern ebenso bei keinem auf -ilos ein solches Nomen abstractum auf -ila besitzen; diesen Umstand allein dem Zufall zuzuschreiben, scheint mir unmethodisch und daher falsch. cf. χαμηλός, ὑψηλός, σιγηλός, μιμηλός, τουφηλός, ὀκυηλός, ὁιγηλός, ὑδοηλός, ὀογίλος, στοργύλος, δειλός, ψιλός, βέβηλος, κίβδηλος, αἴσυλος, αίμύλος, στωμύλος, κηπύλος, καμπύλος, κοτλος u. s. w.

Nur bei μαπνηλός = rauchig, nach Rauch riechend oder schmeckend Nic. Theriak. 54 existiert das Abstraktum μαπνίλα; indes scheint mir sehr fraglich, ob das auch bei den Späteren seltene Wort καπνηλός während der Jahrhunderte am Leben geblieben war (heute kennen wir es nicht) und ob es so viele Lebenskraft gehabt hat, diese ganze Wortkategorie hervorzubringen. W. Meyer-Lübke schreibt in seinem Portius S. 122: Enfin il faut noter le suffixe  $-\lambda\alpha$  féminin qui sert à former des substantifs abstraits soit de verbes, soit d'adjectifs; cf. Dossios, loc. cit., p. 29; τρεχάλα, l'action de courir vite; κουφάλα, creux, cavité; καῦλα, chaleur; ψυγροῦλα, froid; ἀσπρίλα, μαυρίλα u. s. w.; -ιλα nous rappelle le romain eală (ea = ē), par ex. amareală (amertume) (voyez Diez, Gramm. des langues romanes, II 327), suffixe qui lui-même vient du slave -el, féminin. Est-ce que le grec -ιλα aurait la même origine? Je n'ose pas l'affirmer absolument, mais je ne vois rien d'analogue dans l'ancienne langue. Über τοεχάλα κουφάλα habe ich in Einleitung S. 93 Anm. meine Meinung ausgesprochen; ebd. S. 97 über -οῦλλα; καύλα hat kein Suffix -λα, cf. ebd. S. 95. Meyers Vermutung über -ίλα kann richtig sein, obgleich die erst in der neuen Zeit eintretende Zunahme desselben die Sache recht zweifelhaft macht; cf. z. B. die frühere Zunahme der Endungen -ίτσις, -ίτσα, -άρις u. s. w., die wirklich fremden Ursprungs sind, und gerade im Mittelalter, als wir mit den fremden Völkern des Nordens und Italiens in stetigem Zusammenhang gestanden haben, sehr häufig vorkommen, viel häufiger wie heute. Vielleicht läßt sich die Quelle desselben im Griechischen selbst finden; das Adjektivum άλμυρός ist durch Metathesis άρμυλός geworden und daraus άρμύλα st. άλμύρα, cf. Vlachos Lex. άρμύλα salsugo. Nach άρμύλα kann sowohl υηστικύλα wie auch das synonyme κατλα (ἐκάην, κατμός) gebildet worden sein, da , ή άφμύλα καίει τὰ φοῦχα" und darnach das gegensätzliche ή σαπίλα, da ή άρμύλα έμποδίζει τὴ(ν) σαπίλα (σάπιος—έσάπην) u. s. w.

Die verschiedenen Idiome gehen in der Konstruktion und dem Gebrauch dieser Nomina sehr auseinander: so brauchen z. B. die Athener den Acc. Plur. derselben,  $\mu\nu\rho\ell\xi\epsilon\iota$   $\gamma\alpha\lambda\alpha\tau\dot{\epsilon}\varsigma$  (st.  $\gamma\alpha\lambda\alpha\tau\dot{\epsilon}\epsilon\varsigma = \gamma\alpha\lambda\alpha\tau\dot{\epsilon}\alpha\varsigma$ ),  $\tau\nu\rho\dot{\epsilon}\varsigma$ ,  $\lambda\alpha\delta\dot{\epsilon}\varsigma$ ,  $\chi\alpha\rho\tau\dot{\epsilon}\varsigma$  u. s. w.; die Pontier (mit Ausnahme der Surmeniener und Diasmeniter, welche sich des Acc. Sing. und zwar ohne  $\nu$  bedienen), die Epiroten, die Ägineten und die Leuktrier dagegen den

Genetiv Sing. nach der alten Weise όζει φων, όζει σπορόδων, προμμύων, σελίνου u. s. w., μυρίζει γαλατέας, τυρέας u. s. w.; die westlichen Kreter den Acc. Sing. und selten den Gen. Sing. z. B. αθγουλές μυρίζει und αὐγουλὲ μυρίζει oder αὐγουλὲ βγάνει, τυρέ, πρασέ, πορδέ u. s. w. γρικῶ.

Der Gegenstand, womit man schlägt oder welcher einen (schlechten) Geruch von sich giebt, kann auch einen Fleck hinterlassen oder hervorbringen; schlägt man z. B. mit einem Bleistift, so kann man von einer μολυβεά als von Schlag reden; schreibt man mit dem Bleistift an die Wände, wie die Kinder gern thun, so redet man über μολυβιές als Flecken. So bedeutet κατρανεά, καπνεά (= αίθάλη), κατρουλεά, λαδεά, πηλεά, πισσεά, σκατεά u. s. w. sowohl einen Geruch als auch einen Fleck. μουζουδεά und μουντζαλεά (μουτζώνω) können ihrer Bedeutung nach bloß einen Fleck bedeuten. Im allgemeinen darf man heutzutage von allen Stämmen, welche eine Sache bezeichnen, deren Berührung eine Beschmutzung oder Befleckung verursacht, ein solches Nomen auf -εά bilden; man ist aber in dieser Richtung nicht so weit, wie bei den oben auseinandergesetzten Kategorien gegangen, daß man eine ganze Kategorie von Fleckwörtern gebildet hätte. Die Ursache davon ist, dass man sich meist mit dem allgemeinen λαδεά begnügt. und so nicht nur die Ölflecken, sondern auch alle Flecken, welche von einem ähnlichen flüssigen oder weichen Stoffe herrühren, z. B. βούτυρον, λίπος u. s. w. mit dem allergewöhnlichsten λαδεά charakterisiert.

Die Verwandtschaft, welche zwischen den Nominibus, die einen Geruch, und denjenigen, die einen Fleck bedeuten, herrscht, kommt auch bei den oben erwähnten Nominibus auf -ιλα zum Vorschein. Denn durch dasselbe Suffix -ιλα bildet man auch Nomina, welche eine schwache Färbung bezeichnen; z. B. von einer geschminkten Frau kann gesagt werden, sie habe κοκκινίλα, von einer Blume aber oder von etwas, welches von Natur aus oder durch Kunst wirklich rot ist, darf man nur 202κινάδα sagen. Ebenso sagt man von einem sonnenverbrannten Menschen, er habe μαυρίλα, was von den Kohlen nicht gesagt werden darf; von einem Schwerkranken und daher blass Gewordenen, er habe πιτρινίλα oder ἀσπρίλα, was von dem Kalk oder von dem Zucker nicht gesagt werden darf; von einem entfärbten und verbrauchten schwarzen Rock kann gesagt werden, er habe πρασινίλα u. s. w. Auf diese Weise bereichert der Mensch seine Kenntnisse, indem er solch feine Beobach. tungen in der Außenwelt macht und dieselben von einander unterscheidet, und indem er diese Unterscheidungen auch sprachlich darstellt, bereichert er zugleich auch seine Sprache.

Es ist bekannt, dass die Nomina abstracta auf -ια, -εα von alters her leicht konkrete Bedeutung annehmen können; cf. γενεά, πατοιά,

δουλεία, θεραπεία, ύπηρεσία, πτωχεία, στρατιά, φατρία u. s. w. So können auch wir heutzutage sagen, φορεσιά = Kleidung, Kleider, ποτισιά = das Trinken und das Getrunkene, ἀλεσιά = das Mahlen und das Gemahlene, φτωχειά = die Armut und die Armen, γενεά = das Geborene und die Sippschaft oder das Geschlecht u. s. w. Wie also die roman. Sprachen mit dem Suffix -ata, z. B. boccata, bracciata, carretata, olada etc., solche Nomina bilden, die das vom Primitiv Umfaste bedeuten, ganz so haben wir auch eine ganze Klasse von Nominibus gebildet, welche das vom Primitiv. Umfalste, und somit ein Mals oder eine Ladung bedeuten. Man hat nämlich diese Wörter etwas verschieden wie früher aufgefast, und unter γενεά hat man das verstanden, was auf einmal geboren wird oder geboren werden kann und ebenso unter μαγειριά das, was auf einmal gekocht werden kann, ποτισιά was auf einmal getrunken wird, so παλαμεά, περουνεά, άγκαλέα u. s. w., was auf einmal mit der παλάμη = Handfläche, περούνι (= Gabel), άγκάλη genommen oder getragen werden kann;  $\dot{\alpha}\lambda\omega\nu\dot{\epsilon}\dot{\alpha}$  = was eine Tenne auf einmal enthalten kann u. s. w. So sind entstanden die Nomina:

άγκαλεά, άγκαλέα in Pontos, Megara, Leuktra und auf Kythera (Pandora XII 28 ff.), im westl. Kreta ἀγκαλέ, auf Agina ἀγκαλία = das Umarmen und was auf einmal umarmt werden kann; auf Cypern hat άγκάλη sowohl die Bedeutung des alten άγκάλη als die von άγκαλίς; gewöhnlich ἀγκαλεά. ἀγκιστοεά, -έα in Leuktra, ἀτζιστοέα in Megara, άγμισέα im Pontos, im westl. Kreta άγμιστοέ = das Fangen mit der Angel und die mit einem Angelzug erhaschte Beute. ἀλεσεά, -έα in Leuktra, ἀλεσία und ἀλεσά in Ägina; was auf einmal in die Mühle kommt (z. B. Oliven). άλογέα und άλογοφόρτιν im Pontos. άλωνεά, -έα in Leuktra und Pontos, -έ im westl. Kreta, άλωνησία und άλωνησά in Agina: was eine Tenne enthält. ἀμαξεά: was ein Wagen trägt. ἀμ(π)ασκαλεά, -έ im westl. Kreta, was man unter seiner μασχάλη tragen kann. ἀπαλαρεά, Prodrom. III 202 ἀπαλαρεά μουχρούτινος γλυκύν πρασίν ἀπάνω, worüber vgl. Kor. At. I 262 und besonders S. 338, wo Koraës das Wort noch aus einem Ms. des A. T. belegt, und ABC der Liebe 28, 1 (= Schüssel), -έα in Leuktra. ἀπλοχερεά Duc., πλοχερία in Agina, άμπλοχερέα in Megara, -έ im westl. Kreta: was die zusammengebrachten offenen Hände fassen. ἀπλωταρέα in Megara und Kythera · τὸ μέρος ἐν ῷ ἀπλώνουσι τὰ σῦκα oder etwas anderes. ἀραπαδέα in Pontos (ἀραπᾶς türk. = ἄμαξα). ἀρδαχτέα im Pontos (ἀδράχτι—ἀρδάχτι – άτρακτος). ἀρμαθέα in Agina cf. δρμαθέα. ἀρμεγεά die Milch, die auf einmal gemolken wird, und das jedesmalige Melken. ἀρραγεά, was ein kleiner Schlauch enthält (von ἀρραγής (sc. ἀσκός) — ἀρραγός cf. Verf. Einleitung S. 381). ἀσκελεά, -έα in Leuktra, -έ im westl.

Kreta, διστσελέα in Megara, ἀδραστσελία in Agina: die Stelle unter τὰ σκέλη und διασκελεά und ἀδρασκελεά.

ἀσκεά -έ (ἀσκός): was ein Schlauch enthält. αὐλιδεά, -έ im westl. Kreta: was ein Hof enthalten kann, z. B. Schafe, Ziegen u. s. w. ἀχουοέα Pontos (ἀχούοιν = ἀχυρών). βαποφεά, -έα in Leuktra, -έ im westl. Kreta, βαρορέα Megara. βαρελλεά, was ein Fass enthält; -έα in Leuktra, βαρελλέ im westl. Kreta, βαρελλία Megara. βαρκά, -έα im Pontos: was ein Boot (βάρκα) enthält. βουκκιές Prodrom. VI 198 ,καὶ νὰ τὴν ἔκοουγα (sc. τὴν λαπάραν) βουκκιές". βουργιδέ im westl. Kreta: was eine βούργια oder ein βούργιδος (eine Art Sack) enthült. βουπολέα auf Kythera τὸ μέρος ἐν ιξ ἐγκλείουσι τοὺς βοῦς, im westl. Kreta βουπολέ = βουπόλιον. βουσέα und βούσα Pontos = φουχτέα. γαβανέα Pontos (γαβάνα = σκεῦός τι). γαιδουφεά: was ein Esel tragen kann, -έα in Leuktra, -έ im westl. Kreta = γαιδουροφόρτιν Pontos. γαϊδουροστσουνέα (γαϊδούρι + στσουνί = σχοινίον) Ägina = so weit, als ein Eselseil erreicht. γεμενέα Pontos (γεμενί = Schuh türk.). γενεά: was auf einmal geboren wird, auf Agina ohne Synizesis ausgesprochen. γιγουμεά, -έ im westl. Kreta = was ein Wasserkrug (γιγούμι türk.) enthält. γουβαδεά, -έ im westl. Kreta = was ein Wasserkrug (γουβᾶς) enthält. γουλεά, -έα in Leuktra und Megara, auf Ägina γουλία = was auf einmal hinuntergeschluckt wird, daher ein Bisschen (γοῦλα - gula), γουλέα auf Kythera = βραχύ χρόνου διάστημα. δακωνέα (auf Ägina = βουκεά, nicht wie gewöhnlich = δῆγμα). δαχτυλέα Ägina = einen Finger breit und groß. δεματέα Leuktra, -έ im westl. Kreta, was in einem δεμάτι enthalten ist. διλαβιτσέα Pontos (διλαβίτσα = άμφος εύς). διπλοχες εά, -έα in Leuktra, -έ im westl. Kreta, -ρία in Ägina, διχερέα Pontos = φρύχτα. δυαρέα Ägina, wo auch τριαρέα, πενταρέα, δεκαρέα, εἰκοσαρέα, έκατονταρέα u. s. w. gesagt werden. ζευγαρεά (ζευγάρι), -έ im westl. Kreta, ζευγαρέα und ζευγαρησία und -σά in Ägina, ζευγαρέα in Leuktra die Arbeit eines Paares Ochsen (ζευγάρι) an einem Tage und dann der an einem Tage von einem ζευγάρι bestellte Acker. καζανεά, -έα in Leuktra, Pontos und Ägina, -έ im westl. Kreta (καζάνι türk. = λέβης). καθισεά, -έα in Leuktra und Megara, wo es aber nicht das jedesmalige Sitzen bedeutet, z. B. δ δεΐνα τρώγει δυὸ ψωμιά 'ς την καθισεάν του oder westkretisch 'ς την καθέν του (= καθέαν του), sondern den Platz, den man beim Sitzen einnimmt, und καθουσέα Pontos = die Art und Weise und den richtigen Anstand beim Sitzen. καϊκεά, -έα in Leuktra, nα(j)ικέα Pontos, -καϊκέ im westl. Kreta (καἴκι türk. = Boot). καλαθεά, -έα in Megara, -έ im westl. Kreta (καλάθι). καλαμαρεά, έα in Leuktra, was τὸ μαλαμάρι (Tintenfass) enthält, alles was dazu gehört. καλαμέα und καρναλέα Pontos (καρνάλιν = κάλαθος πρός έναπόθεσιν

ἄρτου ἀναρτώμενος διὰ λαβίδος = μαρτάλι). μανεστρέα Âgina (μανίστρι - πάνιστρον). καραβεά, -έα in Leuktra, καραβέα und καραβία Ägina. -έ im westl. Kreta, μαραβία und μαραβοφόρτιν im Pontos. μαρταλέα Agina (καστάλι). κασσελλέα Pontos (κασσέλλα ital. = Kiste). κοιλιδεά, -έ im westl. Kreta = was die ποιλία oder die μήτρα enthält. ποιλεά, πιουλέα in Leuktra, τσουλεά in Kyme, was die τσιουλία (= μοιλία) auf einmal enthält, d. h. eine Geburt, so z. B. in Kyme ἔκαμεν δέκα τσουλιές = ένέννησε δεκάκις. κοπαδεά, -έα in Leuktra und Ägina, -έ im westl. Kreta, κοπαδαρέα Megara (κοπάδιν und κοπαδάριν). κουκκουλεά, -έ in Westketra, was das κουκκούλλι = φέσι (lat. cucullus) enthalten kann. πουνενιδεά, -έ im westl. Kreta, was eine πουνενίδα (= kleiner Wasserkrug) enthalten kann. κουταλεά, -έα in Leuktra, Megara, Pontos, Ägina und auf Kythera, πουταλέ im westl. Kreta (πουτάλι = Löffel). ποφινεά. -έα in Leuktra und Megara, -έ im westl. Kreta und ποφινιδεά -έ (ποφίνι = χοφινίδα). λα(γ)ηνεά - λαγηνέα Pontos, λαηνέ im westl. Kreta(λάνηνος). λαρουγγέα auf Kythera und in Leuktra (λάρουγγας = λάουγξ), was auf einmal hinuntergeschluckt wird. λεγενέα im Pontos = was die λεμάνη (türk. λεγένι) enthält. λεμανιδεά, -έ im westl. Kreta, was die λεκανίδα (eine Art Teller) enthält. μαγγανεά, -έα in Leuktra.  $-\dot{\epsilon}$  im westl. Kreta, das Quantum von Oliven, welches auf einmal in μάγγανα τοῦ έλαιοτριβείου gepresst werden kann. μαγερειά, -έα in Leuktra, μαγερεία in Megara und Ägina, μαγερεματέα und -άτιν Pontos. was auf einmal gekocht werden kann. μανδοεά, -έα in Leuktra, -έ in Mylopotamos, μανδοίν sowohl die μάνδοα als das ποίμνιον Pontos. μαντηλεά, -έα in Pontos, -έ im westl. Kreta = was ein μαντήλι (Taschentuch, mantile) fasst. μαξιλλαφεά, -έα im Pontos, -έ im westl. Kreta (μαξιλλάοι maxilla). μασουρέα Pontos, was ein μασούοι (türk.) enthalten kann. μελισσαρεά (=μελισσών) Duc. μοιρασεά, -έα in Leuktra, -έ in Mylop., μερασία Ägina und Megara, μοιρασία, μοιράσιν und μύριαγμαν und μοτρα Pontos. μονοχερεά, -έ im westl. Kreta, -ρία in Ägina was die eine (μόνη) offene Hand enthält im Gegensatz zu διπλογεφιά und φούχτα. μουζουρέ im westl. Kreta (μουζούρι minsura und türk, müzur = ποιλόν). μουλαρεά, -έα und μουλαροφόρτιν im Pontos, -έ im westl. Kreta (μουλάοι), was ein Maulesel trägt. μπεννεά, πεννέα in Leuktra, μπεννέ im westl. Kreta, die Tinte, die eine Feder auf einmal aufnimmt. μπουκεά, -έα in Leuktra, μπουτσέα Megara, βουκέα und βούκα Pontos. ντενεμεδεά, -έ im westl. Kreta, was ein ντενεμές (z. B. des Petroleums) enthalten kann. ντοοπαδεά, -έ im westl. Kreta, τοοπαδέα Pontos (τοςπᾶς oder ντορμπᾶς und ντορβᾶς türk. = Sack). νυχτεά, -έ in Mylop., -έα in Leuktra, νυχτία Agina. ὀνυχεά, μίαν ὀνυχεά γνῶσι Zampellios in Κοητ. Γάμοι 147, d. h. so viel als man mit den Nägeln nehmen

kann, auf Karpathos ύχιά. ὀργέα und ὀργυία Âgina, ὀρκέα Pontos. δομαθεά, -έα in Leuktra (σῦκα), ἀομοθέα Pontos, ἀομαθέα Megara, Pontos und Agina, δομαθέ im westl. Kreta. οὐλεά = σταλεά, στάξι (Thera) = ein Bisschen. παλαμνεά, -έ im westl. Kreta, was die παλάμη (= Handfläche) oder das πτύον, welches ebenfalls παλάμη heißt, enthalten kann. πανιερεά, -έ im westl. Kreta, πανεφέα Pontos und Ägina (πανέφι panarium). παγνεά und ἀχεροπαχνεά, -έ im westl. Kreta = was die πάχνη τῶν ξώων enthalten kann. πηγαδέα Pontos (πηγάδιν). πηχέα Ägina (πῆχυς). πιατεά, -έα in Leuktra, πιατέ im westl. Kreta (πιάτο ital.). πιθαμέα Ägina (πιθαμή). πιθαρέα Pontos (πιθάριν). πινακεά Leuktra (πινάκι). πιρουνεά, -έα in Leuktra und auf Kythera,  $\pi\iota\varrho\sigma\upsilon\nu\dot{\varepsilon}$  im westl. Kreta,  $(\pi\iota\varrho\sigma\dot{\upsilon}\nu\iota) = \mathrm{das}$ Quantum, welches eine Gabel jedesmal nimmt, πιτυλεά = σταγών Thera ,βάλε μιὰ πιτυλεὰ κοασί". πιωματέα Kythera, πιωματέ im westl. Kreta = was man auf einmal trinken kann (πιῶμα πίνω). ποδεά und ποδιδεά (dies augmentativ), ποδέα in Leuktra und Pontos, ποδία Ägina, wo es sowohl das Quantum, welches eine Schürze fast, als die Schürze selbst bedeutet; ποδέ im westl. Kreta beides, ποδιδέ nur das Quantum, das in einer großen Schürze getragen werden kann. ποτισεά, -σέα in Leuktra und Agina (ποτίζω) = πιωματεά. δουφεά, -έα in Leuktra, δουφησέα Pontos (δουφῶ). σακκά (σάκκος), was ein σάκκος enthalten kann. σακκουλεά, -έα in Leuktra und Megara. σαπατέα Pontos=κακαλαθέα (σηπύα). σηκωματεά, -έ im westl. Kreta (σηκώνω, σήκωμα) = was man auf einmal tragen kann. σειρεά macedonisch, diejenigen, welche einer σειρά (Verwandtschaft) angehören, σειρία Leuktra (an σύοω angelehnt). σικλεά, σιγκλέα in Leuktra (σίκλος). σκαφεά und σκαφαιεά (σκάφη σκαφάκι). σκαφιδέα Pontos (σκαφίδι). σουγλιταρέα κρέας Prodrom. VI 335. σπιτεά, -έ im westl. Kreta (σπίτι), die ganze Familie, die in einem σπίτι (= hospitium) wohnt, δσπιτέα Pontos. σπορεά τὸ ύπὸ τοῦ γεωργοῦ δριζόμενον μέρος πρὸς σποράν Kythera, σπορία Ägina. σταλεά neben μιὰ στάλα; gewöhnlich sagt man στάλα ἐπὶ ὑγοῶν, σταλεὰ ἐπὶ πάντων καὶ δὴ ὀλίγον. σταλέα, σταλαξέα, σταξέα, σταλαξά und σταξά Ägina, σταλαματιές Erotokr. 248, 264. σταμεναρέα Prodrom. VI 121. σταμνεά, -έα in Pontos, -έ im westl. Kreta (σταμνί). στεονεά, -έ im westl. Kreta (στέρνα = cisterna). τριχέα Ägina, sowohl die Länge eines Seils des Sattels als das Seil selbst (von τρίχα sc. αλγός). τσικαλεά, -έα in Leuktra, -έ im westl. Kreta (τσικιάλι und τσουκιάλι cf. Kor. At. I 183).  $\tau \sigma \iota \rho \dot{\epsilon}$  im westl. Kreta von  $\tau \sigma \iota \rho \ddot{\omega} = \tau \iota \lambda \ddot{\omega}$ .  $\varphi \alpha \gamma \dot{\epsilon} \dot{\alpha}$ , φαγωματέα und φαγουσία Pontos (ἔφαγον, φαγεί), was man auf einmal essen kann. φαμελεά, έα in Leuktra (familia). φελουπέα im Pontos (φελούκα = Boot). φεσεά, -έα und φεσά in Agina, φεσία in Pontos, φεσέ im westl. Kreta (türk. φέσι). φορεσεά, -έα in Leuktra, φορεσία Pontos

und Agina, wo außerdem noch auch -σά ausgesprochen wird. φουρνεά, -έα in Leuktra, Pontos und Agina, wo aber auch φουρνία üblich ist, φουονέ im westl. Kreta (φοῦρνος furnus). φουστανέα Ägina (φουστάνι). φουγτεά, -έα in Leuktra, φουγτέα und φουχτία auf Ägina, φουχτέ im westl. Kreta; außerdem ist auch das ältere φούχτα bekannt, cf. Prodr. IV 200; so sagt man noch μιὰ φούχτα πιπέρι und μιὰ φουχτεὰ πιπέρι; γουφτέα auf Kythera und in Leuktra, wo auch διπλόφουχτα und im westl. Kreta διπλοφουχτέ gebräuchlich ist. φτυαφέα in Leuktra, φυαφέ im westl. Kreta (φτυάρι – πτυάριον – πτύον). χαραρεά, -έ im westl. Kreta (χαράρι, großer Sack für Stroh). χαρχαλεά = φουχτεά (Thera) (χαρχάλι = χαχάλα = χηλή die ganze Hand). χαψεά (ἔχαψα χάψις - κάπτω) = ein Schluck, ein Bisschen. χειροβολεά = δράγμα (= χειρόβολον). χερεά (= ἀπλο — μονοχεριά), -έα in Leuktra und Pontos, χερία Ägina. χορτασεά, -έα in Leuktra, -σία in Agina. χουλιαφεά, -έα in Leuktra, -έ im westl. Kreta (χουλιάρι = ποχλιάριον). χουμουλέα Pontos (χουμούλιν = καλαθίσκος κυλινδοικός τόν τε πυθμένα καλ τὰ πέριξ έκ φλοιοῦ δουός). χρονεά = der Jahrgang, der Zeitraum eines Jahres, -έα in Leuktra, χοονία Ägina. χωργιουλέ im westl. Kreta (χωρίό, die ganze Bewohnerschaft eines Dorfes). ψαθεά, έ im westl. Kreta (ψάθα—ψίαθος).

So kann man von jedem Stamm eines Begriffes, der als Behälter von irgend etwas aufgefaßt werden kann, solche Nomina auf -ɛɛ́ bilden, da das Suffix im Sprachgefühl sehr lebendig ist. Daß die Entwickelung dieser Bedeutungskategorien in historisch leicht zu verfolgenden Beispielen sehr lehrreich für die Entwickelung der Bedeutung der Suffixe überhaupt ist, brauche ich nicht hervorzuheben. Und ebenso selbstverständlich ist es, daß die vereinzelten derartigen Beispiele der mittelalterlichen Sprachdenkmäler nur im vollen Licht des Neugriechischen betrachtet ihre Erklärung und ihre wirkliche Bedeutung für die Sprachforschung finden.

II. Studie.

Man wird bemerkt haben, wie die Endungen  $-\epsilon\alpha$  und  $-\epsilon\alpha$  in den oben angeführten Nominibus neben einander vorkommen, und daß ich bis jetzt kein Wort über die Berechtigung der einen oder anderen gesagt habe. Jetzt werde ich versuchen, das Versäumte nachzuholen, muß aber etwas zurückgreifen. Wenn wir von den Baum- und Pflanzennamen auf  $-\epsilon\alpha$ ,  $-\epsilon\alpha$ , für welche schon seit der klassischen Zeit einige Vorbilder auf  $-\epsilon\alpha$  wie  $\epsilon\lambda\alpha$  ( $\alpha$  ( $\alpha$  =  $\epsilon\alpha$  in der sp. Zeit),  $i\tau\epsilon\alpha$ ,  $\pi\tau\epsilon\lambda$   $\epsilon\alpha$  u. s. w. im stetigen Gebrauch waren, absehen, so finden wir, daß die Nomina der anderen oben angeführten Wortklassen in einigen Idiomen auf  $-\epsilon\alpha$  ausgehen, ob sie gleich keine Vorbilder in der alten Sprache gehabt haben. Denn von den vereinzelten und der späten Zeit z. T. un-

bekannten Wörtern, wie ἀναγκαία, ἀλέα, γενεά, δωρεά, θέα, ἰδέα, νέα, ὀχεά, φορβεά, φωλεά und ähnlichen konnten sie unmöglich ihren Ursprung genommen haben. Prüft man nun aber die mittelalterlichen Sprachmonumente etwas näher, so findet man, daß der Ausgang -έα im Mittelalter große Eroberungen gemacht hat. Diese Erscheinungen sind bis jetzt unbeachtet geblieben und daher verkannt, trotzdem dieselben ziemlich zahlreich sind.

Zuerst ist zu bemerken, das das Femininum der Adjectiva auf -vs im Mittelalter auf -έα ausgeht. Also βαρέα ὅρα in Ἦλωσις 122, τύχην βαρέαν ebd. 329, ἡ βαρέα (sc. σφῦρα) Porphyr. de Caerem. 670, 16, und heute in derselben Bedeutung in Leuktra ἡ βαρέα, wofür wir mit Synizesis ἡ βαρεά sagen; als Adjektiv findet sich ἡ βαρέα (πέτρα) in Leuktra und Kythera und in Digenis ed. Miliarakis 984, sonst ἡ βαρεά. ἡ βραδέα in Leuktra — Abend. βραχέα bei Miliarakis a. a. O. 4107. γλυκέα Digenis ed. Legrand 531. 565. 623 und sonst. \*ἡμισέα, τῆς ἡμισέας Brit. Museum II CCCLXVII aus Tenos. ἡ θελέα — ἡ θηλεῖα — θήλεια in Leuktra. μαπρέα, μὲ τὰς μαπρέας μύτας Prodrom. II 52 und heute ἡ μαπρέα in Leuktra — ὁ ἐπιμήμης τοῖχος τῆς ὀρθογωνίου οἰπίας (μαπρύν Prodrom. I 249 und τοῦ Μαπρί Trinch. 420, ὁ μαπρύς Acta Apostol. Apocr. 245, 2). Παχέα Ῥάχι Ortsname auf Ägina, cf. A. Thumb, ᾿Αθηνᾶ III 105. πλατέαι st. πλατεῖαι bei Sathas, Μεσ. βιβλ. VI S. XXXVII.

Wie μαπούς nach βαθύς, παχύς, so ist ἀραιά (= ἀρεά) nach δασέα, παχέα zu ἀραία umgewandelt und dann von ἀραία das Masc. ἀρύς nach δασύς, παχύς gebildet; so ferner πρικύς nach γλυκύς und άψύς st. άψός (so bei Eustathios in Ilias @ 209) nach όξύς, ταχύς und δριμύς; άδρύς (άδοὺν παξιμάδι Prodrom. II 101) nach παχύς, τραχύς, δριμύς; έλαφρύς nach βαούς, πολύς: ψαούς — ψαού st. ψαοός nach δασύς etc. Aus dem Femininum δήλεια ist δηλέα wie γλυκέα, ώραία etc. geworden; κομβοθελέα auf Karpathos = ἀρχαῖον ἀργυροῦν στρογγύλον κόσμημα τῶν γυναικών; ebenso παλαία st. παλαιά nach νέα in Sathas, Μεσ. βιβλ. VI S. XXXV. Gewöhnlich ist nur das Femininum auf -εά im Gebrauch, z. Β. εὐγενικεά, κληφικεά (= κληφονομικεά auf Ikaros), Κοητικεά, στεφανωτικεά, άγαπητικεά, μαναχεά Maced., χαζεά, βουβεά ebd., etc. cf. Einleitung S. 85. Ob diese Bildungen auf -έα mit den altdialektischen auf -έα, wie ἀκέα Ἰρις, ἀδέα τέρψις etc. (cf. Krüger, Spr. Diall. § 22, 6, 1) in Zusammenhang stehen, oder ob, wie ich annehmen möchte, von den Neutris τὰ βαρέα, τὰ βαθέα, τὰ γλυπέα etc. die Femininformen auf -έα gebildet worden sind, cf.  $\nu \dot{\epsilon} \ddot{\alpha} - \nu \dot{\epsilon} \ddot{\alpha}$ ,  $\pi \rho \alpha \nu \dot{\epsilon} \ddot{\alpha} - \dot{\epsilon} \ddot{\alpha}$ ,  $\pi \epsilon \iota \nu \alpha \lambda \dot{\epsilon} \ddot{\alpha} - \lambda \dot{\epsilon} \ddot{\alpha}$ ,  $\delta \iota \nu \alpha \iota \alpha$  δικαία, ἀναγκαΐα — ἀναγκαία, ἀγοραΐα -αία, ἀγελαΐα -αία, νικαΐα -αία, ὡραῖα -αία u. s. w. u. s. w., mag dahin gestellt bleiben.

Nach diesen Adjektiven auf -έα sind nun im Mittelalter auch viele andere gebildet; cf. ἀργυρέαν στήλην Teophan. Chronogr. 79, σιδηρέαν Digen. ed. Legrand 504 u.s.w. Nach den Femininen auf -έα hat man auch die Masculina und Neutra umgewandelt, cf. χουσέον Porphyr. de Caerem. 389, σκεύη χουσέα καὶ ἀργυρέα Kedren. 750 (man beachte auch die Betonung auf der Paenultima ganz wie bei den Femininen), χουσέους de Caerem. 412 etc. Daſs in diesen Zeiten auch die regelmäſsigen ἀργυρός st. ἀργυροῦς, χουσός st. χουσοῦς etc. im steten Gebrauch waren, wissen wir; es ist aber selbstverständlich, daſs beide Formen zugleich üblich sein konnten, insofern die einen die anderen nicht unbedingt ausschlieſsen.

Nach Analogie der Adjectiva auf  $-\dot{\nu}_{\mathcal{G}}$   $-\dot{\epsilon}\alpha$  sind im Mittelalter die Feminina der Adjectiva auf -(ά)ρις zu -(α)ρέα geworden; cf. ἀναμαλλιαρέα \* auf Kythera, ἀναπλαρέαν Prodrom. I 94, ἀπαλαρεά ebd. III 202 und IV 202, 419. ἀπανωταρέα in Kythera der obere Mühlstein und κατωταρέα der untere; ἀρχαρέα in Pontos. βρωμιαρέα Prodrom. III und IV 102 und III und IV 223 und in Batrachomyomachia, βοωμομυξιαρέα Quadrup. 413, und προβατομυξιαρέα ebd. 481, κοντοποδαρέα ebd. 844, δαιμονιαρεά bei Duc., κελλαρέα ebd. (s. v. τραπεζαρία) und κεφαλαρέα ebd., κουβικουλαρέα Theophanes 470, 2 und sonst oft, κλωσσαφέα Pulolog. 378, πεφβολαφέα. σταμεναρέαν Prodrom. V 52 und VI 121, στραβοκερέα von στραβοκέρης Quadrup. 468, τραπεζαρία als Fem. von τραπεζάρις bei Duc.; bei Erotokritos liest man ἀφορμαρά st. ἀφορμαρέα -ρεά -ρά, ἐρωταρά ebd.; οψιμαριά auf Cypern; άλαφανταρεά in Livision st. άνυφανταρέα, wofür man in Leuktra ἀνυφάντρια und in Kreta ἀνυφαντοῦ sagt; ἀλευραρεά άλησμοναρεά, ξεχ(α)ναρεά u.s. w. werden bei Som. gelesen. γαλαταρέ, διακονιαρέ, (έ)ντροπιαρέ, ζηλιαρέ, κανακαρέ, ταβερναρέ, νηστιμαρέ, ταξιμαρέ, θεληματαρέ, Μεσαρέ, μπροσταρέ, περαταρέ, καβαλλαρέ, ψειοιαρέ, ψυγικαρέ etc. st. auf -έα sind im westlichen Kreta und auf Ikaros üblich.

Auf diese Weise sind nun die Feminina auf -έα gebildet; da viele von ihnen auch zu Substantiven geworden sind, cf. ἀγοαρέα Theophanes 297, 13, ἀπαλαρεά Prodr., ἀπλωταρεά der Platz, wo man etwas ἀπλώνει, ἀπολυταρέα, τετραρέα Theophanes 384, Καπνιπαρέα, Name einer alten Kirche in Athen als Femininum von Καπνιπάρις (Ortsname auf Kreta) von παπνιπόν (eine Steuer); μουγπαριά = μούγποισμα auf Cypern, παλληπαρεά, ποδαρέα; σταμεναρέα bei Prodromos, und da außerdem die Baumnamen diese Endung annehmen, so hat sich diese Neubildung analogisch sehr verbreitet und besonders der damals neu entstandenen Wortklassen (Schlag-, Geruch-, Maß- und Ladungswörter) sich bemächtigt.

Die Verbreitung von  $-\epsilon \alpha$  in den Substantiven auf Kosten von  $-i\alpha$ 

ist unterstützt worden einerseits durch die längere Zeit hindurch dauernde Parallelexistenz von γλυκεῖα neben γλυκέα, ἡδεῖα neben ἡδέα, δριμεῖα neben δριμέα u.s.w., wie auch καρύα neben καρέα, ὀξύα neben ὀξέα u.s.w., andererseits durch den Gebrauch dieser Substantiva in Verbindung mit den so affizierten Adjektiven; also ὀξέα oder δριμεα πυτία wurde zu ὀξέα δριμέα πιτέα, βαρέα κοπρία zu βαρέα κοπρέα, μακρέα γωνία zu μακρέα γωνέα etc. Daſs hier die Analogie stark gewuchert hat, zeigen auch die Barytona, γενέα, πρασέα, φωλέα (s. unten) etc. Möglicherweise hat man endlich die Endung -έα der anderen auf -ία auch deshalb vorgezogen, da -έα längere Zeit ohne Synizesis ausgesprochen wurde und somit klarer zum Bewuſstsein kam.

Im äginetischen Idiom haben wir die Verbreitung der Endung -έα so zu sagen vor unseren Augen. Dort gehen nämlich alle die Wörter, welche einen Schlag bedeuten, auf -έα aus; nun ist man aber dazu gekommen, auch die Beschimpfung (ΰβοις, ὑβοισία) als eine Art von Schlag anzusehen, und so fängt man an, sowohl das ältere ὑβοιξία st. ύβοισία (wegen ὕβοιξα) als das umgewandelte βοιξέα zu gebrauchen. Auch in den Baum- und Pflanzennamen sehen wir die Entwickelung des Ausgangs -έα im Äginetischen ebenso klar; sie gehen fast alle auf -έα aus; indes ist doch immer noch auch die andere Form -ία im Gebrauch; cf. ἀπία, λεποντία. Bezüglich der Maß- und Ladungswörter. wofür, wie gesagt, die Vorbilder von alters her nicht zahlreich gewesen sind, ist ebenso das Äginetische lehrreich; nur ein paar davon gehen nämlich auf -έα aus, wie άρμαθέα, κουταλέα, πηχέα = πῆχυς, πιθαμέα = (σ)πιθαμή, ποτισέα = ποτισία, σταλέα, σταξέα, φεσέα, φουστανέα, γεσέα; andere weisen beide Bildungen auf, z. B. ζευγαρησία u. -οέα, καραβέα υ. -βία, σποωξέα υ. -ία, τσιμπέα υ. τσιμπία = (μιὰ τσιμπέα ψωμί), φουρνέα μ. φουρνία, φουχτέα μ. -τία, χτυπηματέα μ. -ία.

Ähnliche regelmäßige Entwickelung zu -έα zeigt ferner das Westmainotische und speziell das Leuktrische, womit das Westkretische (= Chaniotische und Rethymnische) und das Ikarische zusammengeht; cf. in Leuktra ἀρμαθέα, βρισέα, γειτονέα, διαβολέα, θεμωνέα, καθισέα, κλειδέα, κοπρέα, ματέα, μοιρασέα, πατουσέα, πετέα (= πιτύα), ποτισέα, διξέα, σηπέα, στρατέα, φεντέα (= ἀφεντία), φιλέα (= φιλία), φορεσέα, φουχτέα, χορτασέα, χρονέα u. s. w. und im westlichen Kreta und in Ikaros ἀ(γ)ελαί st. ἀγελαία, βλαστημέ, γραϊ, γενέ, δραποντέ, ξευγαρέ, θεμωνέ, καθέ, καλαμέ, καρέ, κλειδέ, κοπρέ, λαδέ, μαλέ, μανδρέ, ματέ, μερέ, μυρτέ, πετδέ, πιτέ, πρασέ (= πρασιά), προβέ, ξουφέ, σπέ (= σηπία), ((ὀ)φλέα st. φλιά auf Karpathos), φωλέ st. φωλέα (das wird die mittelalterliche Betonung gewesen sein, cf. Physiol. 845 und im Pontos φωλέα und in Bova φωddéa), χρονέ, ψαρέ etc. etc. Wie im West-

kretischen und Ikarischen in diesen Nominibus die Endung -έα zu -έ geworden ist, so ist dort auch im Fem. Sing. und Neutr. Plur. der Adjectiva die Endung -έα zu -έ zusammengeschmolzen: cf. πλατέ χωράφια, πλατέ σανίδα st. πλατέα, μακρέ σαρακοστή st. μακρέα, βαρέ δουλειά, ἀρέ παννιά st. ἀρέα u. s. w., und adverbial μακρέ, ἀρέ, ἀψέ, πλατέ u. s. w., z. B. ἀρέ (δ)φαίνεις τὸ παννί oder τὴ ζώνη u. dgl. Von den Femininen ἡ πλατέ, ἡ βαρέ, ἡ μακρέ, ἡ ἀρέ, ἡ ἀψέ u. s. w. ist das Masc. ὁ πλατές neben ὁ πλατύς, ὁ μακρές neben ὁ μακρύς, ὁ ἀρές neben ὁ ἀρύς, ὁ ἀψές neben ὁ ἀψύς u. s. w. und daraus das Neutrum τὸ βαρέ, τὸ μακρέ, τὸ πλατέ gebildet; cf. ὁ μαλός τὸ καλό(ν), βαρύς βαρύ u. s. w. Derselbe Schwund des α ist auch in den auf -έας -ές ausgehenden Substantiven zu bemerken; cf. ὁ φονεύς — ὁ φονέας, ὁ φονές, ὁ Βαφές, ὁ Μαθές, ὁ βλεπές u. s. w.; ebenso ὁ ἀνδρές, ὁ βορές u. s. w.

Wie das Leuktrische zeigen auch die Idiome von Megara und Pontos eine nach -έα hin gehende Richtung; cf. in Megara βαφελλία, γονατία, γοοθία, φουτσεντφία, καθισία, κονδυλία, φιξία, ἀγκαλία, διαστσελία, μερασία, neben ἀπλοχεφέα, βριξέα, γουλέα, ματέα, πατημασέα, πυτέα (νοη πυτίζω), διξέα, χεσέα, χτυπησέα; und in Pontos ὀμματία, σπονδυλία, ὑβρισία, ἀλωνία, βαφελλία, γιγουμία; neben γεννημασέα Ökon. 16, γωνέα = γωνία; καθουσία, καφαβία, μοιφασία, ποδία, φεσία, φοφεσία neben ἀγκαλέα, ποταμέα und παφαποταμέα Πλάτων VI 95 st. ποταμία (sc. γῆ), wie es in der That immer noch in Ophis ausgesprochen wird, δουφησέα u. s. w.

Wie in dem Leuktrischen und den anderen erwähnten Idiomen wird auch in dem Dialekt von Nordthessalien und Südmacedonien, um den Olympos herum, eine Erweiterung des Ausgangs -έα bemerkt. Dieser Dialekt, den wir den olympischen nennen wollen, läßt die Synizesis in der gewöhnlichen Ausdehnung zu, nur unterscheidet er in der Aussprache immer noch die Resultate der Synizesis der Lautkomplexe -εα -εο -εου von denjenigen -ια -ιο -ιου. So werden also die Baum- und Pflanzennamen, die Leder-, Schlag-, Maß- und Ladungswörter, die Feminina der Adjectiva auf  $-\dot{v}_{\mathcal{G}}$   $-\dot{\varepsilon}_{\alpha}$   $-\dot{v}_{\gamma}$  die Nomina Substantiva und Adjectiva auf -αρεά regelmäßig auf -εά gebildet; ebenso indes gehen daselbst auch einige andere auf -εά aus, z. B. άρμεά, σταφ(ν)λαρμεά, πορασεά, ζουοεά = σκωρία, σειοεά = συγγενολόγιον u.s. w.; cf. αδδεά, άγγουρεά, γκουρτσεά, γριτσνιδεά, καβαλλαρεά (χόρτον), καϊσεά, καρεά, καρπουζεά, κιρασεά, κληματαρεά, λιναρεά, λουβουδεά, λουφτουκαρεά, μαγκουτεά, μηλεά, μουοεά, οὐξεά, οὐτεά (= ἰτέα), πιπεοεά, πουοναρεά, φτιλεαδεά, φυτεά. γδεά (= αἰγῆ), προυβεά, λαδεά, ἀγκαλεά, πουδεά, σταλαγματεά, χαψεά, ἀρεά, άψεά, βαθεά, βαρεά, βουβεά, βραθεά, μακρεά, φαρδεά, χαζεά, βασταρεά,

κεφαλασεά, λιμασεά, παλαμασεά, πατασεά, πιντασεά, δικασεά, cf. Εὐθύμιος Μπουντώνας in den 'Ασχεία τῆς νεωτέσας Έλληνικῆς ἐκδιδόμενα ὑπὸ τοῦ Συλλόγου Κοσαῆ Α΄ καὶ Β΄ τεῦχος S. 28—33.

Der zakynthische Dialekt scheint dagegen den Ausgang -ία zu begünstigen; cf. καλαμία st. καλαμέα, κολοκυθία, κλοτσία, λαδία, μαχαιρία, τσικουρία u. s. w.; ja sogar δ βαφίας, δ φονίας st. δ βαφέας = βαφεύς, δ φονέας = δ φονεύς u. s. w. Eine ähnliche Richtung nach -ία hat auch der kymäische Dialekt genommen, cf. δρακοντία, θαλία, ἀστοιφία, μυφτία u. s. w. neben μυγδαλέα, βερικοτσέα u. s. w.

Beide Richtungen sowohl nach -έα als nach -ία zeigt das Idiom von Kythera, cf. ἀλισπακία, λυγία, συκία, ἀφαποσυκία, allein ἀποκοτέα, βουκολέα, θεμωνέα, θωφέα st. θ(ε)ωφία, καφέα, λαλέα und ἀντιλαλέα,

μαλέα u. s. w.

Dieser Kampf beider Endungen  $-\epsilon\alpha$  und  $-\epsilon\alpha$  wird wohl dadurch hervorgerufen sein, dass von alters her Baum- und Pflanzennamen auf  $-\epsilon\alpha$  neben solchen auf  $-\epsilon\alpha$ , wie auch noch in der späteren Zeit andere doppelformige Wörter im Gebrauch waren (cf. die oben S. 277 erwähnten Nomina auf  $-\epsilon\tau\alpha = -\epsilon\alpha$  oder auf  $-\epsilon\alpha$  und dass beide analogische Eroberungen gemacht haben. Dass aber die Zunahme des Ausgangs  $-\epsilon\alpha$  analogisch und nicht phonetisch vor sich gegangen ist, beweist der Plural der Neutra auf  $-\epsilon\alpha$ , welche, obgleich sie den Femininen auf  $-\epsilon\alpha$  ganz ähnlich auslauteten, doch nie zu  $\epsilon\alpha$  umgewandelt worden sind; also  $\pi\alpha\iota\delta\epsilon\alpha$ ,  $\tau\rho\epsilon\alpha$ , aber  $\beta\alpha\rho\epsilon\alpha$ ,  $\mu\nu\rho\tau\epsilon\alpha$  u. s. w. st.  $\beta\alpha\rho\epsilon\epsilon\alpha$ ,  $\mu\nu\rho\tau\epsilon\alpha$  Hesych.

Die Entwickelung von -έα st. -ία ist nicht neueren Datums, sondern gehört der späteren Zeit des Altertums und dem Mittelalter an; wir haben oben bezüglich der Baum-, Pflanzen- und Ledernamen Beispiele solcher Nomina wie auch Adjectiva auf -έα st. -ετα u. s. w. aus jenen Zeiten angeführt; indes sind uns aus dem Mittelalter auch andere Nomina · Substantiva mit & st. mit \( \text{u} \) überliefert worden. So zitiert schon Lobeck in Pathol. I 251 Anm. τραγέα und καπρέας st. τραγία καποίας, und τουγέα st. τουγία, ποδέα st. ποδία, χελιδονέαι neben χελιδονίαι; cf. auch Herodian II 561 ,, ὅσποιον δεῖ λέγειν καὶ οὐκ ὔσποεον." So ist damals auch ὀστέον st. ὀστοῦν eingeführt worden, woraus heute in Unteritalien ὀστέα, ὀστέατα und στέο gesagt wird, cf. Morosi, Stud. 120 und Racconti Bruzzano 49-50 und σηπέα bei Theogn. st. σηπία. Auch die heutigen στερέα und βορέας (cf. Pellegrini Bova 103, 243) weisen auf στερεά βορέας, nicht auf die Kontrahierten στεροᾶ βοροᾶς hin. Die mittelalterliche Entwickelung des Ausgangs -έα beweist ferner die Übereinstimmung der Idiome von Pontos, Ägina, Megara, Kyme, Athen, Lakonien, in welchen diese Nomina noch auf  $-\epsilon \alpha$  ausgehen, wozu das Westkretische und Ikarische mit ihrem aus  $-\epsilon \alpha$  entstandenen  $-\epsilon$  hinzutreten. Besonders ist es aber die Übereinstimmung des Olympischen, eines so weit abliegenden und einen so verschiedenen Vokalismus bietenden Dialektes, die mit großer Sicherheit darauf hinweist, daß lange vor dem Eintreten der Synizesis, d. h. im früheren Mittelalter, der Zustand dieser Endungen sehr ähnlich, wenn nicht identisch, mit denjenigen heutigen Idiomen gewesen sein muß, die keine Synizesis zulassen.

Nur über die Ausdehnung dieser Nomina im Mittelalter sind wir sehr wenig unterrichtet, einerseits weil die mittelalterlichen Quellen sehr dürftig fließen und entweder schlecht ediert und deshalb unzuverlässig oder durchaus unediert und unbekannt sind, andererseits weil die neuen Idiome, obwohl reich an Belegen, doch nicht bis ins Einzelne übereinstimmen. Eine ähnliche Entwickelung von -έα st. -ία findet sich auch in den Substantivis masc. gen auf -έας st. -ίας. Bekanntlich endigen im Altertum und besonders in der späteren Zeit eine große Anzahl Nomina Masc. auf -lag mit sehr verschiedenen Bedeutungen. cf. Lobeck, Prolegg. 487 ff. und Fick, Curt. Stud. IX 178 ff. Auf -έας gehen sie nicht aus; cf. Lobeck a. a. O. 489 (Ficks spätes λευπέα st. \* λευχόλινον "Weissflachs" habe ich oben S. 243 bei den Baum- und Pflanzennamen eingereiht). Heute finden wir sehr viele Nomina Masc. auf -έας -εάς, sowohl alte als neue; cf. θραστσέας st. θρασκίας ("Nordwestwind") in Athen Pandora VIII 440, κλονέας = οἶνος κλονηθείς oder είς όξος τραπείς ebd. VII 285 ff., Pont. ἀκκουμβιστέας, ἀπλοχερέας, άφοριστέας, βλαστημέας, γλωσσέας, γουλέας, γυριστέας (δ γυρίσας, ό μὴ τηρήσας τὴν ὑπόσχεσιμ), δαιμονέας (= δαιμονῶν), δεβαστέας (= διαβασμένος, έγγράμματος), έβγαλοδοντέας (= νωδός), καθιστέας (δ πολύ καθήμενος), κακαλέας (= πόσθων), κατουρετσέας (= ένουρῶν), καυχέας (= Prahler), κλαστέας (= περδόμενος), κοιλέας, κοτσέας = άλέκτως (κοκκύων), κοτσέας (= χωλός, κουτσός), κουκουλλέας = δ φέρων κουκούλλαν (= φέσι), λαχανέας = λαχανοφάγος, μαλέας (= ψωοαλέος), Μαρουλέας (ὁ υίὸς τῆς Μαρούλας), μασααρέας (ἀστεῖος), μεθυστέας, μουρμουρέας, μυξέας, μυτέας, ξενιτέας, δανέας, πορδέας, σαπέας, σαγταρέας st. σταγταρέας (= δ άγαπῶν νὰ πλησιάζη εἰς τὴν έστίαν, ἢ νὰ μένη μόνον παρὰ τὴν στάχτην), τουρτουρέας (= ριγῶν), σκατέας, σκεπαφοδοντέας, σκωληκέας, ταξειδέας, τσεπφέας (= λεπφός), τσιμπλέας (= λημῶν), δβοιστέας, δπνέας, φασουλέας, φο(β)γετσέας, φουμιστέας (= δογίλος), φτειφέας (= φθειφιών), χιονιστέας (= χιονώδης καιφός, μήν) u. s. w.

Besonders ist diese Klasse in der westl. Maina und speziell in Leuktra entwickelt worden, wo nicht nur Appellativa wie ποιλιαρέας (= γάστοων), μυταρέας, γναφέας, βασιλέας βαφέας u. s. w. zahlreich vorhanden sind, sondern auch die meisten Familiennamen auf -έας ausgehen. Darüber hat unser wackerer K. Sathas in Μυημεία Έλληνικής Ίστορίας IV S. XLIV die Meinung ausgesprochen, sie seien derselben Herkunft wie die altlakonischen Δημέας, 'Αριστέας, Καλλέας, Σωτέας, Φιλέας, 'Αγέας u. s. w. Dies scheint mir aber nicht so sicher zu sein, wie ich auch die Zurückführung der Nomina mit den Endungen -άκος, -άκις auf die alten -άκων nicht annehmen kann. Denn wollen wir auch davon absehen, dass der Ausgang auf -έας nicht den Lakoniern eigentümlich war, sondern auch anderen Dialekten angehörte (cf. Benseler, Curt. Stud. III 178), und wir doch heutzutage außerhalb der Westmaina nichts Derartiges bei den Familiennamen finden, so sind doch die alten Wörter auf -έας Nomina propria, die neuen aber Familiennamen. cf. Άντωνέας = 'Αντωνιάδης oder 'Αντωνόπουλλος, Οίκονομέας = Οίκονομίδης oder ()ἰκονομόπουλλος, Παππαδέας = Παππαδόπουλλος, Μαρινέας, Παυλέας, Πετοέας (= Παυλόπουλλος, Πετούπουλλος) u. s. w. Deshalb glaube ich eine andere Erklärung derselben vorschlagen zu dürfen; sie sind nämlich meiner Meinung nach einerseits von den Nominibus fem. gen. auf -έα und andererseits nach den namenartigen Substantivis masc. gen. auf -ίας - έας und zuletzt nach den alten auf - εύς - έας gebildet; cf. Γουλέας (γουλέα), Γεραπαρέας (γεραπάρις -ρέα), Μαγκουρέας (μαγκουρέα--μαγκούρα), Μηλέας (μηλέα), Μορέας (μορέα), Ξυδέας (ξυδέα), Ξυγκέας (ξυγκέα), Ποινέας (ποινέα), dies auch Kytheräisch, Σκορδέας (σκορδέα), Στρατέας (στρατέα = στρατεία), Φεντέας  $((\dot{\alpha})$ φεντέα  $-\dot{\alpha}$ φεντία), Φτερνέας (φτερνέα), Χιουρέας (χιουρέα), Χορταρέας (χορταρέα), Ψαρέας (ψαρέα) u. s. w., oder wie Κουρέας (= Κουρίας), Μαυρέας (= μαυρίας, =  $\mu \varepsilon \lambda \alpha \nu (\alpha \varsigma)$ ,  $X \varepsilon \lambda \iota \delta \omega \nu \varepsilon \alpha \varsigma$  (=  $\chi \varepsilon \lambda \iota \delta \omega \nu (\alpha \varsigma)$  u. s. w.

Das in Westmaina ohne Synizesis ausgesprochene Wort Μορέας, wie auch das olympische ὁ Μουρεάς (nicht ὁ Μουρίάς) (cf. Μπουντάνας a. a. O.) beweisen ferner, daß die scharfsinnige Herleitung des Wortes von Μαργαίαι, welche K. Sathas in Μνημεῖα Ἑλλην. Ίστος. I S. XXXVII vorgeschlagen hat, unmöglich richtig sein kann. Das Wort lautete schon seit dem Anfang des 12. Jahrh. n. Chr. ὁ Μορέας (die Schreibungen Μωραίας oder Μοράας oder Μωρέας haben natürlich keine sprachgeschichtliche Bedeutung, da man lange vorher ε und αι, ο und ω gleich ausgesprochen hat) und ἡ Μορέα, wie Sathas selbst a. a. O. nachgewiesen hat; cf. auch die oben S. 245 aus Trinchera S. 491 und 497 angeführten Beispiele τῆς ᾿Αμουρέας, welche Sathas entgangen sind. Im gewöhnlichen Neugr., wo die Synizesis so häufig ist, sind allerdings die Lautkomplexe -ρεα -ρια mit den Lautkomplexen -ρεα -ρια in der Aussprache zusammengefallen, cf. einerseits

καλλουρίά (= καλλιεργία nach κακουργία, χειρουργία, πανουργία u. s. w.),  $\pi$ εριέρ $j\alpha$  (=  $\pi$ εριεργία),  $\dot{\alpha}$ ο $j\dot{\alpha}$  =  $\dot{\alpha}$ ογέ $\alpha$  =  $\dot{\alpha}$ ογή u. s. w., und andererseits  $M\alpha oj\alpha = M\alpha oi\alpha$ ,  $\mu soj\alpha = \mu \eta oi\alpha$ ,  $\alpha oj\alpha = \alpha os\alpha$ ,  $\mu soj\alpha = \mu sos\alpha$  u. s. w., da die Umwandlung des e und i in j nach der Synizesis von -εα -ια eine völlige ist, und dieser j-Laut mit dem vorhergehenden  $\gamma$  (= j) in einen Laut j zusammengeschmolzen ist, cf. δγεία-δγειά- (zu spr.  $\dot{v}_{i}i\dot{\epsilon}i\dot{\alpha}$ ) —  $\dot{v}_{i}j\dot{\alpha}$ , und so  $\dot{\alpha}_{0}\dot{v}\dot{\epsilon}\alpha$  —  $\dot{\alpha}_{0}i\dot{\epsilon}\dot{\alpha}$  —  $\dot{\alpha}_{0}i\dot{\alpha}$  —  $\dot{\alpha}_{0}i\dot{\alpha}$ . In den Idiomen aber, welche die betonten (nicht die unbetonten) Lautkomplexe -έα -ία noch ohne Synizesis aussprechen und mithin beide rein aus einander gehalten haben, und im Olympischen, welches die Lautgruppen -εα -εο -sov verschieden von den Lautgruppen - $\iota \alpha$  - $\iota o$  - $\iota ov$  (=  $j\alpha$  jo jov) behandelt, konnte Μάργαια nie zu Μαραία — Μοραία — Μοραία — Μορία werden, denn der Ausfall des γ-Lautes nach ρ in dem Lautkomplexe ov ist diesen Idiomen ganz fremd. Wenn wir also die Erscheinung des o-Lautes st. a durch Vergleichung des Wortes Μάργαια — Μοραία mit μομμά, μουστάρι, πουχνίζει (cf. Einleitung 105), ferner mit φονάρι auf Ikaros st. φανάοι, φοσκιά ebd. st. φασκιά, rechtfertigen können, so bleibt die Ausstoßung des y-Lautes unerklärlich.

Außerdem stehen dieser Etymologie auch andere schwer wiegende Gründe entgegen; eine Stadt teilt bekanntlich ihren Namen dem naheliegenden Lande mit, wenn sie eine wichtige Rolle, als Residenz etwa oder in anderer Beziehung, in der Geschichte gespielt hat. Nun wissen wir aber von einer solchen Rolle von Μάργαια nichts, ja selbst ihren Namen würden wir ohne Stephanus von Byzanz nicht kennen. Auch daß irgend eine Stadt in Elis ganze Jahrhunderte vor der Eroberung des Peloponnes durch die Franken (um 1111 treffen wir zuerst den Namen τοῦ Μοραίου) eine gewisse politische oder merkantilische oder sonst irgend eine Bedeutung gehabt hat, ist uns nicht bekannt und es wird wohl nie so etwas stattgefunden haben. Deshalb ziehe ich vor, den Namen 6 Mogéas überhaupt nicht als Stadtnamen, sondern als Land- oder Ortsnamen anzusehen, und unter Hinweis auf die große Entwickelung der Seidenindustrie im Peloponnes während des Mittelalters und auf die außerordentliche Fruchtbarkeit von Elis (bekanntlich bringt Elis auch heutzutage die meisten Rosinen hervor) den Namen als περιεπτικόν, d. h. gleichbedeutend mit μορεών aufzufassen.

Denn wie die leuktrischen Familiennamen von den alten auf  $-i\alpha\varsigma$ ,  $-ε\dot{\nu}\varsigma$  und den neuen auf  $-\acute{\epsilon}\alpha$ , so sind von denselben Gattungen auch viele neue Nomina περιεπτικά auf  $-\acute{\epsilon}\alpha\varsigma$   $-ε\acute{\alpha}\varsigma$  ( $-\acute{\epsilon}\varsigma$  im Westkretischen und Ikarischen) st. der älteren auf  $-(ε)\acute{\omega}\nu$  entstanden;  $\acute{\alpha}\gamma\gamma ουρε\acute{\alpha}\varsigma$  in Maced. (von  $\acute{\eta}$   $\acute{\alpha}\gamma\gamma ουρε\acute{\alpha}\varsigma$ ) = σικυών,  $\acute{\alpha}\gamma καραθε\acute{\alpha}\varsigma$   $-θ\acute{\epsilon}\varsigma$ ,  $\acute{\alpha}ζογυρε\acute{\alpha}\varsigma$   $-ρ\acute{\epsilon}\varsigma$ ,  $\acute{\alpha}κονυζε\acute{\alpha}\varsigma$   $-\acute{\epsilon}\varsigma$ ,  $\acute{\alpha}λαδαν\acute{\epsilon}\varsigma$ ,  $\acute{\alpha}στοιβιδ\acute{\epsilon}\varsigma$ ,  $\acute{\alpha}σφενταμές$ ,  $\acute{\alpha}χλαδ\acute{\epsilon}\varsigma$ , βελα-

νιδές Mylopotamos, δαφνές (cf. δοναμῆα Σ 576, ferner Ἐλαιεύς, Σχοινεύς, Φελλεύς), δουjαδές, έρεικεάς, θουμπεάς, θυμεάς und θυμαρές, καλαμεάς und καλαμεώνας, κερδές, κουμαρές, κυπαρισσές und -σιώνας, λαπαθές, λυγαρές, δ μαζές Mylopot., του Μαραθέα Deffners Archiv 181, δ μαραθές, δ μουρνεάς (μουρνέα) οί μουρνές, μυρτιδεάς -δές und -διώνας, πευκεάς, πλατανεάς -νές, δ πρασές und ή πρασέ, δ πρινές und ό ποιναρές, σπινές, Σπορδεάς Ortsname auf Syros, ό Τζιτζυφές Ortsname auf Kreta, Φοινικεάς ebd. u. s. w. Danach bildet man ebenso δ δραπονεάς = Ort wo, viele Wetzsteine (=  $\dot{\upsilon}$ δρ-απόνια) sich finden, δ Πλακεάς wo viele πλάκες sind, δ τροχαλεάς wo sich viele runde Steine (τροχαλοί) finden, χαλασές wo sich viele χαλάσματα, έρείπια u. s. w. finden u. s. w. Wenn wir also annehmen, daß in Elis viele solche Bäume kultiviert wurden, so ist das ganze Land nach diesen benannt (cf. Μαραθών, Κρομμυών, Σικυών, 'Αμπελάκια u. s. w., und 'Ασφενταμές, Δαφνές, ή Μουρνέ und of Μουρνές auf Kreta), und damit sowohl der Geschichte (bekanntlich wurde zuerst Elis mit dem Namen δ Μορέας bedacht) als der Phonetik keine Gewalt gethan. So werden endlich auch die beiden Genera des Wortes η Μορεά und δ Μορεάς ihre Erklärung finden, cf. kretisch  $\hat{\eta}$  Movové, of (st.  $\alpha l$ ) Movovés und  $\delta$ Δαφνές, δ Άσφενταμές u. s. w. Zuletzt mag nicht unerwähnt bleiben, dass die alte Bildung der Baumnamen auf -οῦς -οῦντος, Συκοῦς, ἐλαιοῦς, 'Aγνοῦς, 'Aνθεμοῦς, 'Aχερδοῦς u. s. w. heutzutage noch auf Syme üblich ist, da man daselbst ή Δοακοῦντα, Μαραθοῦντα, Παλοῦντα u. dgl. braucht.

Zum Schlusse will ich ein paar Worte über das Verhältnis von einigen Mundarten des Neugr., wie es sich meiner Meinung nach aus den oben auseinandergesetzten Thatsachen ergiebt, nicht unterdrücken.

Wenn wir das Kleinasiatische, speziell das Pontische und Kappadokische, und das Zakonische beiseite lassen, so läßt sich der übrige Teil des Neugriechischen in zwei große Gruppen, Nordgriechisch und Südgriechisch, teilen. Die Gründe und Grenzen dieser Teilung habe ich vor Jahren in KZ. XXX S. 387 ff. und in meiner Einleitung S. 341 ff. auseinandergesetzt. Im Südgriechischen habe ich wieder in einer demnächst in den Indogerm. Forschungen erscheinenden Abhandlung "Über die ikarische Mundart" eine Unterabteilung angenommen, den südsporadischen Dialekt, der Cypern, Rhodos, Kos, Kalymnos und andere Inseln nördlich bis nach Ikaros und Chios umfaßt. Die Characteristica desselben finden sich in dem genannten Außatz. Nun glaube ich in demselben Südgriechischen noch einen anderen Dialekt absondern zu dürfen, nämlich den südpeloponnesischen. Die Verwandtschaft des Ikarischen mit dem Westkretischen, die in der Behandlung des -έα -έ, -έας -ές bemerkt wird, hat ihre Erklärung darin

gefunden, dass Westkreter, wie es sich mir sowohl durch die mündliche Überlieferung als auch durch zahlreiche Dokumente bestätigt hat, im 17. Jahrhundert auf Ikaros wohnten. Ebenso ist es über allen Zweifel erhoben, daß das Megarische, Aginetische und Kymäische, welche alle dem Athenischen sehr ähnlich sind, in Athen ihren Ursprung haben, da während des Mittelalters die Athener oft gezwungen waren, ihre Stadt entweder vorläufig oder für immer zu verlassen. Indes wird wohl während der Jahrhunderte ein gewisser Wechsel der Bewohner zwischen Peloponnes und Attika stattgefunden haben. Sprache weist mit ihren  $-\epsilon \alpha$ ,  $\iota o v = v \left( \chi \iota o v \varrho \epsilon \alpha \right)$  u. dgl. ganz bestimmt auf eine Verwandtschaft der Westmainoten und Athener hin; leider aber sind die geschichtlichen Quellen hier ganz versiegt. Auf meine Anfrage teilte mir der unermüdliche Erforscher der athenischen Geschichte, mein Freund Dr. Dem. Kampuroglus mit, dass er zwar weiss, daß zur Zeit der türkischen Herrschaft viele vornehme Athener nach Maina geflüchtet sind, ob aber in älteren Zeiten ein gewisser Tausch der Bewohner Attikas und Mainas stattgefunden hat, ist ihm unbekannt. Beachtet man indes einerseits den gewaltigen Unterschied des Ostkretischen vom Westkretischen und andererseits den Umstand, daß das Ostkretische schon im 16. Jahrhundert fast dieselbe Gestalt wie heute gehabt hat, wie es durch den Erotokritos und die kret. Dramen bezeugt wird, so wird man eine engere Verwandtschaft zwischen dem Westkretischen und Südpeloponnesischen annehmen müssen.

Diese Verwandtschaft, die sich in mehreren gemeinsamen Eigentümlichkeiten zeigt, z. B. in der Endung -ουσι -ασι st. -ουν -αν, wird wohl ihre Ursache darin haben, daß Leute aus dem Peloponnes nach dem nahe liegenden Kreta übergesiedelt sind. Cf. darüber Sathas, Μνημεΐα Έλληνικής Ίστορίας II, wo von den Beziehungen Kretas zu dem Peloponnes zur Zeit der französischen und venezianischen Herrschaft die Rede ist. Indes wird wohl eine ähnliche Übersiedelung auch in früheren Jahrhunderten stattgefunden haben; denn bekanntlich wurde Kreta nach seiner Befreiung um die Mitte des 10. Jahrhunderts wieder kolonisiert; cf. die noch erhaltenen Dörfer 'Αρμένοι (st. 'Αρμένιοι), deren Bewohner wohl aus Armenien dahin versetzt sind. Da nun in jenen Zeiten die Verhältnisse im Peloponnes wohlgeordnet waren, so ist es wahrscheinlich, daß auch Peloponnesier und speziell diejenigen, welche ein armes Land innehatten, die Mainoten, nach dem gegenüber liegenden Kreta zahlreich übergesiedelt sind. So findet auch die außerordentliche große Sittenähnlichkeit zwischen Mainoten und Westkretern ihre einfache Erklärung.

### Zum Leben des heiligen David von Thessalonike.

Im Jahre 1882 wurde auf Anordnung des Hr. Valentin Rose eine unter den Büchern der versteigerten Sunderland or Blenheim library versteckte Pergamenthandschrift saec. XII von der k. Bibliothek zu Berlin erworben, welche außer anderen bekannten Stücken (Ἐφραλμ Σύρου ὁμιλίαι, Ἰωάννου κὰλ Προχώρου περίοδοι etc.) auf acht Blättern (119—126) auch die bis dahin als verloren angesehene Vita des heiligen David von Thessalonike enthält.

Dieses unerwartete ξομαιον gab Rose im J. 1887 musterhaft heraus; in der Einleitung S. III—X handelt er ausführlich über das Leben des David (geb. ca. 450), seine orientalische Herkunft, den geschichtlichen Gewinn aus der Vita etc., und hebt auch die Einzelheiten der Ortsbeschreibung, welche Tafels Buch de Thessalonica ergänzen, hervor. S. XI—XVI folgt die Beschreibung der ganzen Handschrift, S. 3—15 der Text und S. 17—20 ein Index verborum.

Die in der Vita enthaltenen topographischen Andeutungen werde ich bei einer anderen Gelegenheit eingehend besprechen; im folgenden beschränke ich mich auf kurze kritische Bemerkungen zu einigen Stellen, indem ich den glücklichen Finder bitte, dieselben als ein Zeichen meines Dankes für seine schöne Gabe zu betrachten.

S. 3, 1: οί τῶν εὖ βεβιωκότων τὰς πράξεις ἀναγραφόμενοι, ζφγράφων ἀρίστων εὐτεχνίαν μιμούμενοι, οἶον πίνακάς τινας τοῖς θέλουσι τὸ κάλλος τῆς ἀρετῆς διὰ μιμήσεως ἐναποτίθεσθαι ταῦτα προτιθέασιν αὐτοῖς γὰρ τοῖς ἁγίοις ὁ κατὰ κύσμον ἔπαινος οὐ προσεπιπόθητος. ὑπερκοσμίως βιοτεύσαντες ἐπιποθοῦσι τὴν ἐκεῖθεν μακαριότητα.

So R., dagegen die Hs: οὐ πρός ἐστι ποθητὸς ὑπερκοσμίως βιοτεύσασιν ἐπιποθούσι, welches in οὐ πρόσεστι ποθητὸς ὑπερκοσμίως βιοτεύσασι ⟨καὶ⟩ ἐπιποθοῦσι etc. zu ändern war.

S. 3, 8: ἐπειδήπεο εἶς ἐστι καὶ οὖτος τῶν τῷ ὑψηλῷ τῆς πολιτείας ἐπὶ τὸ ἀκρότατον τῆς ἀρετῆς ἐφθακότων καὶ κληρωσαμένων τὰ ἐν τῆ ἐπαγγελία ἀγαθά.

R. notiert: "τῶν τ..ὑψηληζοπο λιτείας c(odex), primum hoc quaternionis folium usu detritum est ita ut quibusdam in locis singulae

quaedam litterae vix legi queant"; also: καὶ οὖτος τῶν ⟨διὰ⟩ τῆς ὑψηλῆς πολιτείας ἐπὶ τὸ etc.

S. 3, 11: δέδια δέ πως είπεῖν, ἀγαπητοί, ⟨καί⟩ τοῦ λόγου ἐφάψασθαι τως ἱεροῦ τινος ὄντος, τὴν ἐμαυτοῦ ἀναξιότητα ἐπαισθανόμενος.

Das Wort καὶ hat R. hinzugefügt; ich glaube, daß gestanden hat: δέδια δέ (πως εἰπεῖν), ἀγαπητοί, τοῦ λόγου etc., so daß πως εἰπεῖν als eine Parenthese (damit ich etwa so sage) aufgefaßt werden muß.

S. 3, 13: ὅμως γοῦν ἐπεὶ Θεὸς καὶ τὸ μικρότατον ῶς τι τῶν ἄλλων μέγιστον ἀποδέχεται ἐπιμετρῶν τὸ κατὰ δύναμιν καὶ ἀντιταλαντεύων τὴν προαίρεσιν, etc.

Die Hs ώστο τῶν ἄλλων μεγίστων; wohl aber ὡς τὸ τῶν ἄλλων μέγιστον (im Gegensatz zu dem μικοὖτατον des Biographen selbst).

S. 3, 19: οὖτος ὁ πολυύμνητος ἡμῶν πατὴο καὶ ⟨τῷ ὄντι⟩ ἰσάγγελος.

R.: "καὶ τα/////// (vel τω...) cod."; ich vermute καὶ τάχ' ἂν ἰσάγγελος, welches zu vergleichen ist mit S. 9, 2 ως ἄγγελον und S. 11, 20 ώσπερ ἄγγελον.

S. 3, 22: (μονη) ἐπιλεγομένη Κουκουλλεώτων.

Die Hs κουκουλλ///ώτων; vielleicht hat der Abschreiber selbst einen Buchstaben (λ?) radiert; jedenfalls kann das cucullatorum nur Κουκουλλατῶν oder Κουκουλλωτῶν (welches wir noch in Makedonien gebrauchen, κουκουλλωτός, von κουκουλλό(ν)ω) heißen.

S. 4, 1: διαβιῶν ἐν ταύτη τῆ μονῆ πολλὴν ἔθετο σπουδὴν ἐν τῆ ἀσκήσει (= in seinem asketischen Leben) γαστρός τε κρατῶν καὶ τύφου καταφρονῶν.

Die Lesart der Hs πρατεῖν und παταφρονεῖν halte ich für richtig; die Inf. hängen von ἔθετο σπουδὴν (= ἐσπούδασε) ab.

S. 4, 22: διὰ τοῦ τιμίου αὐτοῦ σταυροῦ καὶ τῆς ἀναστάσεως τὸν "Αιδην ἐσκύλευσεν (Jesus) καὶ τὸν ἀπατεῶνα ἄφιν ἀπέκτεινε θριαμβεύσας καὶ τὸν τοῖς ἰδίοις παραστήμασι θανατωθέντα 'Αδὰμ ζωοποιήσας πάλιν εἰς τὸν παράδεισον ἐπανήγαγεν.

Die Hs παραστώμασι, was zweifellos in παραπτώμασι zu verbessern ist; der Sinn von monitum, welches R. im Index S. 19 dem Worte παράστημα beifügt, kann an der Stelle nicht statt haben.

S. 4, 28: Δαβίδ δ βασιλεύς καὶ θεράπων τοῦ Θεοῦ τριετῆ χρόνον ήτήσατο ἵνα δοθῆ αὐτῷ χρηστότης καὶ παιδεία.

St.  $\Theta \varepsilon o \tilde{v}$  hat nach R. Angabe die Hs  $\overline{\chi v}$  (i. e.  $X \varrho \iota \sigma \tau o \tilde{v}$ ); steht in derselben nicht vielleicht  $\overline{\chi v}$  i. e.  $K v \varrho \iota o v$ ? Cf. S. 7, 1. 2. 23.

S. 5, 16: τῷ κρύει πηγνύμενος καὶ σπαραττόμενος, τῷ θάλπει καυσούμενος, καὶ μὴ σαλευόμενος πάλιν δὲ τῇ θραύσει τῶν ἀνέμων; καθάπερ ναῦς ἐν πελάγει τὰ παμμεγέθη κύματα διατρέχουσα, οὕτως καὶ δ μακάριος  $\triangle$ αβὶδ ὑπομονητικῶς ἐδέετο τοῦ Θεοῦ.

Sollte nicht: τῷ θάλπει καυσούμενος καὶ μὴ σαλευόμενος; πάλιν δὲ (cf. S. 6, 4) τῷ θραύσει τῶν ἀνέμων καθάπερ ναῦς etc. interpungiert werden?

S. 6, 21: μὴ παραγενάμενος ὁ λύκος...'..ν ὑπομείνη τὸ ποίμνιόν σου μὴ παρόντος ποιμένος.

R.: "praeter extremam  $\nu$  litteram et primam  $\nu$  vel  $\pi$  non legi potest quod erat verbum unum  $(\pi \acute{o}\nu o\nu)$  nunc abrasum"; war nicht  $\pi \lambda \acute{a}\nu \gamma \nu$  geschrieben?  $(\pi \lambda \acute{a}\nu \gamma \nu)$   $\dot{\nu}$  το  $\mu \acute{e}\dot{\nu}$   $\nu$   $\eta$  =  $\pi \lambda$ .  $\pi \acute{a}\vartheta \eta$ ,  $\pi \lambda \acute{a}\nu \gamma \vartheta \dot{\eta}$ ).

S. 10, 23: ἐν γὰο τῷ ὑποστοέφειν με ἀπὸ τῆς πόλεως (Konstantinop.), τοῦ θεάσασθαί με ποὸ σταδίων εἴκοσιν ξξ τὸν τόπον ἔνθα νῦν ἐσμέν, παραχοῆμα ἀποδίδωμι τὸ πνεῦμα τῷ Κυρίφ.

In der Hs steht είκοσι έξ... ν τόπον; vielleicht: είκοσιν έξω τὸν τόπον etc.

S. 10, 17: μίμησαι, πάτεο, τὸν ποιμένα ήμῶν Χοιστόν, ὅτι ὑπὲο ἡμῶν θανάτου ἐγεύσατο ἵνα ἡμᾶς σώση καὶ αὐτὸν δεῖ σε ὑπὲο ἄλλου θανεῖν ἵνα ὑπὲο ἐκείνου σχῆς ἔπαινον καὶ δόξαν παρὰ τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χοιστοῦ οὖτινος καὶ τὰ πάθη μιμήση.

Die Hs bietet st. μιμήση: μιμήσε d. i. μιμεῖσαι.

S. 11, 32: καὶ τί πολλὰ λέγω; ὄντως ἀληθῶς Θεοδώρα ἐπωνομάσθη κατὰ γὰρ τὸ ὅνομα αὐτῆς θεῖον δῶρον ἠξιώθη δέξασθαι, ὅντως μακαρία ἀληθῶς κατὰ τὴν κυριακὴν φωνὴν εἰς ἢν ὁ Κύριος εἴρηκεν, ὅτι ''ὁ δεχύμενος προφήτην εἰς ὄνομα προφήτου μισθὸν προφήτου λήψεται'' καὶ πάλιν πρὸς τοὺς μαθητὰς αὐτοῦ λέγων ''ὁ δεχύμενος ὑμᾶς ἐμὲ δέχεται καὶ ὁ ἐμὲ δεχύμενος δέχεται τὸν ἀποστείλαντά με'' ㆍ ὅντως πολλῶν ἀγαθῶν τεύξη ἐν τῆ ἡμέρα τῆς κρίσεως · τὰ γὰρ τῆς θείας γραφῆς ἐξεπλήρωσας.

Ich habe die ganze Stelle angeführt, damit die Evidenz eines Besserungsvorschlages klarer wird; die Hs hat nämlich κυρακήν φωνήν εἶ ἢν ὁ π̄ς etc., was R. in κυριακήν φωνήν εἰς ἢν ὁ Κύριος verändert hat; auf der Hand liegt, glaube ich: κατὰ τὴν κυριακὴν φωνὴν εἶ, ἢν ὁ Κύριος etc.; wie ὄντως πολλῶν ἀγαθῶν τεύξη ἐν τῆ ἡμέρα τῆς κρίσεως und τὰ γὰρ τῆς θείας γραφῆς ἐξεπλήρωσας beweisen, wendet sich der Biograph auch mit ὄντως μακαρία etc. direkt an die Königin Theodora, welche dem David so viele Ehren (S. 11, 12—32) zu teil werden ließ; die ganze Stelle ist herzustellen: — δέξασθαι. "Όντως μακαρία ἀληθῶς κατὰ τὴν κυριακὴν φωνὴν εἶ, ἢν ὁ Κύριος εἴρηκεν — ὅντως πολλῶν ἀγαθῶν τεύξη etc.

S. 12, 7: ἔτι οὖν ή μακαρία φθάσαντος τοῦ βασιλέως συναντῷ αὐτῷ μετὰ πολλῆς περιχαρείας λέγουσα etc.

St. έτι bietet die H<br/>s ///τι (οὖν); hat nicht ἄρτι da gestanden?

S. 12, 13: δ δε τοισμακάριος Δαβίδ ἀνθρακιὰν αίτησάμενος καί Byzant. Zeitschrift II 2. δεξάμενος αὐτὴν εἰς τὰς ἁγίας αὐτοῦ χεῖρας εἰσήει θυμιῶν τόν τε βασιλέα καὶ πᾶσαν τὴν θεοφιλῆ σύγκλητον μετὰ τῶν δύο αὐτοῦ μαθητῶν, μηδόλως ἐκθλιβείσης τῆς ἁγίας αὐτοῦ χειρὸς ἐν τῷ κατέχειν ἐν αὐτῆ τὸ πῦρ.

St. έν αὐτῆ hat die Hs έν αὐταῖς; ich habe gedacht an: μηδόλως ἐκθλιβεὶς τὰς ἀγίας αὐτοῦ χεῖρας ἐν τῷ κατέχειν ἐν αὐταῖς τὸ πῦρ; cf. nach wenigen Zeilen: θυμιῶν ἐφ' ιρας ἰκανὰς καὶ ἐν ταῖς ἀγίαις αὐτοῦ χερσὶν κατέχων τὸ πῦρ etc.

S. 13, 17: καὶ ὅτε ἔπαυσαν αί φωναί, παραυτὰ καὶ τὸ πλοῖον έκίνησε τὸ οὐ περιπατοῦν.

St. ἐκίνησε τὸ οὐ περιπατοῦν steht in der Hs ἐκείνησετο ἐπεριπατεῖν, was ich in ἐκίνησε τοῦ περιπατεῖν ändern möchte; der Sinn ist: "Das Schiff setzte sich in Bewegung, um zu fahren, das Schiff begann zu fahren." Was ἐκίνησε betrifft, haben wir das Verbum in unserer Vulgürsprache in derselben Bedeutung erhalten; die Konstruktion ἐκίνησε τοῦ ist eine in der späteren Gräzität unzähligemal belegte Eigentümlichkeit, von der sich auch in unserer Vita analoge Beispiele finden.

Saloniki.

Petros N. Papageorgiu.

### Zu Prokop.

Η 244, 5 (ed. Bonn.): καὶ ἐπεὶ αὐτῶν οὐδεὶς στέλλεσθαι ἐς ταύτην δή την πράξιν ετόλμα, (λήγειν γάρ τους πολιορκούντας ούκ άν ποτε ἄοντο) ἐπενόουν τάδε. Ein Teil der Goten wurde in Auximum von Belisar belagert und hart bedrängt. Diese wollten nun einen Boten an Vittiges nach Ravenna senden, um ihm melden zu lassen, in welcher Lage sie wären. Es wagte aber niemand nach Ravenna zu gehen, der Grund, warum dies niemand wagte, wird angegeben mit den Worten: λήγειν γὰο ατλ. Unpassend ist nun λήγειν, da es nichts anderes bedeuten kann als: aufhören. So haben wir oft: δ χειμών έληγε. ΙΙ 468, 18 findet sich: λήγοντα...τον Εύξεινον πόντον. Braun, der in der Byz. Zeitschr. II 106 ff. eine Reihe vortrefflicher Konjekturen veröffentlicht hat, erkannte ganz richtig, dass Prokop hier gesagt hat: "denn sie glaubten, daß sie von den Belagerern nicht unbemerkt bleiben, ihnen nicht entgehen würden." Nur hat er zu viel geändert, indem er vorschlug: λαθεῖν, man muss schreiben: λήσειν. Γ konnte leicht statt C gelesen werden. Die Form: λήσειν kommt bei Prokop noch einmal vor und zwar III 17, 15 λήσειν γὰο ές τὸ παντελές οὐδαμῆ ἄετο.

München.

J. Haury.

#### Zu den Zauberbüchern.

Bemerkungen zu dem Aufsatz von N. G. Politis, Byz. Zeitschr. I 555 ff.

Unerschöpflich und unergründlich wie das menschliche Herz ist der menschliche Glaube und — Aberglaube. Welche Bahnen ersterer gewandelt, ist in wichtigen Litteraturdenkmälern — zum mindesten für die monotheistischen Religionen — niedergelegt; des Aberglaubens Pfade sind schwer aufzufinden und ruhen zum größten Teile heutzutage in der Überlieferung des Volkes. Doch war es nicht immer so; denn was uns heute Aberglaube d. i. falscher Glaube scheint, war tausenden von Generationen unbezweifelte, unanfechtbare Wahrheit.

Wenn wir im N. T. lesen: "Im Anfang war das Wort", so ist hierin implicite die Macht des Wortes als solchen, abgesehen von dem philosophischen Gehalt des λόγος, enthalten, wie Politis dies richtig S. 556 a. a. O. schreibt: Ἡ κυριωτάτη ἰδέα ἡ ἐπιπνέουσα τὰ μαγικὰ βιβλία, ἡ τὴν βάσιν αὐτῶν οὕτως εἰπεῖν συγκροτοῦσα, εἶναι ἡ δύναμις τοῦ λόγου. Wir müßten nun ein ganzes Buch schreiben, wenn wir auch nur teilweise diesen Gegenstand erschöpfen wollten, es mag daher beiläufig erinnert werden, daß diese Macht des Wortes und der Gebrauch desselben zu Zaubereien allen Völkern der Erde gemeinsam ist und daß, wie Politis dies zeigt, nicht nur die Worte, sondern auch der Stoff, worauf die Worte geschrieben worden, von maßgebender Bedeutung waren (a. a. O. S. 557 f.).

Im Jahre 1889 erschien Dr. J. Grills Buch: Hundert Lieder des Atharva-Veda (Stuttgart 1889 W. Kohlhammer) und Grill sagt, daß diese sogenannten Lieder oder Psalmen in der alten Sanskritsprache eine Serie von Zaubersprüchen sind, deren Rezitation teils zur Abwendung von Übeln, wie gegen Dämonen, Krankheiten verschiedener Art, giftige Tiere, Feinde, Zauberei, Verfluchung, Eifersucht u. dergl., teils zur Erlangung des Guten, wie langen Lebens, Haus- und Feldsegens, Ehe, Liebes- und Familiensegens diente. Die in akkadischer Sprache unter den Ruinen Ninivehs aufgefundenen Keilinschriften enthalten u. a. auch eine Sammlung von Psalmen, deren Rezitation gleichfalls die magische Kraft gegen böse Geister, Krankheiten und sonstige Unglücksfälle besafs.

Und ein drittes Analogon finden wir in der jüdischen Litteratur, denn das unter dem Namen ממוש תהלים (schimmusch t'hillim) bekannte Buch enthält eine Gebrauchsanweisung für jeden einzelnen der 150 Psalmen gegen verschiedene Krankheiten, böse Geister und Gespenster, Schlangen, Feinde, Diebe u. s. w.

Dass auch die Christen des Mittelalters einzelne Psalmen zu diesem Zwecke verwandten, darf bei der ungeheuren Bedeutung der Psalmen für die christliche Religion als bekannt vorausgesetzt werden, wird übrigens u. a. in Männlings: "Denkwürdige Kuriositäten" ausführlich behandelt. So wurde genau wie im Buche מולד der 16. und 109. Psalm zur Entdeckung eines Diebes und der 144. Psalm zur Vertreibung von Fieber angewandt. Das in hebr. Sprache abgefaste Buch ist jedoch sehr alten Datums und ist im 11. Jahrhundert schon überall bekannt, Salomo ben Adret, Rabbiner in Barcelona, erwähnt dieses Buch (Responsum 413), Profiat Duran in seinem Werke משנה desgleichen, ja wenn man einzelne Andeutungen des Tahmud recht versteht, schon in diesem, wie Dr. S. Rubin vermutet.

Es ist also feststehend, daß die Gebrauchsanweisung von Psalmen keine spezifisch jüdische ist, als nicht minder feststehend darf jedoch angenommen werden, daß die von Politis angeführten Zaubermittel durch Vermittlung jüdischer und zwar abergläubischer Personen in die griechische Litteratur eingedrungen sind.<sup>2</sup>)

Vom 2. Psalm lautet, dem jüdischen Buche zufolge, die Anordnung: "Schreibe den 2. Psalm auf einen Scherben, wirf ihn ins Meer und du bist sicher, daß kein Seesturm sein wird." (Über alles Nähere verweisen wir auf das von uns in der ersten Anm. erwähnte Buch.)

Es sei uns nun gestattet die auf S. 560—561 erwähnten kabalistischen Namen, so weit als es uns möglich ist, zu erklären und um Aufhellung der uns unverständlichen zu bitten.

S. 560 aus der Hs A' φ. 15° sind uns verständlich: Ἐλωΐ, Ἐλωΐ, Ῥωῖ, Ἐμμανουήλ, da dieselben rein hebräisch sind u. z. אלהר , צמנואל, (Mein Gott, mein Gott, Sehender³), Mit uns ist Gott) S. 560 Γ' φ. 12° sind Ἐλωγί, Ἰλωγί, Ῥωγί, Ἐμμανουήλ mit den

<sup>1)</sup> Dieses magische Buch ist zuletzt von mir in meinem Buche: "Über den Einfluss der Psalmen auf die Entstehung der christlichen Liturgie und Hymnologie" (Kaufmann, Frankfurt a. M. 1890—1893) veröffentlicht worden und zwar zu jedem, einzelnen Psalm dessen Gebrauchsanweisung.

<sup>2)</sup> Nicht nur die Kirchenväter, sondern die viel ältere Mischna verbietet ausdrücklich die Worte der h. Schrift — und dazu gehören ja auch die 150 kanonischen Psalmen — zu Heilungszwecken zu verwenden (אסור להחרפאות בדברי חירה).

<sup>3)</sup> Vgl. I. B. Mos. XVI 3.

oben erwähnten identisch. Σενυχοί, Σενυχοί; Έσωθεν oder Έσωθον ist mir unverständlich.

S. 560 A' φ. 15<sup>n</sup> die Engelnamen 'Ριγεήλ, 'Ρασαφαήλ sind entschieden semitisch und entsprechen dem hebräischen רעראל und ארביבאל (möglich, daß letzteres Raphael lauten muß), Μορώθ oder Μοραθι ist oder ποια — Herrin, oder meine Herrin. S. 561 'Ερλοάχ, Βορχανόν, 'Ελί, 'Ελιών ist entschieden statt des ersten Wortes 'Ερλοάχ zu lesen 'Ελοάχ, da die vier Worte dann einen rein hebr. Satz bilden, der da lautet: אלוה ברכני אלי עליון (Mein Gott segne mich, meine höchste Macht); im 2. Absatz der S. 561 sind mir nur die Worte 'Ολαΐ, 'Αλμαί, 'Γαού, 'Αδωναΐ, 'Γά, 'Γά, Σοφάρ verständlich und sind das Hebr.: אלוהי , עלמיא, יהוה אדני , יה , סופר (Herr der Welten, Ewiger, mein Herr, Zähler).

Erst nach Veröffentlichung sämtlicher magischer Schriften u. z. einer kritischen Ausgabe mit Zuziehung sämtlicher vorhandenen Handschriften wird es möglich sein das bisher Zweideutige und Unverständliche zu erklären.

Herrn Politis danken wir für seine interessante Studie.

Jungbunzlau.

M. Grünwald.

<sup>1)</sup> Sollte בצפאל nicht ein lapsus calami sein, so ist dessen Bedeutung: "Den Gott geläutert hat", während Raphael bekanntlich "den Gott geheilt hat" bedeutet.

## Eine Klostergründungssage aus Amorgos.

A. Kirpitschnikow teilt Byz. Zeitschr. I 309 aus einer volkstümlichen Kaiserchronik des 16. Jahrhunderts eine Sage über die Gründung Konstantinopels mit, in der ein Zug mich lebhaft an die Sage erinnerte, welche mir Mönche vom Kloster der Παναγία Χοζοβιώτισσα auf Amorgos erzählten.

Konstantinos wollte ursprünglich, so heißt es bei Kirpitschnikow, Chalkedon in Bithynien wieder aufbauen und zu seiner Residenz erheben, aber "πτίζοντα αὐτὴν ἔφχονται οἱ ἀετοὶ καὶ ἀφπάζουν τὰ λιθάρια καὶ τὰ ὑπήγεναν καὶ τὰ ἔφορηκταν εἰς τὸ Βυζάντιον. Σοφία δὲ Θεοῦ ἕνας ἀπὸ τοὺς ὑπηρέτας τοῦ βασιλέου ὀνόματι Εὐφρατᾶς εἶπε τοῦ βασιλέου ὅτι ὁ Χριστὸς καὶ ἡ ἀγία αὐτοῦ μήτηρ ἡ πανάγιος Θεοτόκος ἐκεῖ θέλουν εἰς τὸ Βυζάντιον νὰ κτισθἢ ἡ πόλις."

Durch ein ganz besonderes Wunder giebt also die Vorsehung an, wo Konstantin seine Stadt anlegen soll.

Nur durch ein Wunder können sich die Mönche auf Amorgos erklären, warum ihr Kloster an einem so merkwürdigen Platz angelegt worden ist: senkrechte Felsen erheben sich zu schwindelnder Höhe fast unmittelbar aus dem Meer; wie an den Berghang angeklebt befindet sich das Kloster auf einem Unterbau, der vom schmalen Ufersaum hoch an den Felsen hinauf aufgeführt ist. 1) Als mir auf der Terrasse vor dem kleinen Kirchlein die eigentümliche Lage des Klosters recht zum Bewußtsein kam, wiesen die Mönche auf einen langen eisernen Nagel, der in beträchtlicher Höhe über der Kirche in der senkrechten Felswand, sozusagen unerreichbar, angebracht war. Als Kaiser Komnenos, so erzählten die καλόγεροι, das Kloster bauen wollte, hielt er einen Felsvorsprung unten am Strande für den geeignetsten Ort; der Bau wurde begonnen. Da findet der Baumeister eines Morgens die schon aufgebauten Teile in Trümmer zerfallen; hoch oben aber, an dem eisernen Nagel, der noch heute sichtbar ist, sieht man die Werkzeuge hängen: man erkennt darin einen Wink der Παναγία, dass sie dort oben ihr Kloster wünsche, man folgt diesem Winke - die Kirche wird genau unter jenem göttlichen Wahrzeichen gebaut.

<sup>1) 300</sup> Meter Seehöhe nach Μηλιαράνης, Άμοργός (Athen 1884) p. 30.

Die Ahnlichkeit unserer Sage mit dem mitgeteilten Zug der Gründungssage von Konstantinopel fällt ohne weiteren Kommentar in die Augen. Man wird nicht fehlgehen mit der Annahme, daß die im Volke jedenfalls weithin bekannte Sage über die byzantinische Kaiserstadt<sup>1</sup>) das Vorbild für ähnliche Legenden abgab. Auf Amorgos forderte die absonderliche Lage des Klosters zur legendarischen Erklärung heraus, da man die vermutliche Absicht des Erbauers, Schutz vor den Piraten, offenbar rasch vergaß.

Es wäre ganz interessant auf byzantinische und neugriechische Legenden dieser Art zu achten (Meteoraklöster?). Die berühmten Kirchen Italiens haben ähnliche Wundergeschichten ihrer Gründung, und bekanntlich wird auch im Altertum die Wahl einer bestimmten Örtlichkeit für eine Stadtgründung auf ein wunderbares Eingreifen der Gottheit zurückgeführt.

Ich weiß nicht, wie alt die amorginische Sage ist; ich fand sie bei keinem der Reisenden, die über das Kloster berichtet haben, so vor allem nicht bei Tournefort, Roß und Miliarakis, die gewissenhaft alles mitzuteilen pflegen; auch Deschamps, der einige Jahre vor mir die Insel besuchte, erwähnt in seiner Schilderung von Amorgos (La Grèce d'aujourd'hui, Paris 1892 p. 203 ff.) nichts davon. Die kleine Klosterbibliothek blieb mir leider wegen Abwesenheit des Abts verschlossen, doch scheint nach Miliarakis' Verzeichnis der Handschriften (' $A\mu o \rho \gamma \acute{o}_3$  p. 79 ff.) keine Chronik oder ähnliches vorhanden zu sein: auch die Mönche wußten, soviel ich mich entsinne, nichts von dergleichen Aufzeichnungen.

Die früheren Besucher der Insel erfuhren aber eine andere Legende, welche den Anlass zur Klostergründung gegeben haben soll: ein Wunderbild sei herangeschwommen von Χόζοβο her²) und sei an dem Felsen gefunden worden, wo das Kloster sich befindet; darin habe man den Wunsch der Παναγία erkannt, dort ein Kloster erbaut zu sehen. Die Sage ist mitgeteilt von Miliarakis p. 33 und genau in derselben Form von Deschamps p. 222 (der sie vielleicht M. entnahm?), findet sich aber auch schon bei Tournefort I 362 f. (der deutschen Übersetzung), wo jedoch Cypern als Herkunftsort des Wunderbildes angegeben wird. Ich erwähne diese Sage deshalb, weil eine ähnliche auf Amorgos über die Kirche des Ἅνιος Γεώργιος Βαλσαμίτης³) erzählt wird. Ich teile sie mit, wie ich sie aus dem Munde des Παπᾶ Πράσινος aufzeichnete; ich finde sie bei meinen Vorgängern nicht.

<sup>1)</sup> Vgl. Kirpitschnikows Bemerkungen p. 310 f.

<sup>2)</sup> Über diesen Namen vgl. Μηλιαφάκης p. 34.

<sup>3)</sup> Μηλιαράκης p. 35 ff.

"Bei der Kirche Διασοφίτη") wohnte ein Aussätziger; dieser ging eines Tages spazieren und fand an der Stelle, wo heute das ἄγμασμα der Kirche ist, mitten unter Kräutern (βάλσαμα) das Bild des heiligen Georg; dort fand er auch Wasser und wusch darin seine Hände, und o Wunder, er genas von seinen Wunden. Da wusch er auch sein Gesicht und seinen ganzen Körper und wurde ganz gesund. Dann teilte er die Sache in der Stadt (χώρα) mit; darauf baute der Vater des Aussätzigen die Kirche des Γεώργιος Βαλσαμίτης." Die Kirche ist schon alt (s. Miliarakis a. a. O.); auch die Sage ist ziemlich alt, wenn ich der Angabe des Παπά Πράσινος glauben darf "die Frau, von der er die Legende hörte, habe sie von ihrem hundertjährigen Vater, der sie selbst von seinem Vater gehört habe".

Diese zweite Sage kann uns zeigen, wie leicht sich gewisse Sagenmotive wiederholen, wie leicht sie von einer Örtlichkeit auf eine andere übertragen werden: wie Konstantinopel für andere Orte, so gab das Kloster auf Amorgos mit seiner Sage wieder für eine Kirche der eigenen Heimat eine Vorlage ab.

Freiburg i. B.

Albert Thumb.

<sup>1)</sup> D. h. des Aγιος Γεώργιος Διασοφίτης, die sich oberhalb der anderen befindet.

#### Έπιάγουρος?

Band I p. 573 A. 1 dieser Zeitschrift beschäftigt sich Bury mit der Bedeutung des Wortes ἐπιάγουρος, welches von einigen byzantinischen Autoren zur Bezeichnung einer Eigenschaft gebraucht sein soll, welche den Kaisern Michael I und Basilius I gemeinsam war; ich sage: gebraucht sein soll, denn thatsächlich findet sich das Wort nur in den Drucken, nicht aber in den Handschriften. Es ist nicht uninteressant, auch an diesem Beispiel einmal wieder zu beobachten, wie gänzlich ungenügend unsere byzantinischen Texte für feinere Detailforschungen sind, und wie ein an einer Stelle begangener Irrtum verblendend auf spätere Herausgeber gewirkt hat. An der von Bury zitierten Stelle des Auct. inc. de Leone Armeno p. 341, 17 steht in der Handschrift ein Wort, welches nur als ἐπίσγουρον gelesen werden kann; der Accent steht sicher auf dem i, der dem p vorausgehende Buchstabe mit diesem in Ligatur so, dass er, wenn nicht als o, höchstens als o gelesen werden · könnte, keinesfalls als a. Genau ebenso schreibt dieselbe Handschrift Leo Gramm. p. 234, 14 ed. Bonn. Allerdings schreibt Tafel in der Ausgabe von Leos Doppelgänger, des Theodosius Melitenus p. 164, 2 ohne Angabe einer Variante ἐπιάγουρου, aber einer gütigen Mitteilung Krumbachers entnehme ich, dass der Monac. Graec. 218 deutlich ἐπίσγουρον zeigt. Bei Symeon Magister p. 656, 21 liest die Handschrift, nach Angabe der Bonner Ausgabe, ἐπίσγυρον. Die letzteren Stellen gehen auf Georg. Monachus p. 820, 21 Bonn. (p. 727, 19 Mur.) als Quelle zurück. Dort hat nicht nur der Mosquensis, wie Muralt angiebt, sondern auch der alte Laur. Plut. LXX Nr. 11 und der Monac. Graec. 139 ἐπίσγουρον, ob auch der die andere Redaktion der Fortsetzung vertretende Vaticanus 153, vermag ich nicht zu sagen, halte es aber für zweifellos, da Muralt zweimal die Variante ἐπίσγουρον angiebt, zu Z. 19 und zu Z. 16, wo ein ähnliches Wort gar nicht vorkommt. Jedenfalls ist ἐπίσγουρον die einzig beglaubigte Lesart für alle Stellen und ἐπιάγουρος ein einmaliger Lesefehler, nach dem bei Georg, Symeon und Theodosius von den Herausgebern die richtige Lesart herauskorrigiert ist. ἐπίσγουρος aber hängt offenbar mit σγουρόν die Locke, σγουρός lockig, kraushaarig zusammen. Sicher ist das δγυρός bei Sym. p. 603, 5, jenem ἐπίσγυρος p. 656, 21 entsprechend, σγυρός zu lesen, falls nicht so in der Handschrift steht, und in σγουρός zu verbessern.

C. de Boor.

## Zu den Legenden der hll. Barbara und Irene.

Einige kritische Bemerkungen zu den beiden Legenden, welche Albrecht Wirth in seinem Buche "Danae in christlichen Legenden" (Wien 1892; vgl. meine Besprechung Lit. Rundschau 1892, 232 ff.) in einer auch die bescheidensten Ansprüche an philologische Methode nicht erfüllenden Weise herausgegeben hat, dürften manchem Leser willkommen sein. Dieselben sind bei einer von dem Unterzeichneten und seinem Freunde Theodor Preger unternommenen Lektüre erwachsen. Von den prinzipiellen Mißgriffen in der Verwertung der Handschriften, deren einen der Herausgeber selbst nachträglich erkannt hat, wird dabei abgesehen.

S. 105 Z. 17 ist zal zu streichen, das auch im Vallicellianus fehlt. — S. 107, 2 lies δξὺ statt δξὺν. — S. 107, 66 l. αί δὲ st. οί δὲ. — S. 108, 72 l. προσαμθήναι st. προσαλθήναι. — S. 108, 91 l. ποία κολάσει ἀναλώσει αὐτήν st. ποῖ ἀκολαστίαν άλώσει αὐτήν; vgl. S. 136, 641 ποία τιμωρία ύποβάλωμεν την κατύτεχνου; — S. 108, 94 l. άθλησει st. ἀθλάσει. — S. 117, 32 l. προέβαινεν st. προεβαίνειν (hoffentlich nur Druckfehler). — S. 117, 49 l. εὔμορφοι st. εὔμορφαι. — S. 120, 133 schlagen wir für das unverständliche δάρουπολυ der Überlieferung καθαρά στολή (letzteres wohl sicher) vor. — S. 124, 251 ist vielleicht zu lesen τοῦτο δὲ ἐννοοῦντες ἀγνοοῦντες (st. νοοῦντες) προεφήτευον, ότι στεφανωθήναι είχεν (st. έχει) ἀπὸ τοῦ σωτήφος; vgl. Ev. Joh. 11, 51. — S. 126, 313 l. ἀνταπέδωμας st. ἀντεπέδωμας. — S. 126, 332 l. εἶς ΄ έκ τῶν ποομοσελ(λ)αρίων (vgl. Ducange s. v.) ἵππων st. ποεμοσέλλων. — S. 127, 351 und 362 l. ἐπιδε st. ἐπλ δὲ. — S. 127, 377 l. προσήνεγκας st. προσένεγκας. — S. 128, 399 dürfte zu lesen sein: εἰ ἄρα΄ σὺ χοιστιανὸς εἶ ⟨ἢ⟩ χλευάσαντός σέ τινος [μὴ] κατενεπαίχθημεν. — S. 129, 425 l. ἐν ἀερινῷ πύργῳ st. ἐν ναηρτῷ πύργῳ. — S. 139, 449 1. μηδεμίαν ὥραν (so der Vindobonensis) st. μετὰ μίαν ὥραν. — S. 130, 462 l. mit dem Vindob. ὑπουργήσω st. ὑπαργήσω. — S. 130, 465 1. χολήσας (von χολάω) st. χολέσας. — S. 135, 622 1. παρημβλύνθη (= ἐτυφλώθη) st. παρελύθη. — S. 139, 736 l. ἠκούσατε πονηρόν τι st. ἠκούπονηφοντι. — S. 139, 737 l. ἀπὸ γένους αὐτῶν τὴν ἀοχὴν (= omnino; vgl. Joh. 8, 25 und Grimm, Lexic. gr.-lat. in libros N. T. p.  $52 a^3$ ) ἀχούομεν  $\langle$ οὐδέν $\rangle$ , πλήν u. s. w. — S. 143, 866 l. κακήν κακῶς st. μαμιγμαμώς (!). — S. 145, 950 l. Περσίδος st. Περσίδας.

### Zu den griechischen Elementen im Arabischen und Türkischen.

T.

#### Noch einmal das Wort Ziffer.

Das auch im Türkischen gebräuchliche arabische sifr "Null", woraus bekanntlich die ganze europäische Sippe cifera, cifra, chiffre, cinher. Ziffer u. s. w. abstammt, hatte ich in den von J. Psichari herausgegebenen Études de philologie néo-grecque, Paris 1892, S. 346 -356, auf griechisch ψηφορ-ία zurückgeführt. Eine Reihe der angesehensten Romanisten und Indogermanisten, auch einzelne Orientalisten erklärten mir mit Begeisterung ihren Beifall; sie nannten in ihren Briefen meine Ableitung "prächtig", "völlig überzeugend", "unbestreitbar", "auch für die Aufhellung anderer etymologischer und kulturgeschichtlicher Probleme methodisch wichtig" u. s. w. Eine so allgemeine, ohne die mindeste Reserve geäußerte Zustimmung drohte mich schon in das der wissenschaftlichen Forschung so gefährliche Gefühl der behaglichen Sicherheit einzuwiegen, als einige Orientalisten rechtzeitig für eine kalte Douche sorgten. Ihre Bedenken sind in der That so schwerwiegend, dass mich bald selbst starke Zweifel an der Richtigkeit meiner Aufstellung befielen. Ein Freund hatte mir noch vor der Drucklegung der Arbeit bemerkt, der Gedanke sei "fast zu nett", um wahr zu sein. Der Wackere scheint das Richtige geahnt zu haben. Damit nun aber die verführerische Etymologie nicht, oder wenigstens nicht ohne starkes Fragezeichen, in die Wörterbücher eindringe und dort Unheil anrichte, will ich selbst das Amt des Advocatus Diaboli übernehmen und die mir privatim mitgeteilten Einwendungen öffentlich vorlegen. Natürlich haben meine Korrespondenten in ihren Briefen nicht alles gesagt, was sie über den Fall sagen könnten und in einer eigenen für die Öffentlichkeit berechneten Arbeit sagen würden. Doch genügen ihre Mitteilungen, nicht nur um von den Hauptschwierigkeiten einen deutlichen Begriff zu geben, sondern auch um die ganze Frage, wie sie sich vom orientalischen Ufer aus betrachtet darstellt, in ein helleres Licht zu rücken.

Th. Nöldeke (Strafsburg) äußerte folgendes: "Ich muß gestehen, dass ich von dem Hauptsatze nicht ganz überzeugt bin. Die älteste Stelle, die ich für sifr als "Nullzeichen" kenne, ist bei Ja'qûbî (Histor. ed. Houtsma I 93), der etwa 880 n. Chr. schrieb. Da schildert er, wo er von den Indern handelt, deren Ziffersystem, führt die Ziffern von 1-9 auf und sagt am Schlusse: "und wenn ein "Haus" (d. h. eine Stelle) frei ist, wird darin ein sifr gesetzt; das sifr ist ein kleiner Kreis." Dass die Araber des Irâq, des für alle diese Dinge entscheidenden Landes, ihre Ziffern von den Indern bekommen haben, kann meines Erachtens absolut nicht zweifelhaft sein; sie haben diese Ziffern ja auch immer die "indischen" genannt. Da wäre nun ein griechischer Ausdruck für eine spezifisch indische Erfindung - oder, wenn man das auch bezweifeln wollte, doch ein jedenfalls von Indien her bezogenes Produkt - recht auffallend! Bei einem volkstümlichen Worte würde der Übergang von ψηφορία in sifr (das ist die einzige arabische Form; alle anderen sind ungenaue occidentalische Wiedergaben und Entstellungen) nicht allzu sehr befremden; bei einem gelehrten Wort dagegen sehr. Übrigens scheint mir jeder Zweifel an dem rein indischen Ursprung unserer Ziffern unbegründet.

Dass sifr (und andere Ableitungen von derselben Wurzel) im Arabischen leer heißt, steht völlig fest; sifr, safir etc. sind in dieser Bedeutung schon bei den alten vorislamischen Dichtern ganz gewöhnlich, und es ist unmöglich, daß die Wörter nicht echt arabisch wären.

Was Theophanes berichtet, hat für Irâq (Babylonien) keine Bedeutung. Wir wissen durch eine genaue arabische Nachricht das Entsprechende für alle ehemals persischen Länder. Da wurden die offiziellen Rechnungen natürlich persisch geführt, und das dauerte bis etwa 700, wo, schon unter Abdalmalik (Walîds Vater und Vorgänger) die persische Buchführung abgeschafft und die arabische eingeführt wurde. Auch da meinte man, arabisch lasse sich das gar nicht machen, aber es ging doch!

Übrigens haben die Araber in älterer Zeit auch ein Ziffernsystem gehabt, das dem phönizischen, palmyrenischen und altsyrischen entsprach und sicher aus Ägypten stammt. Es findet sich angewandt auf der arabischen Inschrift eines Phylarchen nicht weit von Damascus (6. Jahrh.). Das "Abugad"-Ziffernsystem ist, soviel ich weißs, überall dasselbe gewesen. Cantor hat da gewiß etwas falsch aufgefaßt. Mir ist es fast unzweifelhaft, daß der Gebrauch der Buchstaben als Ziffern von den Semiten erst den Griechen abgelernt ist. Eine besondere Verbreitung hat dieses System bei den Arabern nicht eben gefunden, abgesehen von der Verwendung zu Chronogrammen. Bei den Syrern

dagegen ist dieses System durchaus üblich. Die Kopten und Abessinier haben sogar die griechischen Buchstaben selbst, z. T. in greulicher Verzerrung, als Ziffern.

Sipos ist gewiß nie arabisch gewesen. Das ist natürlich direkt  $\psi \tilde{\eta} \varphi o_{\mathcal{S}}$ . Diese Namen (S. 353 f. Ihrer Abh.) sind allerdings ein wunderliches Gemisch von griechisch und arabisch (4. 5. 8 sind ganz deutlich arabisch)."

Jos. Karabacek (Wien) hat namentlich lautliche Bedenken; er schreibt: "Was Sie nach der Überlieferung des Theophanes über das Kanzleiwesen der Araber im 7./8. Jahrhundert sagen, ist richtig, aber nur, insoferne es sich auf die Geschäftsgebarung in Syrien, Ägypten und allenfalls noch in Nordafrika bezieht. Nur in diesen Ländern haben natürlich die Araber aufangs die griechische Rechnungsweise adoptiert; in den anderen asiatischen Provinzen die persische, worüber wir unterrichtet sind. Zur Bestätigung des Theophanes liegen mir viele Papyrusurkunden vor (nur nebenbei: das ἢ τρία nach ὀκτὼ ἡμισν ist in η τρίτα zu verbessern, wie ich es schon in den Denkschriften der kais. Akad. d. Wiss. in Wien Bd. 33 (1883) 219 Anm. 1, angedeutet habe, wo ich jedoch ή τριάδα statt des wahrscheinlicheren η τοίτα vorschlug). Der erste Versuch der von Theophanes berichteten Umwandlung der griechisch geführten Rechnungsbücher in Syrien in arabisch geführte geschah schon im Jahre 700 n. Chr. (Belâdori p. 193). Verzeihen Sie, wenn mir Ihre ingeniöse Zusammenstellung von ψηφορ-ία mit arab. صغر sifr Bedenken erregt. Das anlautende ψ kann als Doppelkonsonant im Arabischen nicht zu s werden, sondern wurde stets in seine zwei Teile, p-s aufgelöst. Da der Araber kein p kennt, substituierte er hierfür b oder f und setzte noch einen entsprechenden Vokal voraus, das sogen. prosthetische Elif. So schreibt er Psammus = arab. Absâmûs; Psametich = Absâmêtikus. Den koptischen Namen пе-чате, griech. Ψάτης, schreiben die Araber: Abschâde u. s. w. Speziell für  $\psi \tilde{\eta} \varphi o_S$  liegen uns arabische Transkriptionen schon aus dem 9. Jahrhundert vor: stets wird فسيفسآ (f-s-i-f-s-â) = fesîfisâ oder foseifisâ oder فسا فسآء (f-s-â-f-s-â) = fesâfisâ geschrieben. Arabisch صغر = sifr kann daher nicht ψηφορ-ία sein.

Das älteste arabische Zeugnis für den Gebrauch der arabischen (indischen) Ziffern liegt mir in einer Papyrusurkunde vom J. 260 H. = 873 n. Chr. vor; die ältesten arabischen Papyrusurkunden, welche die Anwendung der arabischen Zahlbuchstaben zeigen, kann ich für den Anfang des 8. Jahrhunderts konstatieren — doch sind dies Ausnahmen gegenüber der Regel in der Anwendung der griechischen Zahlbuch-

staben oder der arabischen ausgeschriebenen Zahlen. Ich hoffe über diesen Gegenstand eine eingehende Abhandlung veröffentlichen zu können."

Endlich hat auch ein Nichtorientalist, Julien Havet (Paris) Bedenken geäußert: "Permettez-moi cependant de vous indiquer quelques difficultés. Vous supposez qu'en arabe sifr a signifié d'abord "zéro" et ensuite, par extension, "vide". Je ne sais pas l'arabe; mais, si je consulte les dictionnaires de cette langue, je n'y trouve pas seulement un adjectif sifr = "vide": j'y trouve toute une famille de mots de la même racine, où le seus de "vide" apparaît avec l'acception la plus concrète et la plus populaire; par exemple safrâ = "santerelle sans œufs". Il semble difficile de croire que cette façon de parler remonte à une figure abstraite et savante, consistant à comparer le "zéro" à une figure "vide". D'ailleurs, cette hypothèse suppose toujours sifr signifiant "zéro", tandis que ψηφορία signifie "calcul". Elle aggrave donc encore la difficulté déjà sérieuse qui résulte des faits mis en lumière par vous-même p. 348. Quand et comment le mot aurait-il passé du sens de "calcul" à celui de "zéro"? On n'en aperçoit nulle trace. - Vous parlez, p. 353, comme si le mot sipos existait en arabe. Qu'il vienne de cette langue, peut-être, mais qu'il soit lui-même arabe, sûrement non, puisqu'en arabe il n'y a pas de p. — Enfin j'ai beaucoup de peine à croire à l'origine grecque des noms énumérés p. 354, parce que sur les dix il y en a au moins trois dont l'origine arabe est évidente: arbas, quimas, temenias" (d. h. 4. 5. 8; vgl. Nöldekes Schlußbemerkung).

Von gedruckten Äußerungen ist mir nur die von G. Meyer bekannt geworden, der in seinen 'Türkischen Studien I', Sitzungsber. der kais. Akad. d. Wiss. in Wien 128 (1893) 90 in einem Nachtrage auf meine Etymologie Bezug nimmt, aber bemerkt, daß ihm nicht alle Zweifel behoben worden sind.

Ich will den obigen Einwendungen gegenüber nur das eine hervorheben, daß ich mir den Übergang des Wortes ins Arabische von Anfang an nicht auf gelehrtem, sondern auf rein volksmäßigem Wege vollzogen dachte. Und noch jetzt halte ich es nicht für unmöglich, daß bei den ägyptischen Griechen oder den gräcisierten Ägyptern das  $\psi$ , wie im Vulgürlateinischen, in s überging, also sifor-ia, und daß das Wort in solcher Form in die arabische Volkssprache Eingang fand. Da ich jedoch einen positiven Beweis für griechisch  $\sigma$  aus  $\psi$  nicht beizubringen vermag, muß diese Annahme vorerst auf sich beruhen. — Völlig klar aber ist nach den obigen Ausführungen, daß sipos ganz getrennt von sifr behandelt werden muß.

Zum Schluss möchte ich noch auf ein merkwürdiges neugriechi-

sches Wort hinweisen, das zweifellos von ψῆφος stammt. Die "Niete" heißt, wie mir H. Kuroniotis mitteilte, in Makedonien δ τζῆφος. Hier ist also ψ zu τζ geworden. Eine ähnliche Erscheinung, der Übergang von ψ in τσ, ist in Bova, wie ich jetzt als Ohrenzeuge bestätigen kann, Lautgesetz; man sagt dort τσοφάω, ἔκλατσα, ἔγρατσα für ψοφάω, ἔκλαψα, ἔγραψα u. s. w. Vgl. Morosi, Dialetto di Bova di Calabria, Arch. glottol. Ital. 4 (1874) § 113—115. Bei Foy, Lautsystem S. 57 f. ist τσ aus ψ nachzutragen. Für eine weitere Verfolgung des Gegenstandes verweise ich noch auf den jüngst erschienenen Aufsatz von P. Tannery, Les prétendues notations pythagoriennes sur l'origine de nos chiffres. Revue archéolog. III. série t. 20 (1892) 54—65.

#### II.

Zu den wichtigsten Zeugnissen des kulturellen Wechselverkehrs und der gegenseitigen Beeinflussung, welche in der römischen und byzantinischen Zeit zwischen den Griechen und den benachbarten Völkern stattgefunden haben, gehören die zahlreichen Fremdwörter im mittelalterlichen und modernen Griechisch und umgekehrt die griechischen Elemente in den Sprachen der Aramäer, Araber, Perser, Türken, Armenier, Georgier, Slaven, Albanesen, Rumänen, Italiener u. s. w. Einzelne Abschnitte dieses großen Forschungsgebietes sind schon früher, namentlich von Miklosich, Nöldeke, S. Fränkel, Deffner, Pappadopulos u. a. behandelt worden. Einem der wichtigsten, den griechischen Elementen im Türkischen, hat man in jüngster Zeit erhöhte Aufmerksamkeit zugewandt: J. Psichari hat ein breit angelegtes Lexikon der griechischen Wörter im Osmanli vorbereitet, jedoch zunächst nur einige Proben desselben veröffentlicht, Études de philologie néo-grecque, Paris 1892 S. LXXIV—LXXXII. Die zweite Arbeit über denselben Gegenstand enthält die oben angeführte Schrift von Gust. Meyer. Über das Verhältnis beider Arbeiten s. Psichari S. LXXII und Meyer S. 88. Es sei mir nun gestattet, im Zusammenhang mit den Nachträgen zum Wort Ziffer noch einige Bemerkungen zu der grundlegenden Schrift von G. Meyer anzufügen.

1. Zuerst möge zum Ersatze für die obige Zurückweisung der griechischen Ableitung eines arabisch-türkischen Wortes ein anderes türkisches Wort dem Griechischen revindiziert werden. Meyer erwähnt (S. 53) das türkische kundura "europäischer Schuh", das man mit ital. coturno, gr. κόθορνος, zusammengebracht hat. (Miklosich, Türk. El. I 98.) Meyer bemerkt dagegen mit Recht, daß coturno ein gelehrtes Wort ist, das den Schuh der tragischen Schauspieler bezeichnet; er verweist dann noch auf sein Etym. Wörterbuch d. alb. Spr. 197, wo

zu ngr. κουντοῦρα noch γκουντούρι "Pantoffel" aus Syra nachzutragen sei. Diese Wörter und die von Miklosich a. a. O. aus älteren Quellen beigebrachten Belege zeigen den richtigen Weg: Alle die neugriechischen, türkischen, slavischen, albanesischen, rumänischen Wörter, welche Miklosich und Meyer anführen, kommen von dem mittelgriechischen κόντουρος "stutzschwänzig", "gestutzt", "kurz" (κοντός — οὐρά). Das Wort findet sich substantivisch als Neutrum und als Femininum.

A. Das Neutrum τὸ κόντουρον (κόνδουρον, κούντουρον) bedeutet gewöhnlich das anglisierte Pferd, d. h. das byzantinische Postpferd. Eine genaue Erklärung des Ausdrucks giebt Psellos bei Sathas, Mec. βιβλ. V 533 ff. Vgl. Krumbacher, Eine Sammlung byz. Sprichwörter, Sitzungsber. d. philos.-philol. und hist. Cl. d. k. bayer. Ak. d. Wiss. 1887 Bd. II 85 ff. Davon auch δ κουντουριάριος "qui equo publico utitur". Du Cange. — Die zweite Bedeutung von κόντουρον ist "Rest bei der Subtraktion". Du C. und Sophocles s. v. B: Das Feminin ή κουντοῦρα heisst a) Pantoffel; davon κουντουράκι "crepidula", δ κουντουρᾶς "Pantoffelmacher" und τὸ κουντουράδικο "Pantoffelgeschäft". Du C. Skarl. Byzantios Δεξ. Έλλ.-Γαλλ. und Δεξ. τῆς καθ' ἡμᾶς Έλλ. γλώσσης s. v.; vgl. Korais, "Ατακτα τ. V 1, 130. b) Eine Art Schiff bei den Kroaten. Du C. c) Lolch, Trespe. Du C. Korais a. a. O. d) Kamm der Traube, Traube. Du C. Korais a. a. O. In der heutigen Sprache scheint das Wort nur in der Bedeutung a) und d) bekannt zu sein; auch κουντουρᾶς und κουντουράδικο werden heute noch allgemein gebraucht.1) Darnach wird das von Meyer aus Syra angeführte

<sup>1)</sup> Die ganze Sippe nóvrovoos verdient eine genaue historische Darstellung. Du Cange hat die zusammengehörigen Wörter durcheinandergeworfen und eine klare Übersicht schon durch die unberechtigte Trennung der Wörter mit von denen mit  $\delta$  verhindert. Übrigens muß man sich wundern, daß eine Etymologie, die Du Cange a. a. O. vorträgt und auch im Gloss. m. et i. Latin. erwähnt, bei den Romanisten keine Gnade gefunden hat. Er erwähnt mit der Bedeutung "Schiff" neben πουντούρα auch ein Wort πουντελάς, zitiert dazu eine Stelle aus Harmenopulos ,, και την έν τῷ πλοίφ σκάφην ήγουν την κοινῶς λεγομένην βάλκαν η πουντελάδα" und erklärt aus n. das venezianische gondola. Wenn es auch zweifelhaft bleibt, ob der von Du Cange offenbar aus der Stelle des Harmenopulos erschlossene Nom. πουντελάς oder ein vulgürgr. Nom, ή πουντελάδα die echte byzantinische Form darstellt, so hat die Verbindung dieses Wortes mit gondola jedenfalls weit mehr Wahrscheinlichkeit für sich als die bei Diez, Etym. Wörterbuch (1887) S. 376 vorgetragene Etymologie von κόνδυ, das "ein Trinkgefüß bedeutet wie noch (!) das französische gondole". Denn κόνδν, wovon lateinisch gondus, ist in der byzantinischen Zeit, soweit ich sehe, wenig bekannt, und die französische Nebenbedeutung von gondole steht sicher nicht im Zusammenhange mit der Bedeutung von νόνδυ, sondern ist offenbar auf französischem Boden selbständig aus der gondelartigen Form gewisser Trinkgefäße erwachsen. Auch

γκουντούοι doch wohl κουτούοι zu schreiben sein, wenn nicht etwa hier ein fremdsprachlicher (romanischer?) Einflus oder die von Psichari a. a. O. S. LXXIV zur Erklärung eines ähnlichen Falles beigezogene Konsonantenharmonie das κ in g gewandelt hat. Der Bedeutungsübergang von "gestutzt" zu "Pantoffel" d. h. einem an der Ferse gestutzten Schuh hat eine lehrreiche Analogie in dem weitverbreiteten süddeutschen Stutzen, womit man früher einen "Strumpf ohne Fußteil" d. h. eine Art Gamasche oder einen "Vorsteckärmel" ("Ärmelstutzen", "Pulsstutzen", eine Art wollene Manschetten) bezeichnete, während das Wort heute, soweit meine Kenntnis reicht, teils in der zweiten Bedeutung ("Vorsteckärmel"), teils im Sinne von "Stiefeletten", "Halbstiefel" gebraucht wird. Vgl. Schmeller-Frommann, Bayer. Wörterbuch II (1887) S. 802, wo die letztgenannte Bedeutung nachzutragen ist.

- 2. Zu der zweifellos richtigen Erklärung von Stambol (S. 14), womit dieses vielbesprochene Wort endlich zur Ruhe kommen darf, ist zu bemerken, daß sie schon von D. Hesseling, Revue des ét. gr. 3 (1890) 189—196 gegeben worden war. Zu der in diesen Zusammenhang gehörigen Frage, wie weit man 'ς τὸν, 'ς τὴν, 'ς τὸ für εἰς τὸν, εἰς τὴν, εἰς τὸ zurückdatieren dürfe, vgl. die handschriftlichen Belege im Colloquium Pseudodositheanum Monacense ed. Krumbacher¹) V. 428; 441; 450; 462; 466; 587 (dazu meine Bemerkung zu V. 218 S. 356) Corp. gloss. lat. III 213, 56; 214, 6, 15, 27, 31; 216, 25 (— S. 649 ff.).
- 3. Zu dem merkwürdigen türk. pupla "Flaumfeder", ngr. πούπουλου, das "wohl romanisch ist" (S. 20), ist zu bemerken, daß das Wort, jedenfalls von Italien her, auch ins Deutsche übergegangen ist: Schwäbisch pupele = Bett (also lautlich mit der alb. Form púpel'ε, Meyer, Et. Wörterb. 358, fast identisch).
- 4. Zu t. palavra "Prahlerei", ngr. παλάβοα "Geschwätz" aus span. palabra "Wort" bemerkt Meyer (S. 38), das Wort sei wahrscheinlich durch die katalanischen Söldner ins Griechische und von da ins Türkische gekommen. Ich meine aber, daß das "glückliche Heer der Franken in Romania" zu kurze Zeit auf griechischem Boden weilte und

das bei Diez zitierte gandeia "genus navis" scheint dem venez. gondola ferne zu liegen. Vgl. G. Körting, Lateinisch-roman. Wörterbuch N. 2079, der die bei Diez gegebene Ableitung mit Recht wenig befriedigend findet. Noch weniger kann die von Körting angeführte Etymologie D'Ovidios gefallen (von cuna, cunula), gegen welche schon Ascoli Bedenken geäußert hat. Ganz außer Zusammenhang steht natürlich das agr. ποντωτά πλοῖα, das im Thes. H. Steph. mit der Bedeutung "navigia quae contis impelluntur, non remis" aus Diodor und Appian zitiert wird.

In den "Abhandl. Wilh. von Christ zum sechzigsten Geburtstage dargebracht" München 1891 S. 307—364.

namentlich in zu feindseligen Beziehungen zur einheimischen Bevölkerung stand, um die Landessprache beeinflussen zu können. Viel mehr als das als Schimpfwort gebrauchte Καταλάνος wird von ihnen nicht übrig geblieben sein. Die wahre Quelle der spärlichen spanischen Elemente im Ngr. und Türk. dürfte wohl in den volkreichen spanischen Judenkolonien zu suchen sein, welche in allen großen Handelsplätzen des Orients sitzen und bis auf den heutigen Tag spanisch reden.

- 5. Zu t. ispinčiar, ispečiar, vulgär spenčer "Apotheker", das Meyer (S. 38) direkt mit ital. speziale zusammenstellt, ist zu bemerken, daßs der Übergang von l in r doch wohl auf griechischem Boden stattfand: ngr. ή σπετζαοία "Apotheke", δ σπετζιέρης "Apotheker". Ebenso wird t. bukal (S. 49) wohl direkt nicht von ital. boccale, sondern von ngr. μπουπάλι stammen, und von t. dozina, duzina "Dutzend" (S. 65) ist das zweite direkt aus ngr. ντουζίνα, nicht aus ital. dozzina entlehnt.
- 6. Zu t. korniza "Gesims, Karnieß" (S. 44) vergleicht Meyer richtig ngr. κουονίτσα bei Somavera aus ital. cornicc. Ob zu Somavera Zeit wirklich κουονίτσα gesprochen wurde, weiß ich nicht; die heutige Form lautet κοονίζα, was dem türkischen Worte näher steht.
- 7. Zu t. kalup "Form, Modell" (S. 48), das durch arabische Vermittelung auf agr. καλόπους "Leisten" zurückgeht, konnte außer dem aus dem Türk. zurückgewanderten ngr. καλούπι "Form" noch das direkt von agr. καλόπους stammende ngr. καλαπόδι "Leisten" erwähnt werden.
- 8. Zu t. kematr "Bücherschrank, Büchertasche" bemerkt Meyer (S. 50) zweifelnd, man leite es von spätgriech. κάμπτρα im Sinne von κάψα her. Das Bedenken liegt offenbar darin, daß κάμπτρα selbst ein sehr seltenes und früher kaum genügend bezeugtes Wort ist. Doch besitzen wir jetzt eine sichere Gewähr für seine Existenz in der spätgriechischen Volkssprache: κάμπτρα campsa und καμπτροποιος campsarius Glossae Pseudo-Cyrilli, Corp. gloss. lat. II 338, 13—14; cantroforos (camtroforos cod. a) scrinarum (l. καμπτροφόρος scriniarius) Colloquium Ps.-Dos. Monac., Corpus gloss. lat. III 121, 25 (= S. 646); camptoforos capsarius (l. καμπτροφόρος capsarius) Kapitel "De ludo litterarum" der Interpret. Monac., Corpus gloss. lat. III 199, 16; καμπτοφόρος (l. καμπτροφόρος; ohne Interpretament) Kapitel "De ludo litterarum" der Interpret. Einsidlensia, Corpus gloss. lat. III 278, 8.
- 9. T. saja "grobes Tuch zu Regenmänteln" verbindet Meyer (S. 55) mit ital. saja "Wams", sajo "ein Zeugstoff". Es liegt aber näher, das türkische Wort direkt von dem mittelgr. τὸ σάγιον, τὰ σάγια abzuleiten, was ebenfalls ein "Wams" bedeutet (Sophocles s. v.) und in einem häufig überlieferten mittelgriechischen Sprichwort speziell für ein dichtes, wetterfestes Gewand gebraucht wird: Ὁ θεὸς κατὰ τὰ

σάγια μοιράζει καὶ τὰς κρυάδας Sathas, Μεσ. βιβλ. V 567 (andere Fassungen in meiner demnächst erscheinenden Ausgabe der mittelgriech. Sprichwörter, Gesamtliste Nr. 20).

10. Zu t. mizitra "frischer Ziegenkäse", ngr. μυξήθοα, μιζήθοα "Buttermilch", auch μουξήθοα, Korais "Αταπτα IV 332 ff., bemerkt Meyer (S. 57), die Herleitung sei unsicher, erinnert jedoch an megarisch ζυμήθοα, was vielleicht die ältere Form sei, zu ζυμόω "mache gären". Dagegen ist zunächst zu bemerken, dass ngr. μιζήθοα (dialektisch μουζήθοα, auch μυτζήθοα z. B. in Athen) nicht "Buttermilch", sondern wie im Türkischen den duftigen frischen Käse (von Schaf- oder Ziegenmilch) bedeutet, der gewöhnlich in Körbehen transportiert und mit Streuzucker gegessen wird. Was die Erklärung des Wortes betrifft. so halte ich die vereinzelte megarische Form für eine volksetymologische Umbildung, das allgemein übliche mizidra aber hatte ich früher mit der Stadt Miziora bei Sparta zusammengebracht. Die chronologische Schwierigkeit wäre nicht unüberwindlich. Denn wenn auch die Stadt selbst erst um die Mitte des 13. Jahrhunderts gegründet wurde, so scheint doch ihr Name, gegen dessen Ableitung aus dem Slavischen sich Kopitar, Wiener Jahrbücher der Literatur 51 (1830) 118, ausgesprochen hat, älter und schon früher mit der Lokalität verknüpft gewesen zu sein. Dass Bezeichnungen von Speisen, Getränken, Erzeugnissen der Industrie u. s. w. häufig von Ortsnamen hergenommen werden, ist bekannt; ein instruktives Beispiel ist das frühmittelalterliche Χία "Mastix", das R. A. Lipsius, Jahrbücher f. prot. Theol. 12 (1886) 95, 31 trotz meiner ihm gegebenen Erklärung wegemendierte und erst später a. a. O. S. 176, durch das Vorkommen des Wortes im Syrischen bekehrt, im Texte beliefs. Allein gegen die erwähnte Ableitung spricht ein wichtiger Umstand, den ich übersehen hatte: Der Name der Stadt M. ist sowohl in den schriftsprachlichen Quellen wie Phrantzes als auch, was den Ausschlag giebt, in der vulgärgriechischen Chronik von Morea auf der letzten Silbe betont; wie mich eine von meinem Freunde John Schmitt mit großer Liebenswürdigkeit angefertigte Zusammenstellung belehrt, weichen die Hss der Chronik zwar in der Orthographie des Namens von einander ab, der Accent aber steht nie auf der vorletzten Silbe, sondern regelmäßig auf der letzten, nur in einigen, wohl auf Irrtum des Schreibers beruhenden Fällen auf der drittletzten Silbe (Μιζιθοᾶ, Μιζιθοά, Μυζηθοά, Μυζηθοά, Μεζιθοά, Μεσιθοά, Μίζηθοα, Μαίζηθοα u. s. w.). Dazu kommt noch, dass der Name sowohl in den mittelalterlichen Quellen als in der heutigen Sprache generis masculini ist: δ Μιζιθρᾶς, heute: δ Μιστρᾶς. Nach reiflicher Überlegung dieser und der übrigen bis jetzt bekannten That308 I. Abteilung. K. Krumbacher: Zu'd. griech. Elem. im Arabischen u. Türkischen

sachen bin ich zur Überzeugung gelangt, dass die richtige Erklärung die schon von Korais a. a. O. gegebene ist, dass nämlich von  $\mu\nu\zeta\alpha\omega$  im Sinne von "durchpressen, ausdrücken" nach Analogie von  $\delta\alpha\kappa\nu\nu\lambda\eta\vartheta\rho\alpha$ ,  $\kappa o\lambda\nu\mu\beta\eta\vartheta\rho\alpha$  u. s. w. ein Substantiv  $\mu\nu\zeta\eta\vartheta\rho\alpha$  gebildet wurde, das zuerst das Gefäs, in welchem der Käse bereitet wurde, und später den Käse selbst bedeutete.

11. Zu t. fendek "Wirtshaus", gr. πανδοκεῖον (S. 62) konnte außer an das neuhebr. בנדק auch an venez. fondaco erinnert werden.

12. Für unrichtig halte ich die Verbindung von t. pitaka "Etikette auf Waren" (S. 63) mit ngr. τικέττα, franz. étiquette. Die schon von Barbier I 403 gegebene Erklärung aus (dem in mittelgriechischen Romanen sehr häufigen) πιττάπιον (πιττάπιν) "Briefchen, Zettel" liegt lautlich näher und der Bedeutungsübergang hat keine Schwierigkeit. Nur muß man wohl wie bei so vielen türkischen Wörtern auf -a (vgl. Meyer S. 13) vom Neutr. Plur. (πιττάπια) ausgehen, wenn nicht etwa ein griechisches Augmentativ \*πιττάπα zu Grunde liegt.

München.

Karl Krumbacher.

# II. Abteilung.

V. Vasiljevskij, Νιπολάου ἐπισπόπου Μεθώνης παὶ Θεοδώρου τοῦ Προδρόμου βίοι Μελετίου τοῦ Νέου. Mit russischer Einleitung und Übersetzung. St. Petersburg 1886. XL und 164 S. 8°. (Sammelwerk der orthodoxen Palästinagesellschaft. VI. 2 = Heft 17.)

V. Vasiljevskij, Ein griechischer Sammelcodex der Moskauer Synodalbibliothek. (Russ.) Journal des Minist. der Volksaufkl. 1886,

Bd. 248, Novemberheft S. 65-106.

Arsenij, Des Gregorios von Cypern Lobrede auf den heiligen Euthymios, Bischof von Madyta. Griechischer Text mit russischer Einleitung und Übersetzung. Vorlesungen in der Gesellschaft der Freunde religiöser Bildung. 1889. S. 1—70. 8°. (Auch als Separatabdruck. Moskau 1889.)

A. Papadopulos-Kerameus, Μαρτύριον τῶν ἀγίων ἑξήποντα νέων μαρτίρων. Mit russischer Einleitung vom Herausgeber und russischer Übersetzung von G. Destunis. St. Petersburg 1892. III und 22 S. 8°. (Sammel-

werk der orthod. Palästinagesellschaft. XII. 1 = Heft 34.)

Welch große Bedeutung die hagiographische Litteratur für die byzantinische Wissenschaft hat, braucht nicht weitläufig auseinandergesetzt zu werden. Ganz abgesehen von der Stellung, die ihren Erzeugnissen in einer Geschichte der byzantinischen Litteratur zukommt, — haben doch auch große Meister byzantinischer Diktion es nicht verschmäht, sich damit zu befassen — ist der Wert derselben als historischer Quellen oft unschätzbar, wo sie die trockenen und spärlichen Berichte der Chronisten durch ihre lebendigere und auf Einzelheiten eingehende Darstellung ergänzen oder sonst nicht erhaltene, wichtige topographische Notizen überliefern. Was die oben verzeichneten, außerhalb Rußlands zum Teil schwer zugänglichen Erscheinungen in dieser Hinsicht für eine Ausbeute gewähren, soll hier in kurzer Besprechung derselben hervorgehoben, nebenbei aber auch notiert werden, was für kritische Säuberung der betreffenden Texte von den Herausgebern gethan oder unterlassen ist.

Das Leben des jüngeren Meletios ist von zwei auch sonst bekannten Schriftstellern beschrieben worden; der eine ist Nikolaos, Bischof von Methone in Messenien († c. 1160), der in seiner Bedeutung als Theologe kürzlich in der Byz. Zeitschrift gewürdigt worden ist; er hat die Biographie des Heiligen 36 Jahre nach dem Tode desselben abgefast, also etwa im J. 1141. Der zweite ist Theodoros Prodromos, der vielseitige und fruchtbare Schriftsteller und Hofpoet zur Zeit des Johannes und des Manuel Komnenos, der seine Lobrede auf Meletios wohl um dieselbe Zeit wie Nikolaos schrieb. Wenigstens sind beide vitae ohne jegliche Beziehung zu einander, ja sie widersprechen sich in einzelnen Angaben; daß die von jedem der beiden Biographen zahlreich berichteten Wunderthaten des Meletios sich fast gar nicht mit einander berühren, beweist, wie reichhaltig der betreffende Stoff sich in der mündlichen Tradition, aus der beide schöpften, erhalten hatte. Beide vorher noch nicht veröffentlichte vitae sind einer Minuskelhandschrift der Moskauer Synodalbibliothek (Nr. 159, bei Matthaei 160), die mit diesem Teile ins 12. Jahrh. gehört, entnommen. Meletios wurde etwa 1035 in Mutalaske, einem Dorfe Kappadokiens, geboren; als ihn in seinem 15. Lebensjahre seine Eltern verheiraten wollten, verließ er sie heimlich und ging nach Konstantinopel ins Kloster des Johannes Chrysostomos, wo er nach drei Jahren die Tonsur erhielt. Von dem Wunsche beseelt, zu den heiligen Stätten nach Rom und Jerusalem zu pilgern, verliefs er das Kloster, gelangte aber nur bis Thessalonich, wo er durch höhere Eingebung erkannte, dass ihm die Erfüllung seines Sehnens fürs erste noch versagt sei; deshalb liefs er sich in der Nähe der Stadt Theben bei einer Kapelle des heiligen Märtyrers Georgios nieder und lebte hier längere Zeit, in welcher durch seinen Ruhm angelockt auch andere Asketen sich um ihn ansiedelten und die Kapelle zu einem Kloster erweiterten. Endlich unternahm er (c. 1070) seine aufgeschohene Pilgerreise nach Palästina und Rom; im heiligen Lande, wo er mancherlei Drangsale seitens der Türken erleidet, während ein Araberstamm ihn schützt, verweilte er drei Jahre, während welcher er auch den Berg Tabor und die Jordanwüste (zu jener Zeit wenig zugängliche Punkte) besuchte. Seine Reise nach Rom (zu den Gräbern der Apostelfürsten Petrus und Paulus) darf uns nicht wunder nehmen; wie vor dem Schisma, besonders zur Zeit des Bilderstreites, war diese Wallfahrt bei den orthodoxen Griechen auch nach demselben beliebt, wofür der Herausgeber eine Reihe von Beispielen nachweist. Ja auch über Rom hinaus ging seine Reise: πρὸς τὰς Ἰακώβου Γαλλίας, worin Vasiljevskij das spanische Galizien (statt Γαλλίας vermutet er Γαλλαικίας) sehen will, wo in Compostella seit dem 9. Jahrh. die Gebeine des Apostels Jakobus des Älteren aufbewahrt wurden und die Stadt zu einem besuchten Wallfahrtsort machten. Nach seiner Rückkehr von der Pilgerfahrt lebte Meletios wieder im Kloster des heil. Georgios, wo er sich um die Erweiterung desselben durch Neubauten und um seine innere Ordnung verdient macht und auch schon Beweise seiner später noch mehr hervortretenden Wunderkraft und prophetischen Gabe liefert. Dann aber siedelt er etwa 50 Jahre alt in eine Einöde auf dem Berg Myupolis (am südlichen Abhang des Kithairon) über, wo er vom Abte des dort gelegenen Klosters Symbulon eine auf den Namen des Heilands geweihte Kapelle zugewiesen erhält, die er bald mit einem Kreise von Mönchen, die sich um ihn sammeln, zu einem großen Kloster erweitert; jetzt läßt er sich auch, um dem Bedürfnis nach einem Geistlichen abzuhelfen, von dem derzeitigen Patriarchen Nikolaos (1084-1111) zum Priester weihen. Als der Abt des Hauptklosters (Symbulon) stirbt, erwirbt Meletios dasselbe samt der Kirche der Erzengel (ἀρχιστρατήγων oder ἀσωμάτων) zu seinem Eigentum, ja der Kaiser Alexios Komnenos überweist ihm aus dem von Attika gezahlten Steuerbetrag alljährlich die bedeutende

Summe von 422 Goldmünzen. Dort stirbt Meletios 1105, etwa 70 Jahre alt, auch nach seinem Tode noch als Myronheiliger Wunder wirkend. Noch heute aber existiert auf dem Berge Myupolis ein Kloster des heil. Meletios. Beide Lebensbeschreibungen bieten uns, sich gegenseitig ergänzend, ein lebendiges, klares Bild des Mönchslebens in der Zeit der ersten Komnenen und beide enthalten manche interessante und wichtige Hinweise für die politische Geschichte dieser Zeit, bes. hinsichtlich der Provinz Hellas. Der Herausgeber hat das alles mit der größten Sorgfalt zusammengestellt und mit umfassender Gelehrsamkeit durch Vergleichung mit anderen Quellen erläutert oder, wo die betreffende Notiz allein für sich dasteht, sie nach ihrer Bedeutung gewürdigt. Hier kann natürlich nur kurz auf die Hauptsachen hingewiesen werden. Dahin gehören außer dem bereits Berührten die Nachrichten von den Pilgerfahrten ins heilige Land, die zur Zeit des ersten Kreuzzuges auch im Osten vielfach unternommen wurden, und von dem (auch Theben und Attika berührenden) Weg, den die Pilgerzüge aus dem Westen zu jener Zeit nahmen, wenn sie den Seeweg benutzten. An historischen Ereignissen wird ein von Meletios vorhergesagtes Erdbeben (1087 oder 1091) erwähnt, ferner die Expedition des Joannes Dukas gegen Karikes (1092), der sich auf Kreta gegen den Kaiser erhoben hatte, und der Kampf des Alexios Komnenos mit den Polovzern oder Kouavol (1095), wo nach der legendenhaften Darstellung der Heilige im entscheidenden Momente den Kaiser durch eine Art von Telepathie von einem vorzeitigen Angriffe zurückgehalten haben soll. Von historischen Persönlichkeiten werden durch die vitae mehrere hohe Würdenträger und örtliche Regierungsbeamte der Provinz Hellas bezeugt, nämlich Michael Kastamonites (bei Anna Komnena wird ein Niketas Kastamonites erwähnt) und Bryennios, δούξ Θηβῶν (Nikephoros Bryennios, der Gemahl der Anna Komnena?), ferner Konstantinos Choirosphaktes, Prätor (Oberrichter) von Hellas und dem Peloponnes, der sich auch in einem Siegel mit metrischer Aufschrift verewigt hat (Schlumberger, Sigill.), und Bardas Hikanatos, Prokonsul (ἀνθύπατος) von Hellas und dem Peloponnes, dem der Heilige richtig prophezeit, dass er auch noch zum dritten Male diese Würde bekleiden werde und von dem sich gleichfalls ein Siegel mit einer Aufschrift in Prosa erhalten hat, sodann Joannes Xeros, δ Πελοποννησίων τὰ πρῶτα φερόμενος (ein Basileios Xeros findet sich als πραίτωρ Ελλάδος και Πελοποννήσου bei Schlumberger) und Epiphanios Kamateros, ἀνθύπατος Ἑλλάδος καὶ Πελοποννήσου πάσης, endlich der Eunuch Leon Nikerites, zuerst στρατηγός, dann Prokonsul in Griechenland; es ist der in den abendländischen Quellen ungenau Bulgarorum princeps Nichita genannte Heerführer, der 1092-1096 in Bulgarien kämpfte. Die topographischen Notizen, die uns bloß hier entgegentreten, betreffen das Kloster des Joh. Chrysostomos in Konstantinopel (bisher war nur eine Kirche dieses Namens daselbst bekannt), ferner ein Kloster Ψυχοσώστιδος ehenda und ein in der Nachbarschaft von Myupolis gelegenes Kloster τοῦ Δαφνίον, das noch heute (im Passe des Korydallos auf der Straße nach Eleusis) existiert. Eine gleiche Sorgfalt, wie auf die Erläuterung des Inhalts, hat der Herausg. auch auf die Herstellung eines von den Korruptelen und der falschen Orthographie der Handschrift gereinigten, ziemlich druckfehlerfreien Textes verwandt; mir hat sich beim Studium desselben, wenn ich von offenbaren Druckfehlern absehe, nur nachstehende geringfügige

Nachlese ergeben: S. 4, 15 lies προεστώτι, 5, 5 ἀρυσάμενος, 7, 1 ἄνετον, 7, 6 καὶ ἀναλεῖξαι (κοτύλη ist hier die hohle Hand, kein Gefäs), 7, 24 παρηρτυμένου, 8, 15 καταλαμβάνων μετὰ . . . ήδύνατο; 11, 7 είχέτην οὖν, 16, 7 δ δε . . . καρδία (τί γὰρ ἦν ἄλλο τὸ . . . κατευθύνεσθαι;) καί . . . διακειμένους, τοῦτο γοῦν, 22, 1 δπόσχεσιν, 34, 3 ἔμελλεν, ἐπεὶ καὶ γεύσαιτο . . . αἴσθοιτο, τοῦτο, 34, 12 ἀπαρυσάμενος, 34, 21 ἀστοχήσας, 37, 10 ἀλίαστον, 42, 4 εἰ δὲ σὸ, 43, 17 τοίχα, ήπεο, 45, 1 ποὸς τοῦτον (vgl. Psalm. 33, 6), 49, 13 τὰς δ' ἐπιδόσεις, 51, 28 τί δέ; 54, 5 παρήσομεν, 57, 14 θαυμάσαιμι, 62, 28 λαθεῖν, 63, 3 προλέγοντος. Weniger ist für vollständige Nachweisung der zahlreichen von beiden Schriftstellern namentlich zitierten oder stillschweigend in ihre Darstellung verwebten Bibelstellen gethan: zu 8, 9 vgl. 1. Kor. 4, 12; 9, 19 vgl. Psalm. 125, 5; 9, 21 vgl. Ps. 127, 2; 18, 24 vgl. Ps. 36, 29; 21, 26 vgl. 1. Tim. 6, 8; 29, 11 vgl. 1. Kor. 10, 24; 38, 29 vgl. Matth. 9, 2; 43, 32 vgl. Ps. 65, 14; 44, 1 vgl. Ps. 45, 11; 45, 4 vgl. Matth. 10, 34 f.; 48, 27 vgl. Jes. 54, 3. 2; 49, 5 vgl. Hagg. 2, 8; 52, 11 vgl. Matth. 12, 45; 54, 9 vgl. Joh. 5, 2; 55, 16 vgl. 2. Kor. 6, 14 f.

Die Moskauer Synodalbibliothek, deren von C. Fr. Matthaei angefertigter Katalog (Accurata notitia, Lips. 1805) den heutigen Anforderungen der Wissenschaft leider nicht mehr genügen kann, außerdem aber auch auf dem Büchermarkt zu einer gesuchten Rarität geworden ist, enthält zahlreiche, meist ins 12. und 11. Jahrh., vereinzelt sogar ins 10. Jahrh. gehörende Handschriften mit Heiligenleben. Die Handschrift, aus der Vasiljevskij die eben besprochenen Lebensbeschreibungen entnommen hat. wird von ihm in dem oben an zweiter Stelle genannten Aufsatze ausführlich besprochen. Es ist ein Sammelcodex (Nr. 159, bei Matthaei 160), von zwei verschiedenen Hünden geschrieben, von denen die erste dem 12. die zweite dem 13. Jahrh. angehört. Er enthält 23 verschiedene Nummern. Was der Verf. aus ihm über das Leben des Meletios mitteilt (S. 67-82), kann nach der oben gegebenen Besprechung seiner Ausgabe übergangen werden und auch von den übrigen Stücken bieten die, welche bereits gedruckt vorliegen, geringeres Interesse; aber auf vier sehr interessante Nummern wollen wir nach Anleitung des Verf. näher eingehen: a) Außer dem Leben des heil. Theophanes (des bekannten Historikers), das dem Symeon Metaphrastes zugeschrieben wird und sich schon bei den Bollandisten abgedruckt findet, steht im Moskauer Codex eine zweite Lebensbeschreibung desselben, die von Methodios, dem Patriarchen von Konstantinopel, abgefalst ist. Sie ist noch nicht herausgegeben; leider findet sich in dem Mosquensis in der Mitte eine durch Blätterausfall verursachte große Lücke. b) Daran schließt sich ein Βίος τῆς δσίας μητοδς ἡμῶν Θεοδώρας της έν Θεσσαλονίκη, der ebenfalls noch ungedruckt ist und an historischen Notizen viel mehr bietet als das von den Bollandisten herausgegebene Leben derselben, das von Nikolaos Kabasilas, dem Metropoliten von Thessalonich (c. 1350), herrührt und von den Herausgebern der Acta Sanctorum treffend als "verbis quam rebus copiosius" gekennzeichnet wird. Die Moskauer vita Theodorae ist nach ihrem Prolog von einem ungenannten Einwohner der Stadt Thessalonich verfaßt, um an dem Gedächtnistage der Heiligen bei ihrem Grabe in einer Vorstadt von Thessalonich (wo sich in der Folge eine nach ihr benannte Kirche samt Kloster befand) vorgelesen zu werden; sie muss vor der Zerstörung Thessalonichs durch die Sarazenen

(904) geschrieben sein und ist für die Geschichte und Topographie dieser Stadt von großer Bedeutung. Theodora wurde auf der Insel Ägina geboren (812) und wurde, nachdem sie früh ihre Mutter verloren hatte. 7 Jahre alt von ihrem Vater Antonios (Protopresbyter der dortigen Kirche, der gleich nach dem Tode seiner Frau ins Kloster gegangen war) an einen angesehenen Mann jener Stadt verheiratet. Infolge der Sarazeneninvasion verläßt sie mit ihrem Manne und ihrem Vater die Heimat und siedelt nach Thessalonich über: nach dem Tode ihres Gatten tritt sie im 25. Lebensjahre in ein Kloster ein, wo sie 55 Jahre bis an ihr seliges Ende (892) in frommer Askese verbringt und auch nach ihrem Tode noch unzählige Wunderheilungen durch das aus einem die Heilige darstellenden Bilde fließende μύρον wirkt. Vasiljevskij giebt aus dem Texte der vita reichliche Auszüge, die er durch gelehrte Bemerkungen erläutert. An neuen historischen Notizen oder bisher unbekannten Persönlichkeiten treten uns hier entgegen: der Metropolit von Thessalonich Joannes, Zeitgenosse Leo des Weisen (außerdem nur noch durch eine Inschrift bei M. Χάτζη Ἰωάννης, 'Αστυγραφία Θεσσαλονίκης. Thessal. 1881. S. 17 f. bezeugt), ferner ein Bischof von Thessalonich aus dieser Zeit, Antonios der Bekenner, bei dem die vita in einer langen Episode verweilt; er war früher Bischof von Dyrrhachium und verteidigt seine bilderverehrende Überzeugung persönlich vor dem Kaiser Leo dem Armenier in einer langen, von der vita wiedergegebenen Rede, wofür er grausam gemartert und exiliert wird; unter Michael dem Stammler darf er zurückkehren und lebt still zu Hause, seine Genossen zur Ausdauer im Kampfe gegen die Bilderstürmer anfeuernd; nach Wiederherstellung der Rechtgläubigkeit wird er gemäß Bestimmung der Synode zum Erzbischof von Thessalonich erwählt, stirbt aber bald darauf (Nov. 843). Bei dieser Gelegenheit stellt Vasiljevskij in einem Exkurse die Reihe der Patriarchen von Thessalonich in der 1. Hälfte des 9. Jahrh. fest und erweist den von Le Quien (Oriens christ. II 43 ff.) für die Jahre 808-842 hier eingereihten Häretiker Joannes als ein Phantom, dessen Existenz nur einem Missverständnis Le Quiens verdankt wird. Auch die Topographie von Thessalonich erfährt wichtige Bereicherungen durch Erwähnung einer Kirche des Evangelisten Lukas, die auf dem zum Kassandrischen Thore führenden Wege lag, und eines Klosters des heil. Protomartyrs Stephanos; neu ist auch ein Dorf Myriophytos in der Nühe der Stadt; auch der durch die Sarazeneneinfälle (c. 820) verursachte klägliche Zustand der Insel Ägina zu jener Zeit ist hervorzuheben, der sonst nicht bezeugt ist und zu der Schilderung des Kabasilas in striktem Widerspruch steht. c) Die Moskauer Handschrift enthült ferner ein Έγκωμιον είς τὸν ἄγιον πατέρα ήμων Φώτιον των Θεσσαλών. Der anonyme Verf. dieser bisher unbekannt gebliebenen Lobrede behandelt in wortreicher Erzählung ohne besondere Kunst, aber auch ohne Anspruch darauf einen Lokalheiligen der Thessalonicher, von dem die übrige orthodoxe Kirche keine Notiz genommen hat, dem aber doch von der vita auch eine politische Rolle zugeschrieben wird. Photios, aus einem vornehmen thessalischen Geschlecht, lebt in einem Kloster ein nur der Tugend und seiner sittlichen Vervollkommnung geweihtes Leben und schließt sich dort besonders an den Asketen Blasios; letzterer ist ein vom Kaiser Romanos II (dem der Verf. der vita fälschlich den Beinamen Lakapenos giebt) wegen seiner Tugend hochgeachteter Geistlicher, der vom

Kaiser zu seinem "geistlichen Vater" auserlesen wird; als ein Thronerbe geboren wird (Basileios), muß Blasios die Taufe desselben übernehmen, ordnet aber seinerseits an, daß das neugetaufte Knäblein von dem seinen Lehrer begleitenden Photios in den Palast zurückgetragen werde. Nach seiner Rückkehr wird Photios in einer Höhle auf dem Hügel Chortaites (heute Hortasch) Hesychast, tritt uns aber später in einer interessanten Episode aus dem Kampfe des Basileios mit den Bulgaren wieder entgegen. der Kaiser nämlich mit seinen Streitkräften mehrfach im Kampfe unterlegen ist, sieht er sich nach einer kräftigeren Hülfe um und läßt nach Blasios Nachforschungen anstellen; doch dieser weilt nicht mehr unter den Lebenden; da wünscht der Kaiser wenigstens einen seiner Genossen zu sehen; er wird an Photios gewiesen, erführt von ihm, was an seinem Tauftage geschehen sei, und führt ihn seitdem auf allen seinen Kriegszügen gegen die Bulgaren beständig mit sich, damit jener durch sein Gebet ihm helfe; nach Beendigung des Kampfes bezeugt er die ihm von Photios gewährte wichtige Unterstützung nicht nur mit Worten des Dankes, sondern auch durch eine förmliche Urkunde mit kaiserlichem Siegel. Das hier erwähnte Kloster der heil. Ärzte Kosmas und Damianos in Thessalonich (ἄνω που περί την ἀπρόπολιν) ist bisher nicht bekannt gewesen. d) An letzter Stelle bietet unser Codex eine interessante Erzählung über ein im Kloster Latoma in Thessalonich erschienenes Bild unseres Herrn Jesus Christus. Sie ist, wie der Titel besagt, nach mündlichen Berichten verfast von einem Mönche Ignatios, dem Abte des Klosters Akatonion in Thessalonich, den Vasiljevskij nicht mit dem bekannten Diakonen Ignatios, dem Paraphrasten üsopischer Fabeln, identifiziert wissen will, was schon der kunstlose Stil und die einfache, ja vulgäre Sprache (z. Β. ή θυγατέρα) verbiete. Theodora, die Tochter des wütenden Christenfeindes Maximinianus wird, während der Vater gegen die Sarmaten kämpft, in Thessalonich von dem Gottesdienst der Christen mächtig ergriffen und schließt sich ihnen heimlich an; das Bild der Gottesmutter, das sie bei einem Künstler bestellt, verwandelt sich von selbst in eine Darstellung des auf den Wolken einherschreitenden Heilands. Viel später, zur Zeit Leo des Armeniers, wird dieses wunderthätige Bild in der nach dem Propheten Sacharja benannten Kirche, die sich auf der Stelle erhob, wo seiner Zeit Theodora im geheimen christlichen Gottesdienst gefeiert hatte, von neuem aufgefunden. Neu ist die Notiz von einer nach den Steinbrüchen (λατόμια) benannten Vorstadt Thessalonichs mit gleichnamigem Kloster.

Von der hagiographischen Schriftstellerei des Gregorios von Cypern (von 1282—1289 Patriarch der Hauptstadt) war bisher bloß sein Λόγος εἰς τὸν ἄγιον καὶ μεγαλομάρτυρα καὶ τροπαιοφόρον Γεώργιον (unter Diokletian) durch die Bollandisten herausgegeben (bei Migne Bd. 142). Ein zweites Stück, die Lobrede auf den heil. Euthymios, Bischof von Madyta, verdanken wir dem russischen Archimandriten Arsenij, der sie nach einer Handschrift der Moskauer Synodalbibliothek (Nr. 363) abgedruckt hat. Sie ist von Gregorios auf Antrieb des derzeitigen Nachfolgers des Heiligen auf dem Bischofssitze von Madyta, Meletios mit Namen, abgefaßt, der ihm wohl auch aus der Klostertradition die betreffenden Angaben geliefert hat; die Abfassung der Lobrede füllt, wie der Herausg. plausibel vermutet, wohl in die Zeit, wo unser Gregorios noch einfaches Mitglied des Hofkleros war.

Euthymios wird in früher Jugend von seiner verwitweten Mutter einem Kloster der Hauptstadt übergeben und ist 30 Jahre lang Mönch, dann vier Jahre Anachoret nahe bei der Stadt, bis er zum Bischof von Madyta (am Hellespont auf europäischer Seite) berufen wird, wo er eine 40jährige gesegnete, in allen Werken der Barmherzigkeit, aber auch in wunderbaren Heilungen sich bethätigende Wirksamkeit entfaltet; er stirbt 80 Jahre alt zwischen 989 und 996, aber auch nach seinem Tode wirkt er noch mancherlei Wunder, bes. durch das aus seinem Sarge quellende Öl. Das Leben und Wirken des Euthymios ist von Gregorios, wenn auch nicht ohne panegyrischen Wortschwall, doch im allgemeinen, seinem Autorruhme entsprechend. in anschaulicher Darstellung geschildert, an historischen Bezügen aber nicht gerade sehr reichhaltig. Erwähnt wird eine Hungersnot (im J. 989), zu deren Linderung der Heilige unter den Armen seiner Umgebung nach Kräften beiträgt. Auch zum Kaiser (Basileios II) dringt sein Ruhm und er wird seitens desselben eines Besuchs gewürdigt, bei welcher Gelegenheit er ihm seinen Sieg über Bardas Phokas (989) prophezeit. Interessant ist auch die Notiz, daß, als der hochbetagte Bischof zum Abschied eine Rundreise durch seinen Sprengel macht, er vor allen anderen Mahnungen besonders nachdrücklich gegen den Unfug der Simonie, dieses aus der Geschichte der römischen Kirche so bekannten Krebsschadens, zu eifern sich gedrungen Überraschend, obwohl durch die zahllose Menge der Heiligen entschuldbar, ist das offene Geständnis des Gregorios, dass er über die Person des in einem gleichnamigen Dorfe verehrten heil. Euphemianos, dessen Heiligkeit sich noch zu seiner Zeit in Wundern bewähre, nichts habe in Erfahrung bringen können. Auch einer Kirche des Mürtyrers Hermogenes in Madyta wird Erwähnung gethan. Schließlich mag noch eine Insel Namens μικοὰ ἤπειρος notiert werden. Eine ausführliche Erwähnung des Euthymios. die in das Todesjahr des Michael Kerularios († 1058) füllt und diesen schon als besonderen Verehrer des Heiligen kennzeichnet, findet sich in des Psellos Lobrede auf Kerularios (Sathas, Bibl. graeca IV p. 373 ff.). Aus dem Leben der heil. Paraskeue, der Schwester des Euthymios, welches A. Papadopulos-Kerameus ('Ανάλεκτα Ι p. 438-453) jüngst ediert hat, lernen wir als den Geburtsort beider das Dorf Epibatai (zwischen Selymbria und Konstantinopel) kennen. Die von dem Herausg. der vita Euthymii beigegebene russische Übersetzung ist geschickt abgefalst und giebt den Sinn des Originals meist getreu wieder; besonderen Fleiss hat er, wie es sich ja auch von einem gelehrten Theologen am ehesten erwarten läßt, auf den Nachweis der äußerst zahlreichen Bibelworte in dem stellenweise geradezu mosaikartig aus ihnen zusammengesetzten griechischen Texte verwandt; nur einzelnes kann dazu noch nachgetragen werden: p. 7, 12 vgl. Sirach 15, 9; 17, 2 vgl. 1. Kor. 13, 4-7; 39, 21 vgl. Röm. 15, 19. Die schwächste Seite der Ausgabe ist der Abdruck des griechischen Textes: falsche Accente und Spiritus, falsche Buchstaben und Formen, überhaupt Fehler aller Art kommen vereint oder mit einander abwechselnd fast in jeder Zeile vor; offenbar ist der Herausg. durch irgend welche Umstände genötigt gewesen, dem unwissenden Setzer bei der Drucklegung vollkommen freie Hand zu lassen. Das meiste wird ja auch jeder aufmerksame Leser sich leicht zurechtlegen können; hier mögen nur einige Stellen erwähnt werden, wo die Fehlerhaftigkeit des Textes, wie auch die Übersetzung zeigt.

αυf Rechnung des Herausg. kommt: 7, 30 μεγάλφ ξμπρέπων, 8, 9 μόνον αν ... ξλλίπωμεν, 8, 30 θανματουργών καὶ τὸ τὴν δόδν, 9, 22 ἀλλοτρίωσις ὅστε ποῦ δεῖ ... ἀπάρχεσθαι; 9, 38 διὰ ψυχῆς ἀνδρείαν καὶ γενναιότητα, 12, 9 εἴη δὲ καθάπαξ ... διηγήσασθαι, 14, 18 καὶ τῷ σοφίας, 16, 14 ὅλος τῶν ἔνδον, 16, 20 καὶ τῶν ἀμφ' αὐτὸ, 16, 31 τὸ σύμπαν τρέπων, 25, 9 οὐκ ἀριεῖν, 25, 18 προθέσεως ἐνδέον, 31, 23 ἔμπεδος ἦν, 33, 33 ἐμπλήπτως ... δινηθεὶς, 38, 21 καν ἔψαυσε, 40, 8 ἐπιταγμάτων, 49, 25 γε τὸ ἀπλοῦν, 49, 38 ἡμῖν παραλέλειπται, 50, 3 ἐκείνφ μηδενὸς, 50, 7 καν μικρά τις, 51, 26 σπείσασθαι, 53, 12 δικαιώματα ἐν αὐτῷ, 53, 14 ἦσεν, 62, 29 ὅλον ὅλφ ξωωθῆναι, 63, 23 ἐπτὶν παραπταὶν τος, 67, 8 ἡμῖν εἴρηται.

Die bisher nur in in durch die Bollandisten veröffentlichte kurze Erzählung von den 60 Märtyrern in Jerusalem ist nach einer Pariser Handschrift des 10. Jahrh. (Coisl. Nr. 303) zum erstenmal von A. Papadopulos-Kerameus herausgegeben. Sie ist nach dem Epilog aus dem Syrischen übersetzt, und zwar auf Anregung eines Mönches Joannes, und bereichert unsere Kenntnis von den Kämpfen Leo des Isauriers mit Soliman, dem Sohne Abdul-Meleks (Σολομὸν δ τοῦ ἀναπτοδούλου) mit einigen anderweitig nicht berichteten Einzelheiten. Der Ausdruck "νέοι μάρτυρες" scheint darauf hinzuweisen, dass die Abfassung derselben im syrischen Original nicht allzulange nach dem Tode der 60 Bekenner stattgefunden hat, also etwa in der Mitte des 8. Jahrh. Der Inhalt derselben ist folgender: Soliman rückt (im J. 717) gegen die byzantinische Hauptstadt an, wird aber durch eine Art von künstlicher Überschwemmung (vñ ἐπιγύσει τῶν ὑδάτων) in große Verlegenheit gebracht und genötigt, mit den Byzantinern einen Waffenstillstand auf sieben Jahre zu vereinbaren und für diese Zeit freien Handelsverkehr zu gestatten und den Pilgern den Zugang zum heiligen Lande freizugeben. Kurz vor Ablauf der zugestandenen Frist (also etwa 724) unternehmen 70 vornehme Leute (ἐξ ἀρχοντικοῦ αἵματος) mit großem Gefolge eine Wallfahrt nach Jerusalem. Auf dem Rückwege werden sie daraufhin, dass der Waffenstillstand abgelaufen ist, bei Koloneia (κατὰ τὴν κοήνην Κολωνείας, ein auch den heutigen Pilgern wohlbekannter, drei Meilen von Jerusalem entfernter Rastpunkt) von Arabern überfallen und nach Cäsarea geschleppt, wo sie der dortige Präfekt (σύμβουλος, ἔξαρχος) ins Gefängnis werfen läfst und nachdem er von seinem Vorgesetzten (πρωτοσύμβουλος) Verhaltungsmaßregeln eingeholt hat, ihnen die Alternative stellt zwischen Abschwörung ihres Christenglaubens oder dem Tode. Sie wählen das letztere, erlangen aber vom Exarchen gegen Überlassung bis dahin versteckt gehaltener Kostbarkeiten die Erlaubnis, vor den Thoren Jerusalems beim Turme Davids sterben zu dürfen. Auf dem Wege von Cäsarea dahin sterben drei von ihnen, sieben andere werden angesichts des für sie bestimmten Kreuzes abtrünnig, gehen aber, an demselben Tage noch von einer Dysenterie ergriffen, bald elendiglich zu Grunde. Die übrigen 60 werden gekreuzigt und am Kreuze erschossen. Für ihr Begräbnis (nahe beim Tempel des heil. Stephanos, ἐν τοῖς Ἐξωπύλοις) sorgt ein frommer Mann aus Cäsarea, dem sie zu dem Zwecke 15 Goldstücke eingehändigt hatten. Ihr Gedüchtnis wurde wührend des 8. Jahrh. im jerusalemer Patriarchalbezirk jährlich am 21. Oktober gefeiert, in der Folgezeit aber vergessen. Auch hier läfst sich zu dem, was der Herausg. in anerkennenswerter Weise für die Kritik des Textes und die Nachweisung der zitierten

Bibelstellen gethan hat, einiges hinzufügen: 1, 20 lies καί "ὅτι... ἡμᾶς" = Röm. 8, 18; 2, 2 vgl. Phil. 2, 15 f.; 2, 25 lies θυρεούς τε, 3, 3 συμβάση, 3, 26 ἔρμαιον, 3, 30 vgl. Psalm. 41, 2; 6, 4 ἀνδρὶ τῶν, 6, 5 ἐπιποθίας, 6, 11 κελεύση, 6, 23 ἀνημέστους.

Riga.

Ed. Kurtz.

Savvas Pacha, Etude sur la théorie du droit musulman. Première partie. Paris, Marchal et Billard 1892. XLV, 163 + 170 pp. Kl. 8°. Preis 5 Fres.

Jedermann wird dem Verf. (p. XVII) gerne darin beistimmen, daß wir an Darstellungen des positiven muhammedanischen Gesetzsystems — dessen was die Muhammedaner selbst furû d. i. die Zweige der Gesetzwissenschaft nennen — keinen Mangel leiden. In Staaten, welche wegen ihrer muhammedanischen Kolonien und Provinzen das praktische Bedürfnis haben, in die gesetzlichen Verhältnisse ihrer den Islam bekennenden Unterthanen eingeweiht zu sein, also zumeist in Frankreich, England, Russland, Holland hat man eine stattliche Litteratur auf diesem Gebiete zustande gebracht; auch Deutschland ist dabei, wenn auch für jetzt nur sehr spärlich, vertreten (zuletzt: L. Hirsch, Bearbeitung des Erbrechtes, Leipzig 1891). Für eine wissenschaftliche Begründung der muhammedanischen Gesetzkunde reicht aber die Flut von selbständigen Kompendien und Übersetzungen arabischer Codices nicht aus. Es ist schon vor dem Verf. hervorgehoben worden, daß ein wirkliches Verständnis der muhammedanischen Gesetzwissenschaft zunächst von dem gründlichen Eindringen in die Methodologie, - was die Muhammedaner usûl d. i. Grundlagen nennen - und die Entwickelungsgeschichte derselben auszugehen hat. Es ist in der europäischen Litteratur auch in dieser Beziehung, freilich nicht allzuviel, vorgearbeitet worden und es hütte dem Werke, S. zu großem Vorteile gereicht, wenn er in der Lage gewesen wäre, davon Kenntnis zu nehmen, womit - um Minderes nicht zu erwähnen — der holländische Orientalist Snouck Hurgronje zur kritischen Würdigung der hier in Betracht kommenden Vorgänge, zur Klärung der vielfach milsverstandenen Grundbegriffe beigetragen hat.

Der Verf., ein hoher Würdenträger des osmanischen Kaiserreiches, gewesener Minister der öffentlichen Arbeiten und der auswärtigen Angelegenheiten, hat sich um die Rechtsstudien seines Vaterlandes das Verdienst erworben, der früher brachliegenden Wissenschaft der usül die ihr gebührende Stelle im höheren Unterrichte anzuweisen (XXX, 150); er selbst hat sich, nach Erkenntnis ihrer Wichtigkeit für das Verständnis des Islam und seiner Institutionen, unter Leitung bedeutender muhammedanischer Gelehrter in das Studium derselben vertieft, und das vorliegende Buch, dem baldigst ein II. Bd. als Fortsetzung folgen soll, enthält die Resultate der Untersuchungen des Verf. über Quellenkunde, Methodik, Geist und Entwickelungsgeschichte der muhammedanischen Rechtsinstitutionen: dies alles zusammengenommen scheint die Benennung "théorie du droit musulman" vereinigen zu wollen. Die konfessionelle Zugehörigkeit ist im Orient auch in der Behandlung wissenschaftlicher Fragen nicht gleichgültig. Savvas Pascha bekennt sich (XXIII) als überzeugungstreuer Christ "chrétien convaincu" und setzt sich vor, dem Gegenstande seiner Untersuchungen "mit der vollkommensten Un-

parteilichkeit, mit der größten Achtung und der strengsten Gerechtigkeit" gegenüberzutreten. Und dies in der Einleitung gegebene Versprechen hat er im Verlaufe seines Buches getreulich eingelöst. Wahrhaft wohlthuend wird man von der Vorurteilslosigkeit, ja Hochachtung und Sympathie berührt, die er dem Stifter des Islam entgegenbringt, von der Bedeutung, die er seinen Lehren für die Besserung der orientalischen Gesellschaft beimist. Es ist wahrlich schon lange her, daß Nichtmuhammedaner in diesem Tone vom Islam gesprochen haben. Savvas Pascha findet in der Administration des Almosenwesens, wie sie der Islam begründet, die beachtenswerteste Art der Lösung der sozialen Frage, und empfiehlt dieselbe der Beachtung des modernen Europa (Ch. 158 f.); im Kriminalrechte des Islam findet er Momente von anderswo unerreichter Billigkeit ("en tout cas plus équitable que dans aucune autre législation"), welche den vollkommensten Strafgesetzgebungen Anhaltspunkte zu zweckmüßigen Reformen bieten können ("... la législation mahométane pourrait offrir une base à la réforme de nos systèmes de législation pénale les plus perfectionnés" Ch. II 165). An Liebe für den Gegenstand seines Studiums hat es ihm also nicht gefehlt. Aber es fehlte ihm eine Reihe für den Fachgelehrten mindestens ebenso wichtiger Vorbedingungen zur Lösung der vorgesetzten wissenschaftlichen Aufgabe. großer Teil dieser Mängel fällt dem Orientalen zur Last: allem yoran der Mangel an litterarischer Kritik. Es handelt sich um die Darstellung der Quellen und der Entwickelungsgeschichte von Rechtsinstitutionen. Nichts ist für uns selbstverständlicher als dies, dass wir behufs Charakterisierung der ältesten Stufen dieser Entwickelungsgeschichte alle zeitgenössischen Dokumente, soweit dieselben etwa vollständig erhalten sind, oder Reste derselben aus glaubwürdigen Zitaten in zeitlich noch genug nahestehenden Litteraturdenkmälern geschöpft werden können, zu vereinigen suchen, um ein möglichst treues Gesamtbild von der in Rede stehenden Entwickelungsphase im Vergleich zu vorhergehenden und folgenden Stufen zu entwerfen. Dies hat der Verf. nicht gethan. Wir heben beispielsweise jene Periode heraus, deren Darstellung den überwiegendsten Teil der ersten Hülfte des Werkes ausmacht, und thun dies um so lieber, da sie als bedeutendster Wendepunkt in der Rechtsentwickelung des Islam Gegenstand der Begeisterung des Verf. ist: die Zeit des Imam Abû Hanifa und seiner beiden Schüler Abû Jûsuf und Al-Schejbani (8. Jahrh.). Es ist der erste und schönste Abschnitt der Herrschaft der Abbassidendynastie, die Zeit des energischen Manfsur, dessen Charakterbild uns Nöldeke in einem klassischen Essay soeben gezeichnet hat (Orientalische Skizzen, Berlin 1892, S. 111—153) und des sagenumwobenen Harûn al-Raschid. Ganz abgesehen von den aus guten, relativ alten historischen Quellen zu schöpfenden Daten, liegen uns Schriften der beiden Schüler des "großen Imam" nicht nur in Handschriften vor, welche gerade dem Verf. leichter zugänglich sind als uns anderen (Vizekönigl. Bibliothek in Kairo), sondern wir studieren dieselben aus guten gedruckten Originalausgaben. Das große politisch-administrative Gutachten des Abû Jûsuf an Hârûn al-Raschîd, ohne dessen Studium wir uns keinen Begriff bilden können von dem Umschwung der gesetzlichen Verhältnisse unter den Abbassiden, das "kleine Dschâmi" des Schejbânî sind in gedruckten Ausgaben in einem und demselben Bande zugünglich (Bulak 1302). Dem Verf. scheinen diese Sachen völlig fremd zu sein;

sonst hätte er sich der Aufgabe, ihre Stellung in der Entwickelungsgeschichte zu charakterisieren, doch anders entledigt, als er dies bei der Erwähnung der Titel (S. 118. 120) thut. Überdies wäre er beim Schejbani in der günstigen Lage gewesen, das Verhältnis seiner Rechtslehre zu der des Malik auf Grundlage der Glossen charakterisieren zu können, die jener zu dem Werke des letztern geschrieben hat; diese Glossen liegen in nicht weniger als drei (vielleicht noch mehr) Ausgaben vor (vgl. meine Muhammedanischen Studien, Halle 1889/90 II. Bd. S. 223).

Also es ist genug zusammenhängendes Material vorhanden - wir haben die Aufzühlung nicht erschöpft — um eine nüchterne Charakteristik jener juristischen Denker im Verhältnis zu den Vorgängern auf Grund positiver Quellen zu liefern. Diese läßt aber der Verf. abseits liegen und führt uns lieber Nebelbilder auf Grund ganz moderner Quellen vor, Fabeln, geschöpft aus unwissenschaftlichen Darstellungen der spütesten Zeiten. So wie er sich für die Omajjadenzeit (VII--VIII. Jahrh. n. Chr.) auf Kinâlisade Hasan Tschelebi, einen gelehrten Türken, der im Jahre 1603 schrieb, beruft, so stützt er sich (S. 100) in seiner Charakteristik des Abû Hanifa (gest. 767) auf Nûh Efendi: "grand juge de l'Egypte (Missir Molassi) auteur du XIIIe siècle de l'hégire" (wir stehen jetzt am Beginn des XIV.). Es ist bei der Methode des Verf. kein Wunder, wenn er einen Rechtscodex des Abû Hanifa klein und fein charakterisiert, den weder er noch irgend ein anderer Fachgenosse je hat sehen können; dafür aber nichts zur Charakteristik des Gründers der schäffitischen Schule beibringt, dessen Grundwerk über die Methodologie der Gesetzeswissenschaft (Risâla fî usûl al-fikh), also derselben, deren historische Darstellung der Verf. unternommen, aus zwei Kairoer Handschriften studiert werden kann und in Europa bereits benutzt worden ist; nichts darüber, was das System des Medinensers Mālik im Verhältnis zu Abû Hanifa in der Geschichte der Entwickelung der muhammedanischen Gesetzwissenschaft bedeutet, obwohl das Grundwerk desselben (Muwatta') zu den bestzugänglichen Büchern gehört und hoffentlich auch an der vom Verf. begründeten juristischen Hochschule behandelt wird. Also mit einem Worte. der Verf. läßt beglaubigte, zeitgenössische, positive Quellen abseits liegen und konstruiert Kartenhäuser nach schlechten Informationen oder gar wenn ich richtig sehe - aus luftigen Hypothesen. Denn ich denke nicht, dafs ich den Kinalisade oder den ägyptischen Mufti dafür verantwortlich machen darf, was Savvas Pascha über das Verhältnis Abû Hanifas zum Aristotelismus und anderen philosophischen Systemen vorträgt.

Es gehört zu den Elementen der Wissenschaft, zu deren Fortschritt der Verf. in vorliegendem Werke beitragen will, zu wissen, daß es im 2. und 3. Jahrh. des Islam in Bezug auf die Deduktion der Gesetze zwei einander gegnerisch gegenüberstehende Richtungen gegeben hat; die Vertreter der einen lehren die ausschließliche Berechtigung positiv überlieferter Quellen und schließen aus den Quellen der Gesetzesdeduktion jedes subjektive, spekulative Element aus: man nennt sie "Traditionalisten" (ahl al-hadīth); die anderen lehren die Berechtigung subjektiver, spekulativer Grundlagen in der Gesetzesdeduktion, sie arbeiten mit Analogien (kijas), mit Folgerungen aus der ratio legis ('illa), mit Präsumtionen (z. B. istishâb), ja selbst mit willkürlichen Meinungen (istihsân), zu deren Anwendung sie den Gesetzinterpreten für kompetent halten: man nennt sie ahl al-ra'j "Leute der Meinung".

Die spekulative Schule nennt Abû Hanîfa als ihren ersten großen Theoretiker, obwohl auch vor ihm bereits die spekulative Methode in der Rechtsdeduktion geübt wurde. Der letztern steht also einzig und allein die Methode der "Traditionalisten" gegnerisch gegenüber. Das Objekt ihrer Gegnerschaft ist ausschließlich die Frage: wie und auf welcher Grundlage Gesetz und Recht erschlossen werden können. Mit Philosophie, mit metaphysischen Erörterungen hatten, wenigstens auf dem Gebiete dieser Streitfragen, weder die einen, noch die anderen das mindeste zu schaffen. Woher nimmt nun der Verf. die immer von neuem wiederkehrende, die Richtung seiner Darstellung von allem Anfang an beeinflussende Verwickelung der Rechtsmethode des Abû Hanîfa in philosophische, rationalistische Gegnerschaften (S. 81 ff. 103); woher die Details über Stellungnahme der Mutaziliten, einer rein dogmatischen Richtung (deren Anhänger gegen die Annahme des Unerschaffenseins des Korans Widerspruch erhoben, über die Nichtexistenz der Attribute in Gott, über Fatum und freien Willen spintisierten) in Fragen der Jurisprudenz? Wie kann er die Mu'taziliten überhaupt "jurisconsults arabes dissidents" (Ch. II S. 11) nennen und auf welche Indicien hin macht er aus Abû Hanîfa einen Metaphysiker, der in Verbindung mit seinem Corpus juris eine Ontologie konstruiert (II S. 14 ff., vgl. ib. S. 10 über "études philosophiques du coryphée des jurisconsults musulmans")? Wohl weiß man, daß die späteren Theologen, Dogmatiker und Juristen in einer Person sind, und dass auch die gelehrten türkischen Kasuistiker, denen der Verf. seine Information verdankt, ebenso über Substanz und Accidenz spekulierten wie über Strafrecht und Waschungsgesetze. Aber der Historiker kann doch die Zustände der spätern und spätesten Entwickelung nicht an den Anfang derselben setzen und in den Kopf des Stifters hineindichten, was das Gehirn der Epigonen ausfüllt!

Eitel Wortstreit wäre es, viel Opposition dagegen zu machen, daß der Verf. diesen Satz unaufhaltsam wiederholend, alles muhammedanische Gesetz im Sinne des Islam auf göttlicher Offenbarung beruhen läßt. Dieser Lehrsatz schlägt sich durch die eigene Darstellung des Verf. von dem durch freie Forschung und Schöpfung erschlossenen Momente der Gesetzkunde und lässt sich nicht aufrechterhalten durch jene von den edelsten Motiven beseelte und mit wahrer Begeisterung verkündete Anschauung des Verf. von der "Islamisierung" der geistigen Erwerbungen innerhalb des religiösen Lebens im Islam und ihre hierdurch vollzogene Aneignung für das System der auf Offenbarung beruhenden Religion. Dies ist sehr schön ge-- dacht, sehr edel konzipiert und jeder Freund der Zukunft des Islam, jeder. der ihm einen hohen Beruf innerhalb der orientalischen Völkerfamilie zuerkennt, würdigt und begrüßt die Theorie des verdienten Staatsmannes, durch welche jeder Fortschritt, der bedingungslose Anschluss an die geläuterten Ideen moderner Zivilisation, die Abstreifung aller sozialen Auswüchse und die Aneignung des Edelsten und Nützlichsten, was uns occidentalische Bildung geschenkt, im Sinne des Islam zu einem religiösen Postulat erhoben würde. ("Le progrès est la loi de l'Islam. L'immobilité est condamné par Dieu et par son envoyé . . . . Tout musulman doit alors les considérer comme des devoirs religieux" etc. Ch. II S. 166). Aber diese Theorie ist belanglos für die älteste muhammedanische Rechtsgeschichte und konnte nicht im 8. Jahrh. unserer Zeitrechnung das Motto jener Juristen

von Damaskus und Bagdad sein, welche für die verfeinerten Verhältnisse der syrischen und mesopotamischen Gesellschaft mit ihren aus Arabien mitgebrachten spärlichen Gesetzen nicht auskamen, und unter dem Einflusse der Methodik des römischen Rechtes ein geschlossenes, für die neuen Verhältnisse ausreichendes Gesetzsystem zu schaffen sich anschickten.

Denn wie sehr der Verf. auch dagegen protestieren möge, es läst sich nicht leugnen, dass die römischen Rechtsstudien in Syrien entscheidenden, prinzipiell maßgebenden Einfluß auf die Initiative der ältesten Theoretiker der muhammedanischen Rechtsentwickelung ausgeübt haben und dieser kulturhistorischen Thatsache (vgl. Muhammed. Studien II S. 75-76) wird man nicht mit Generalisationen beikommen, mit der Behauptung des arabischen. ja sogar semitischen Charakters des sogen. muhammedanischen Rechtes, welches nach dem Verf. "la production la plus importante du génie semitique" (S. XLV) sein soll. Wir glauben nicht daran und werden in diesem Unglauben, abgesehen von den positiven Gegenbeweisen, auch durch die Unklarheit und Verwirrung bestärkt, welche im Lager der Verkünder des semitisch-arabischen Charakters des Fikh herrscht. Ist es nicht gleich wunderlich, dass es derselbe Renan ist, dessen hierauf bezügliche Ansicht der Verf. an einer Stelle dieses Buches bekümpft, der in seiner "Histoire générale des langues sémitiques" den Satz ausgesprochen hat, dass die Araber ihre Jurisprudenz de leur propre génie erschaffen haben? Und wer hat an der Schöpfung dieser Jurisprudenz den größten Anteil? Für den Verf. hat mehr noch als für jeden andern, Abû Ḥanîfa das größte Verdienst daran; er ist Vater des Fikh; er ist nach dem Ausdruck des Verf. (S. 105 ult.) "le grand jurisconsulte de l'Arabie". Das ganze Zeitalter, in dem er lebt, ist, wie der Verf. sonderbarerweise sagt, durchaus semitisch. ("Le siècle de Haroun al Rachid est absolument sémitique" S. 71.) Nun möge man auf diesem Gebiete Rassenpsychologie treiben, so viel man will (der Verf. nimmt S. XXXVII auch den Syllogismus als spezifisch semitische Schöpfung in Anspruch); aber wo es sich nicht um Imponderabilien, wie le génie einer Rasse im Gegensatz zu dem einer andern handelt, sondern um ganz bestimmte Individuen, welche sich unserer Kontrolle nicht so leicht entziehen können, wie jene prähistorischen Volksseelen und Rasseninstinkte, da kann man mit Generalisationen nicht von der Stelle kommen. Also Abû Hanîfa ist der Haupttrumpf, den der Verf. für den nationalarabischen Charakter des muslimischen Rechtes ausspielt! Fürwahr, da hat er einen für seine These höchst verhängnisvollen Namen genannt. Es ist der Mühe wert, dabei eine kleine Weile stehen zu bleiben.

Die Zitate des Verf. sind bei der etwas uneuropäischen Art seiner Verweisungen allerdings sehr schwer zu kontrollieren. So weist er uns z. B. Chap. II p. 156 Anm. a) gelegentlich eines Ausspruches des Muhammed einfach auf "Boukharii-Charif, édition Qastelani" hin, ohne Band und Seitenzahl anzugeben; dabei handelt es sich um ein Werk von 10 Bänden, insgesamt 5338 Seiten in Grofsquarto! Aus diesem Grunde konnten wir auch seiner Berufung auf das "Mīzān des Schaʿrānī" nicht nachgehen, um uns die Worte anzusehen, auf welche der Verf. (S. 87) seine Behauptung gründet, daſs der Groſsvater des Abū Ḥanīfa "chef de la tribu des Cheibans", also ein Stockaraber gewesen sei, eine Behauptung, welcher "tous les biographes" beistimmen sollen. Da wir jedoch von letzteren eine gute Anzahl angesehen haben, können wir voraus-

setzen, daß wir es hier mit einem sonderbaren sprachlichen Mißverständnis des Verf. zu thun haben. Was Savvas Pascha "chef" übersetzt, ist das mehrdeutige arabische Wort maula, das wohl auch die Bedeutung Herr hat, aber in genealogischen Sachen den einem arabischen Stamme affiliierten Klienten bezeichnet, besonders einen Menschen von nichtarabischer Abstammung, der in den Schutz eines arabischen Stammes tritt, um dadurch gewisser Rechte teilhaftig zu werden, ja sogar einen freigelassenen Sklaven, der unter bestimmten Modalitäten dem Stamme seines frühern Besitzers angegliedert wird. Der persische Alme des Abû Hanîfa war Maula (nicht des Schejbanstammes, sondern des von dem Bruder des Schejban sich herleitenden St.) der Tejmallah b. Tha'laba. Dies ist es, was uns "tous les biographes" berichten. Aus dem stockarabischen "Stammeschef" wird also bei philologischem Lichte besehen erst recht ein Fremdländer (maula). Die persische Abstammung des "großen Imam", an die man auch durch den bei Savvas Pascha a. a. O. erwähnten Namen des Großvaters Hurmuz recht lebhaft erinnert wird, ist von seinen Gegnern in stark tendenziöser Weise ausgebeutet worden, z. B. in der Bekämpfung der auch in der hanifitischen Schule nicht durchgedrungenen Lehre, dass des Arabischen unkundige Muhammedaner sich bei den symbolischen Formeln des religiösen Lebens auch der nichtarabischen z. B. persischen Sprache bedienen dürfen (vgl. meine Beiträge zur Litteraturgesch. der Shia, Wien 1874, S. 69). Man möge also mit Abû Hanîfa für den arabischen Ursprung des muhammedanischen Rechtes am allerwenigsten Staat machen. Und wenn wir noch hinzufügen, dass die Traditionalisten in ihrer Erbitterung gegen die spekulative Richtung, dieselbe, wie wir bereits an anderer Stelle nachgewiesen, damit verhöhnen, daß die "der Nation angeworbenen Elemente, die Kinder fremder Gefangener" dies Gesetz durch das Ra'j verwirrten, so möge dies hier genügen, um den Glauben an den national-arabischen Charakter des letztern auch bei dieser Gelegenheit zu erschüttern.

Doch das ist graue Theorie, die auf die positive Geschichte im Grunde wenig Einfluss übt. Leider weiß unser Verf. blutwenig zu sagen über die Entwickelung des Rechtes außerhalb der auf Abû Hanîfa's Lehre gegründeten Schulen. Hätte er seinem Vorhaben, ein Historiker dieser Schulen zu sein, vollauf gerecht werden können, so hätte er uns in Schejbani, von dem er so viel zu sagen hat, das Hauptsüchlichste vorführen sollen, was für den Entwickelungshistoriker Interesse hat: seine Reaktion gegen die pure Spekulation und seine ernstliche Schwenkung nach der traditionalistischen Seite. Ganz trübe und mangelhaft ist es, was er uns über die übrigen Schulhäupter sagen kann. Von der hervorragendsten Gestalt der nach-hanifitischen Entwickelung, dem Imam Schäffi spricht er einige fables convenues nach, das nehmen wir ihm nicht übel; aber unbegründet ist die Beschuldigung (S. 130) "l'ambition (als Rivale des Abû Hanîfa zur Geltung zu kommen) lui offusqua la raison; il voulut être le juge du Grand Maître". Dafür hätte er besser die Bedeutung des Schäffi für die Entwickelung, deren Historiker er in diesem Buche ist, auf Grund seiner, wie wir oben sahen, bis zum heutigen Tage erhaltenen Risâle, vorführen mögen. ebensolcher Dunkelheit läßt Verf. den Leser hinsichtlich der übrigen Schulhäupter. Woher hat der Verf. Kunde von einem Codex des Ahmed ibn Hanbal? Von Dâwûd al-Zâhiri und seiner Schule, die die Opposition gegen

die spekulativen Elemente der Gesetzesdeduktion bis ins 12. Jahrh. fortsetzte und in Spanien und Nordafrika zeitweilig zu praktischer Geltung gelangte, giebt uns der Verf. in seinem historischen Überblick nicht die leiseste Andeutung, trotzdem man darüber aus den Quellen ein richtiges Bild konstruieren kann. Sehr mangelhaft ist die Verteilung der Rechtsschulen auf die Länder des Islam, wie sie uns S. 127—128 dargeboten wird. In Algier herrscht malikitisches Gesetz vor — nicht hanbalitisches, und auf Java herrscht Schäffi; hat ja die holländische Kolonialregierung erst in jüngster Zeit, aus Rücksicht auf das Studium der Kolonialbeamten, den schäffitischen Rechtscodex Minhadsch al-talibin in merkwürdig splendider Weise durch Prof. Van den Berg wieder abdrucken und französisch übersetzen lassen (3 Bde, Batavia 1882—1884).

Wenn nun die meisten der bisher erwähnten Umstände in der Arbeit Savvas Paschas zum Teil auch auf Rechnung des Orientalen und seines Mangels an methodischer Schulung, an kritischer Anschauung zu setzen sind, so kommen wir nun zu einer Gruppe von Fehlern, die gerade bei einem orientalischen Litteraten Bedenken erregen. Der gelehrte Verf. erregt gar zu oft unser Kopfschütteln durch seine Unklarheit in den wichtigsten Begriffen der gesetzwissenschaftlichen Methodologie. Die Stelle eines der mächtigsten Prinzipien nimmt in derselben das Idschmaf ein, der Consensus, das Gesamtgefühl, die durch das Gesamtbewußtsein als erlaubt sanktionierte Handlung. Man ging in der alten Zeit so weit, zu lehren. dafs das Idschma höher stehe als selbst das als Prophetenwort oder als die Handlungsweise des Propheten Überlieferte. Der Verf. wird nicht müde, diesen Grundbegriff, ohne welchen die Entwickelung der muhammedanischen Religionspraxis vollends unverständlich bleibt, auf Schritt und Tritt misszuverstehen. Für ihn ist Idschma' ein "Konzil" eine "réunion", auf welchem seit alter Zeit das einstimmige Votum eigens zu diesem Behufe einberufener Männer eingeholt worden sein soll (S. 34, 85, 100 u. a. m.). Der Verf. beachtet nicht (an mehreren Stellen z. B. Ch. II S. 105) die zweifache Bedeutung des Terminus Sunna, die mein Freund Snouck Hurgronje in lichtvoller Weise dargelegt hat. Idschaze ist nicht "consecration" (S. 119), sondern die Erteilung der Licenz, das von einem andern Erlernte oder Übernommene in seinem Namen weiter zu tradieren. Auch tabi' bedeutet nicht "soumis, adepte" (S. 39) sondern einfach den "Nachfolger" in zeitlicher Beziehung. Ganz bedenklich sind die Anschauungen über litterarhistorische Dinge. Ich verweile nicht bei den Sonderbarkeiten in der Zusammenstellung der Litteratur der Usûl (S. 148), wobei die gangbarsten und angesehensten Schriften (z. B. die Warakat des Imam al Haramein) mit Stillschweigen übergangen werden; nicht unerwähnt kann aber gelassen werden, welch irreführenden Begriff der Verf. dem lernbegierigen Leser von der Litteratur der Koranexegese (tafsîr) beibringt, indem er dieselbe als ancilla jurisprudentiae darstellt (S. 136), deren Produkte im Dienste der Juristenschulen stehen. Hätte er daran gedacht, daß das sechste der von ihm erwähnten Tafsîrwerke einen Mu'taziliten (Zamachschari) zum Verfasser hat, so hätte er aus diesem Umstande nach seiner Art noch weitere Konsequenzen gezogen.

Im allgemeinen ist es mit den Details der Entwickelungsgeschichte der muhammedanischen Wissenschaften bei ihm schlecht bestellt. Er scheint

ernstlich zu glauben, daß es bereits zu Muhammeds Zeit Rechtsgelehrte gab (S. 31) und daß die Hadithworte: "Wem Gott Gunst erweisen will — "jufakkihuhu fi-l-din" die Bedeutung haben: "fait de lui un jurisconsulte" statt: "dem giebt er Einsicht in der Religion". Es ist ihm nicht anstößig vorauszusetzen, daß der geschriebene Koran zur Zeit des Chalifen 'Othman bereits mit Vokalzeichen versehen sei (S. 27). Der vierte Chalife 'Alī gilt ihm als "grand savant linguist distingué" (S. 19). Der Traditionssammler Al-Buchärī führt bekanntlich den Beinamen Al-Dschu'fī, weil sein Ahn Al-Mugīra b. Bardizba, ein Perser, durch einen gewissen Jamān al-Dschu'fī zum Islam bekehrt wurde und es muhammedanischer Brauch ist, den Beinamen des Mannes, in dessen Hände der heidnische Ahn das Glaubensbekenntnis abgelegt, in seiner eigenen Namenreihe zu führen. Der Verf. schreibt immer (S. 28. 137) Djafi und setzt erklärend hinzu: "du village de Djaf en Boukharie". Der Gründer der nach ihm benannten theologischen Richtung heißt nicht Hasan (S. 111. 147), sondern Abû-l-Hasan al-Asch'arī. Derlei bévues kommen des öftern vor.

Ernstlich störend berühren uns gerade in diesem Buche die auf Einzelheiten der arabischen Sprache bezüglichen unrichtigen Angaben. Als richtige Schreibung des Titels der heil. Schrift der Muhammedaner wird Kurran angegeben und dies Wort soll noch obendrein "du forme passive (participe passif)" des Verbums abgeleitet sein (S. 3 Anm.); schari at sei der Plural von schar' (S. 125); der Ausdruck al-chulafa' al-raschidin, die rechtwandelnden Chalifen, wird in "Chulafa" raschid ed-din" (dies Unsing ist gemeint S. 33 Anm.) verballhornt; die Definition des Fikh: "es dei die Kenntnis dessen, was der Seele frommt und was ihr schadet" (ma laha wama 'alejha) wird dahin missdeutet: "de ses droits et ses devoirs" (Ch. II S. 2), vgl. die Abstraktbildungen lahijjat und 'alejhijjat ibid. S. 30. Gern wollen wir hingegen entschuldigen, dass das persisch-aramäische Lehnwort charadsch noch immer aus dem arabischen Verbum charadscha abgeleitet wird (S. 35 Anm.). Die arabischen Worte sind nach der türkischen Aussprache wiedergegeben; dies sollte gerade in wissenschaftlichen Werken nicht geschehen; die Augen thun einem weh, wenn man die Stadt Kûfa immerfort als Kuffe (S. 60 u. ö.), das Wort für Busse (taube) als tovbe (S. 24, Ch. II S. 97) u. a. m. transskribiert sieht, oder Korantexte in der Ursprache in einer Wiedergabe, wie sie S. 117 Anm. a nicht vereinzelt Worin mag wohl die Gewohnheit des Verf. begründet dasteht, anblickt. sein, die Mouillierung des Konsonanten nicht nur beim k anzuwenden, sondern ganz konsequent auch beim 1 durchzuführen? wodurch das unendlich oft vorkommende Wort Islam ständig zu Isliam wird und in fernerer Folge die Formen: isliamisme, isliamiser, isliamiquement weitergebildet werden; desgleichen erscheint der Gebetrufer Muhammeds Bilal stets als Bilial (S. 25. 35. 109) und das Wort helâk (Untergang) als heliak (Ch. II 162). Auch der Name des Chalifen Ma'mûn darf selbst nach türkischer Aussprache nicht Meïmoun lauten (S. 27. 67. 70); dies ist ein ganz verschiedener Name.

Der vorliegende I. Band des Savvasschen Werkes zerfällt außer einer allgemeinen Einleitung in zwei besonders paginierte Kapitel (wir haben im Vorhergehenden nur bei Anführung von Stellen aus dem zweiten Kapitel der Seitenzahl Ch. II vorgesetzt, bei Stellen aus dem ersten bloß Seiten-

zahl angegeben). Das erste hat den Titel "Notions historiques", das zweite "Notions théoriques". Haben wir gegen den Inhalt und die Methode des erstern manches gerechte Bedenken äußern müssen, so gestehen wir gerne. dass uns die Haltung des zweiten Kapitels, mit Vorbehalt der bereits oben gemachten Bemerkungen, mehr befriedigt hat. Der Verfasser stellt in demselben nach logisch geordneten Gesichtspunkten die prinzipiellen Kategorien dar, nach welchen in der muhammedanischen Gesetzwissenschaft die speziellen Kapitel des positiven Rechtes behandelt werden. Besonders lichtvoll ist die Lehre von den verschiedenen Stufen der Verbindlichkeit der religiösen Gebote (Ch. II 103-115) sowie die Stellung der "mildernden und erschwerenden Umstände" im muhammedanischen Strafrecht (S. 124-128) auseinandergesetzt. S. 113 finden wir ein sehr interessantes Beispiel für die moderne Anwendung der muhammedanischen theologischen Prinzipienlehre auf die Frage der Zulassung unserer neuzeitlichen Kulturerrungenschaften. Die Stellung des Mufti Ibn 'Abidin zur Eisenbahn- und Luftballonfrage ist ein Specimen für die Behandlung solcher Themen vom Standpunkte geläuterter Ansichten über das Kapitel Bid'a hasana. Sehr erwünscht wäre in solchen Lehrbüchern eine einheitliche, konsequente Terminologie und da ist für wissenschaftliche Zwecke keine andere berechtigt, als die arabische, so wie wir in der Behandlung des römischen Rechtes immer der ursprünglichen lateinischen Terminologie den Vorzug geben werden. Der Verf. untermischt den in türkischer Aussprache gegebenen arabischen Terminis zuweilen auch persische Benennungen (Ch. II S. 97 gunah, péchés).

Da das Buch Savvas Paschas von europäischen Rechtshistorikern voraussichtlich als Quelle für Fragen der Entwickelung der muhammedanischen Gesetzwissenschaft benutzt werden wird, war es in wissenschaftlichem Interesse geboten, auf Vorzüge und Mängel desselben in weitläufigerer Weise einzugehen. Wir sind dem Verf. trotz der Einwendungen, die wir gegen seine Behandlung des Gegenstandes machen mußten, zu Dank verpflichtet dafür, daß er durch sein Buch das Studium der "Usül al-fikh" in ihrem Zusammenhange mit der Kulturgeschichte wieder angeregt hat. Aus gelegentlichen Andeutungen in diesem Bande (S. XV. 125) erfahren wir, daß der Verf. außer der Weiterführung dieses Werkes noch zwei andere Publikationen vorbereitet: die Übersetzung des Codex des großen osmanischen Sultan, Sulejman des Gesetzgebers (gest. 1566) und die Biographien der muhammedanischen Kanonisten von Edirnewi (1807), aus welchen der Verf. auch in diesem Werke eine große Anzahl seiner biographischen Daten geschöpft hat.

Budapest im Februar 1893.

sich noch gar nicht übersehen läßt.

Ign. Goldziher.

A. Elter, De Gnomologiorum Graecorum historia atque origine.
P. I. Abhandlung zu des Kaisers Geburtstag. Bonn 1893. 70 Spalten. 40.
Betrafen Elters bisherige Untersuchungen einzelne Ableger und Ausläufer der Florilegienlitteratur, so wird hier die grundlegende und wichtigste Frage behandelt: Welches ist die Hauptquelle des bedeutendsten Vertreters dieser Litteratur, des Stobäus? Die Lösung des Problems ist neu und überraschend, im wesentlichen überzeugend und von einer Tragweite, die

Wir folgen zunächst der Beweisführung des Verfassers. In dem Buche gegen die Grammatiker berichtet und widerlegt Sextus die Ansicht mancher Philosophen, dass die Grammatik von Nutzen sei, weil sie die Dichter verstehen lehre, die Dichtungen aber wie die Urquelle so eine reiche, freilich mit taktvoller Auswahl zu benutzende Fundgrube philosophischer, insbesondere ethischer Lehren seien. Zur Erläuterung wird unter anderm eine Reihe dichterischer Sentenzen über ἀρετή, φιλαργυρία, αὐτάρκεια, θεοί angeführt, auf welche die Philosophen sich berufen hätten. Dass die von Sextus gemeinten Philosophen die Stoiker sind, beweist die Thatsache, dass die von ihm geschilderte Verwertung der Dichter stoische Praxis ist, wie im einzelnen nachgewiesen wird. Aber Elter zeigt noch genauer, daß des Sextus Polemik gegen Chrysipp gerichtet ist. Diesem wird von Plutarch, Gellius, Athenaus eine Ausführung über Genügsamkeit und Reichtum zugeschrieben, der mehrere Zitate mit Sextus gemeinsam sind. Für ihn passt die heftige Polemik gegen Epikur, der seine ganze Weisheit den Dichtern gestohlen haben soll, und die aus den Zitaten und Beispielen sich ergebende Zeitbestimmung der Quelle des Sextus. Auf Chrysipp müssen wir daher in letzter Linie auch die bei Stob. unter verschiedenen Titeln wiederkehrenden Sentenzen zurückführen. Eine gleiche Übereinstimmung in den Zitaten wird nachgewiesen zwischen Stob. und den bekannten Ausführungen des Galen de plac. über die Unabhängigkeit der niederen Seelenkräfte und der ihnen angehörenden Affekte von der Vernunft. Und auch dies Beweismaterial ist nach Galens Zeugnis chrysippischen Schriften (Περὶ παθῶν und Περί ψυγῆς) entlehnt, wenn auch von Galen oder vielmehr Posidonius in einer dem Chrysipp entgegengesetzten Weise gedeutet oder verwertet. Ferner ist eine Anzahl von Zitaten Stobäus gemeinsam mit den gegen die Stoa polemisierenden Schriften Plutarchs, und die Berührungen würden noch zahlreicher sein, wenn die Kapitel des Stob, über Gott vollständig erhalten wären. Überhaupt wird die übertriebene und massenhafte Häufung von Dichterzitaten an Chrysipp oft gerügt, für seine Schrift über die Götter insbesondere bezeugt. Das rein logische Fragment Megl αποφατικών bietet dafür das seltsamste, auch für die Frage nach Stobäus' Quellen nicht unergiebige Beispiel.

Elters Ansicht von Chrysipps epochemachendem Einflus auf die Tradition der Dichterzitate und ihre Sammlung in Florilegien gewinnt eine weitere Bestätigung durch eine Untersuchung über Plutarchs Schrift Hog δεῖ τὸν νέον ποιημάτων ἀκούειν, deren wichtigste Partien abgedruckt und mit den Parallelen für die sonstige Überlieferung der Zitate begleitet werden. Dass Plutarch mit fremdem Material operiert, beweisen zum Teil schon diese Parallelen, ferner der Umstand, dass er nachweislich Plato nicht direkt benutzt. Der ganze Gehalt der Schrift ist stoisch, der Stoa wie so oft entlehnt selbst die gegen sie kümpfenden Argumente, stoisch auch die der ausgesprochenen Tendenz der Schrift widersprechenden grammatischen Bemerkungen. Genaueres ergiebt die Zusammenstellung der zitierten Autoren, deren jüngster, von offenbaren Zusätzen Plutarchs abgesehen, Menander ist, die Anführung nur der drei ältesten stoischen Schulhäupter, die Polemik gegen Epikur, die Benutzung eines voralexandrinischen Homertextes. Die so gewonnenen Zeitgrenzen führen wieder auf Chrysipp, der als Gewährsmann mancher Zitate ausdrücklich bezeichnet

wird. Die Thatsache, daß der auf Chrysipp zurückgeführte Sextus-Abschnitt das plutarchische Thema behandelt, daß Laert. Diog. VII 200 Chrysipp zwei Bücher Περὶ τοῦ πῶς δεῖ τῶν ποιημάτων ἀπούειν zuschreibt, schließt endlich jeden Zweifel, daß Chrysipp von Plutarch benutzt sei, aus. Für Stob. liegen bei der fast durchgehenden Übereinstimmung in Auswahl und Text der Zitate die Konsequenzen wieder auf der Hand. Die Abhängigkeit des Stob. von Chrysipp geht aber ohne Zweifel weiter, als sie sich nachweisen läßt. Elter hält ihn für die Grundquelle des gesamten Werkes und meint durch Ausscheidung der späteren Quellen einen chrysippischen thesaurus sententiarum ziemlich in seiner ursprünglichen Gestalt herstellen zu können. Der zweite Teil der Untersuchung, der die Benutzung des Chrysipp bei andern Autoren auf Grund des Stobäus beweisen soll, wird diese Ansicht noch im einzelnen fester begründen.

Die Übereinstimmung des Stob. mit Chrysipp in der Auswahl der Zitate bezog sich auf verschiedene Schriften Chrysipps. Stob. selbst hat natürlich Chrysipp überhaupt nicht in der Hand gehabt. Aber ist es wahrscheinlich, dass seine Gewährsmänner das Material aus verschiedenen Büchern Chrysipps ausgezogen haben? Es hat gewiß viel für sieh, wenn Elter sich dafür entscheidet, dals dem Stob. vielmehr eine einzige Schrift des Chrysipp zu Grunde liege, eben ein Florileg, das Chrysipp als Materialsammlung für seine sonstigen Schriften benutzt hätte (S. 17. 20. 34). Die Wiederholung desselben Materials in verschiedenen Schriften wäre so leicht erklärt. Auch erklärt sich so, warum Stob., der aus der grundlegenden Sammlung Chrysipps schöpft, oft genauere Lemmata hat, die in der von andern chrysippischen Schriften abhängigen Tradition vermisst werden. Aber, ehe uns Elter die Fortsetzung seiner Untersuchung vorlegt, dürfen wir doch wohl nicht vergessen, dass seine Erklärung des Thatbestandes eine zwar sehr ansprechende Hypothese ist, der aber doch Bedenken entgegenstehen. Bezeugt ist die Existenz eines solchen chrysippischen Sammelwerkes eben nirgends. Es müßte einen sehr betrüchtlichen Umfang besessen haben. Für seinen Privatgebrauch wird Chrysipp sich natürlich sehr umfassende Sammlungen angelegt haben. Aber die Frage ist eben, ob sie je veröffentlicht wurden, ob sich nicht auch die Erscheinungen erklären ließen durch die Annahme, daß vielmehr aus verschiedenen Schriften Chrysipps Auszüge in Stobäus durch Vermittelung von Florilegien eingedrungen seien. Die größere Ungenauigkeit der Lemmata in den Chrysipp zugeschriebenen Abschnitten, verglichen mit Stobäus, wäre dann etwa der Überlieferung schuld zu geben.

Aber wenn wir auch hier trotz starker Sympathie für Elters Erklärung ein noch nicht völlig entschiedenes Dilemma sehen möchten, die wesentlichen Resultate der Elterschen Untersuchung bleiben bestehen. Wohl ahnte man die Bedeutung der stoischen Litteratur, besonders der Diatribe für die Tradition der Dichterfragmente. Ich darf dafür verweisen auf meine Quaest. Muson. S. 27 Anm. und auf von Wilamowitz im Index scholarum 1893 S. 6. Jetzt sehen wir sehr viel klarer. Der gewaltige Einfluß des Chrysipp hat die Überlieferung der Dichterfragmente wesentlich bestimmt, er hat die Reste einer sehr viel reicheren Tradition in Zeiten, in denen der Kanon der gelesenen Dichter immer enger begrenzt wurde, hinübergerettet. Nicht nur die Gelehrsamkeit eines Stob., sondern auch die Be-

lesenheit des Plut. erscheint jetzt in ganz anderem Lichte. Auch für die Dichtertexte zieht Elter wichtige Konsequenzen. In den auf Chrysipp zurückgehenden Homerzitaten gewinnen wir neue Zeugnisse für den voralexandrinischen Text (S. 59. 65 vgl. 23). Die Beobachtung, daß dem Chrysipp Euripides als tragischer, Menander als komischer Dichter xat' έξοχὴν gilt (vgl. Apollinarios bei Sozomenos V 18), ermöglicht die sichere Zuweisung mancher anonymer Zitate an diese Dichter. Die Grundlage für die Textgestalt vieler Fragmente wird dadurch vereinfacht, daß wir jetzt oft dieselbe von Chrysipp ausgehende Überlieferung in verschiedenen Verzweigungen erkennen werden; einer planlosen Kontamination des Textes, die über Wert und Verhältnis der Quellen im Unklaren ist, wie wir sie so oft in Bergks Poetae lyrici finden, wird vorgebeugt.

Den Rest eines mit der Hauptquelle des Stob. eng zusammenhüngenden Florilegs meint Elter in einem Mahaffyschen Papyrusfragment zu erkennen, das Kaibel Hermes 1893 S. 62 auf eine anders geartete Quelle zurückzuführen sucht. Der Zusammenhang wird darauf gegründet, daß Stob. Flor. 16, 4 dieselben Verse des Eur. giebt wie jenes Fragment, als vierten aber einen Vers anfügt, der, mit unwesentlicher Abweichung, in dem voraufgehenden Epicharmzitate des Papyrus begegnet. Das soll auf eine Verbindung der gleichen Zitate in der Quelle des Stob. deuten. Aber es ist zu bemerken, daß der vierte Vers den Sinn der euripideischen Stelle erst vervollständigt und daß, da das Epicharmzitat apokryph erscheint, es nicht einmal der unwahrscheinlichen Annahme einer Entlehnung bedarf, wenn man ihn für echt euripideisch hält. Streng zu erweisen ist daher jener Zusammenhang mit Stob. nicht.

Berlin.

P. Wendland.

H. Noiret, Documents inédits pour servir à l'histoire de la domination vénitienne en Crète de 1380 [sic!] à 1485. Avec une carte de l'île de Crète. Paris, Thorin et fils 1892. gr. 8°. XX, 601 S.

Die Besitzergreifung Kretas durch Venedig war bekanntlich eine Folge der Ereignisse, welche die Errichtung des lateinischen Kaisertums mit sich brachte; Bonifacius von Montferrat, dessen Machtbereich die Insel ursprünglich zugeteilt war, trat schon im Jahre 1204 seine Herrschaftsrechte über Kreta an die Signorie ab. Venedig mußte nun freilich den faktischen Besitz erst erkämpfen. Abgesehen von Streitigkeiten mit den Genuesen, die den Venezianern bald freies Feld ließen, war es eine lange Reihe von Aufständen der Einheimischen, welche die Herrschaft der Signorie gefährdeten oder doch eine geordnete Verwaltung erschwerten. Erst nach der Niederwerfung des Aufstandes von 1368, also nach mehr als 150 Jahren, war die innere Ruhe gesichert. Von da an verläuft die politische Geschichte Kretas ziemlich einfach bis ins 17. Jahrhundert, wo die Türken den Kampf um die Insel mit Erfolg zu führen begannen. Die innere Geschichte der venezianischen Kolonie, ihre administrative, soziale und wirtschaftliche Entwicklung ist dagegen um so interessanter. Sie ist uns für die ältere Zeit durch die vorliegende Urkundensammlung zum ersten Male erschlossen; denn was bis jetzt an urkundlichem Material bekannt war, ist gering; es findet sich schon in der Creta sacra des Venezianers Flaminius Cornelius (Venedig 1754). In diesem Werke stehen die kirchlichen Verhältnisse im Mittelpunkte, doch enthält II 213-451 (Verzeichnis der Statthalter) auch eine Zusammenstellung der weltlichen Geschichte. Ein paar Urkunden teilt ferner Hammer mit (Gesch. des osman. Reiches V 698 ff); weitere Quellen verzeichnen Zinkeisen (Gesch. des osman. Reiches IV 585 und im folgenden an verschiedenen Stellen) und Hopf (Ersch und Grubers Encyklop. passim, cf. 85, 222 ff.; 312 ff.; 459 ff.; 86, 174 ff.); ersterer gab meines Wissens in neuerer Zeit die ausführlichste Geschichte der Insel (IV 582 bis 729), wobei er besonders die Relazione des kretischen Diktators Foscarini (1574) für die Darstellung der kretischen Verhältnisse im 16. Jahrhundert benützte. Überhaupt sind die beiden letzten Jahrhunderte der venezianischen Herrschaft am besten bekannt; schon Pashley hatte aus den venezianischen Archiven Material zusammengetragen (vgl. besonders II 278 ff.). Perrot, L'île de Crète (ich kenne nur den Aufsatz dieses Titels in der Revue des Deux-Mondes 1864) geht auf die Zeiten venezianischer Herrschaft kaum Die Ιστορία τῶν Σφακίων von Παπαδοπετράκις (Athen 1888) ist mir nicht aus eigener Anschauung bekannt.

Man sieht, daß Noirets Sammlung gerade diejenige Zeit herausgreift, wo das geschichtliche Material am spärlichsten zur Verfügung stand. N. hatte selbst vor (cf. p. I der Vorrede von Le Blant), eine Geschichte Kretas zu schreiben, aber ein frühzeitiger Tod hat seinem Schaffen ein plötzliches Ende gemacht: und so ist auch das vorliegende Werk ein Torso geblieben; Freunde geben heraus, was Noiret gesammelt hat. Es sind Urkunden vom 2. Oktober 1385¹) bis zum 8. Januar 1486, übrigens nicht alle dem Wortlaute, sondern meist nur dem Inhalte nach mitgeteilt. Die beigefügten Noten geben sprachliche, geographische oder historische Erläuterungen; doch ist ihre Zahl gering, und sie sind nicht gleichmäßig durchgeführt, was sich wohl aus dem Charakter des Werkes als Torso leicht erklärt. Aber die Verweise auf die Creta sacra hätten vom Herausgeber doch vervollständigt werden dürfen: so bleibt eine in der Creta sacra II 56 veröffentlichte Urkunde vom 14. Juli 1388 unerwähnt; zu p. 83 Anm. 2 konnte auf II 81 verwiesen werden, wo ebenfalls ein Fantino Dandolo begegnet. Zu den Bischofswahlen p. 196 war Creta sacra II 53. 61. 63. 64. 80. 85. 130 zu erwähnen, zu p. 199 (18. April 1409) Creta sacra. II 111, zu p. 262 (11. Juni) Creta sacra II 153. 371, zu p. 267 (24. Oktober) ein ähnliches Dekret des Dogen II 373, zu p. 401 (24. Mai 1442) II 13; nach der Urkunde vom 6. März 1443 eine weitere vom 3. April Creta sacra II 113, zwischen 6. September und 13. November 1462 ein Dekret des Dogen vom 7. September, Creta sacra II 390, zu p. 513 (11. Oktober) II 396. Ich würde dies nicht angeführt haben, wenn nicht der Herausgeber selbst an anderen Stellen die Creta sacra beigezogen hätte. Gar nirgends finde ich Hinweise auf Sathas' Monuments, die doch ebenfalls venezianische Urkunden aus dem 15. Jahrhundert enthalten. Da ich die Monuments nur für ganz kurze Zeit einsehen konnte (die hiesige Bibliothek besitzt sie nicht), so kann ich keine eigene Zusammenstellung geben, aber es genüge auf den Index des I. Bandes (s. v. Creta) hinzuweisen. Eine Urkundensammlung muss, wenn auch in knappster Form, derlei bringen; das ist überdies be-

<sup>1)</sup> Auf dem Titelblatt steht fälschlicherweise die Zahl 1380.

sonders leicht, wo das vorhandene Material so nahe beisammen ist. - Die sprachlichen Anmerkungen beschränken sich auf die gelegentliche Angabe. dass ein Wort in Ducanges Gloss. med. et inf. latin. nicht zu finden ist: die Furcht, das Buch zu umfangreich zu machen, hätte den Herausgeber nicht abschrecken sollen, die nach p. XIX beabsichtigte Liste solcher Wörter uns zu geben: für den Einfluss, den der Orient auf die venezianische Urkundensprache 1) ausübte, aber auch für mittelgriech. Lexikographie würde dabei etwas herauskommen. Ich bin wenigstens in der Lage, eines hier in Ordnung bringen zu können: in einer Urkunde vom 18. März 1402 wird von Schädigungen gesprochen, die 'per asapos' kretischen Unterthanen zugefügt wurden; das Wort begegnet zweimal in der Urkunde; der Herausgeber bemerkt dazu in der Note (p. 128) "ce mot n'est pas dans Ducange, il paraît venir de  $\mathring{aos}\beta\mathring{\eta}s$  impie, infidèle". Diese Etymologie ist natürlich ohne Grund. Was das Wort bedeutet, darüber geben z. B. die Strathiotenurkunden bei Sathas Mon. IX 227 f. Auskunft: "li Azapi sono huomini a piedi, Turchi nativi" und was weiter folgt; es ist eine türkische Fußtruppe analog den Janitscharen. Vgl. auch Hammer, Gesch. d. osman. Reiches I 95. 581. Ducange übersetzt in seinem griechischen Glossar ἀζάπιδες mit Genizeri 'Janitscharen', was ungenau ist. Das Wort ist türkisch: s. Miklosich, Türk. Elem. in den südost-europ. Spr. s. v. 'azeb der ehelose.

Auch die kretische Ortsnamenforschung wird aus den Urkunden Gewinn schöpfen; so ist z. B. der Name der Festung Lanopoli (p. 36, 28. Juni 1390) neben Anopoli bemerkenswert, wofür wieder in einer anderen Urkunde (p. 394 vom 16. September 1440, nur inhaltlich mitgeteilt) Lenopoli; ich wage die Vermutung eines \* Ἑλληνόπολις: so führt auch W. Ruge in Petermanns Mitteil. 1892 p. 231 ein Δημόπαστοον, Δηνόπαστοον (Chios) auf ein Ἑλληνόπαστοον zurück. Umdeutungen von Ortsnamen sind nichts Ungewöhnliches. Lanopoli könnte als Kontamination von Anopoli × Lenopoli aufgefaßt werden, falls nicht gar (was ich aber nur mit allem Vorbehalt aus-

spreche) ein dorisches \* Έλλανόπολις zu Grunde liegt. 2)

Das alles sind jedoch nur Nebenprodukte in der Ausbeutung der Urkundensammlung; ihr Hauptwert besteht natürlich in der Erweiterung unserer historischen Kenntnisse über Kreta. A. Haudecoeur hat in der Einleitung der Sammlung (p. IV—XIX) eine hübsche Übersicht der wesentlichsten Ergebnisse der Urkunden (über Beamte, Verwaltung, Kirche, Bevölkerung, Produktion, Handel, Steuern, äußere Geschichte) gegeben, um zu zeigen, ein wie reicher Stoff in ihnen aufgespeichert ist. Auffallend scheint mir, daß die gefährliche Verschwörung von 1453 (worüber Creta sacra II 389, Hopf, Ersch und Gruber 86, 175 f., Zinkeisen IV 623) in den Urkunden ohne Erwähnung bleibt.

Es wäre schade, wenn das von Noiret unternommene Urkundenwerk nicht fortgesetzt würde, sondern mit dem frühen Tode des fleißigen Sammlers sein Ende gefunden hätte; wenn aber vorläufig eine Fortsetzung nicht zu erhoffen sein sollte, so ist doch ein anderer Wunsch gerechtfertigt, daß

<sup>1)</sup> Von den mitgeteilten Urkunden sind nur ganz wenige nicht lateinisch, sondern italienisch (in venezianischem Dialekte), nämlich p. 184. 396. 397. 409.

<sup>2)</sup> Bei Ortsnamen sind solche altdialektischen Reste nicht zurückzuweisen; s. Verf. neugr. Sprache p. 30, Hatzidakis Einl. p. 10 f. 51. 98. Aus Kreta gehört hierher ἡ Μίλατο und ἡ Βιάννο.

das reiche Material nicht brach liege, sondern zu monographischer Darstellung kretischer Verhältnisse im 14.—15. Jahrhundert ausgenützt werde.

Freiburg i. B.

Albert Thumb.

Α. Γ. Πασπάτης, Πολιοφαία καὶ ἄλωσις τῆς Κωνσταντινουπόλεως ὑπὸ τῶν Ὁ θωμανῶν ἐν ἔτει 1453. Athen, Perri 1890. 255 S. 8°.

Herr Paspati, dem wir schon wertvolle Untersuchungen über die Topographie des alten Konstantinopel, namentlich ein großes Werk über den dortigen Kaiserpalast verdanken, behandelt in dem vorliegenden Buche die Belagerung und Eroberung der Stadt durch die Türken im Jahre 1453. Auch der Wert dieser Arbeit besteht darin, daß der Verf. auf Grund sorgfältiger Lokaluntersuchungen die bei jener Belagerung in Betracht kommenden topographischen Fragen genauer erörtert hat. Im übrigen kann man nicht sagen, dass dieselbe viel Neues enthielte. Dem Verf. haben keine neuen Quellen zu Gebote gestanden, von einer methodischen Kritik diesen Quellen gegenüber ist keine Rede; wenn der Verf. der Darstellung des Kritobulos, welcher in seiner noch bei Lebzeiten Sultan Mohammeds abgefalsten Biographie desselben zwar nicht selbst als Augenzeuge, aber auf Grund der Berichte türkischer und griechischer Augenzeugen jenes Ereignis ausführlich behandelt, besonderes Gewicht beilegt, so ist ihm darin schon Vast vorangegangen, dessen vortreffliche Abhandlung über die Belagerung und Einnahme von Konstantinopel (Revue historique XIII) ihm entgangen zu sein scheint. Was die topographischen Untersuchungen anbetrifft, so giebt der Verf. auf Grund der noch jetzt erhaltenen Reste und der Berichte der Quellen eine genaue Beschreibung der Festungswerke von Konstantinopel, des doppelten von Theodosius II errichteten, von Heraklius und Leo dem Armenier erweiterten Mauergürtels auf der festländischen Seite und des vor demselben befindlichen Grabens, sowie der die Meeresseiten umgebenden Mauer, er weist namentlich nach, wie jener hoch über dem Meeresspiegel gelegene und daher von dem Meere aus nicht zu speisende Graben vermittelst unterirdischer Wasserleitungen gefüllt worden ist, und sucht genau die Lage der verschiedenen in den Quellen genannten Thore zu bestimmen, beziehungsweise dieselben mit den jetzt vorhandenen Thoren zu identifizieren. Er beschreibt dann genauer das vor dem Beginn der Belagerung von dem Sultan an der Westseite des Bosporus errichtete, noch heute erhaltene Kastell (Romeli Hissar), untersucht genauer die Stelle, wo der Seekampf geliefert worden ist, durch welchen die vier während der Belagerung erscheinenden italienischen Schiffe die Einfahrt in den Hafen erzwungen haben (nach seinen Ermittelungen hat derselbe nicht im Bosporus, sondern weiter von den Mauern entfernt in der Propontis stattgefunden), ferner die Lokalität jener Holzbahn, auf welcher ein Teil der türkischen Schiffe zu Lande vom Bosporus aus in das Goldene Horn geschafft wurde. Auch bei der Schilderung der endlichen Erstürmung der Stadt werden die einzelnen Lokalitäten genauer festgestellt, größeres Gewicht als in den bisherigen Darstellungen wird dabei dem Eindringen der Türken durch die Κεομοπόρτα, ein kleines an der Stelle gelegenes Thor, wo die Mauer des Heraklius an die des Theodosius stiefs, beigelegt, durch welches sich diese schon in der Frühe des 29. Mai des Blachernenviertels bemächtigten und welches der

Meinung des Verf. nach schon die Veranlassung zu der Flucht der italienischen Schiffe gegeben hat. Gelegentlich der Schilderung des Schicksales der Stadt nach der Eroberung zählt der Verf. die Kirchen auf, welche in Moscheen verwandelt wurden.

Dem Buche ist ein Plan von Konstantinopel beigegeben. Sonderbarerweise giebt der Verf. nirgends eine Andeutung darüber, was er mit demselben beabsichtigt hat, so wie derselbe vorliegt, muß er als ganz ungenügend erscheinen, da nur ein geringer Teil der in Betracht kommenden Lokalitäten eingetragen ist.

Berlin. F. Hirsch.

Emmanuel Auvray, S. Patris n. et conf. Theodori Studitis praepositi parva Catechesis. Textum Graecum e codicibus multis nunc primum critice descriptum, uti et latinam p. J. Harduini, s. I. interpretationem nondum vulgatam edidit Emm. Auvray in Schola altiorum Studiorum philologico diplomate donatus. Parisiis, apud V. Lecoffre. MDCCCXCI. gr. 8°. CXII—672 p.

A. Tougard, Prolegomena historica dans l'ouvrage ci-dessus, p.

IX-LII, et notae historicae, p. 635-654.

- La Persécution iconoclaste d'après la correspondance de

S. Théodore Studite. gr. 80, 48 p.

1. M. l'abbé Emmanuel Auvray, curé doyen de Motteville, a publié une édition critique depuis longtemps annoncée et attendue de la petite Catéchèse de S. Théodore Studite.

Le titre de petite Catéchèse n'est pas encore complètement expliqué: D'après un biographe (Théodore Daphnopates selon M. C. Thomas) l'abbé de Studion dans la petite catéchèse recommandait la pratique des vertus monastiques et dans la grande, exposait, d'une manière plus générale ou plus spéculative, les règles et les institutions de toute vie religieuse. D'après le moine Michel, autre biographe, les instructions de la petite catéchèse étaient improvisées, celles de la grande étaient écrites à loisir. Pour juger de ces distinctions en toute connaissance de cause, il faudrait lire et comparer entre eux les deux recueils. Or, la grande catéchèse ne nous est point parvenue, au moins dans le titre. Nous en avons peutêtre quelques pièces détachées dans les treize discours réédités par Migne. (Patr. Gr. t. XCIX, 687—902.)

Ce qui nous parait le plus probable et ce que M. Auvray n'a peutêtre pas suffisamment mis en lumière, c'est que le recueil homilétique dela petite catéchèse a une destination toute liturgique, et que le titre même n'est pas de Théodore, mais bien de Naucrace son disciple et son

successeur.

M. Auvray nous initie au secret de son long travail. Il fait l'examen critique de treize manuscrits de Paris, de Venise, de Leipzig, qui ont servi à la constitution de son texte. Plusieurs de ces manuscrits ont une histoire. Tel est le numéro 891 de notre fonds royal, écrit a Constantinople en 1136 de la main du moine Arsène au monastère de S. Jean le Précurseur (primitivement monastère  $\tau \tilde{\eta}_S$  παλαιάς πέτρας, aujourd'hui Bogdan-Seraï; cf. Byz. Zeitschr. I S. 639) sous l'higoumène Maxime et l'empereur Jean

Porphyrogénète. Tel est encore le N° 893, du XIIIe siècle, qui, entre les deux dates 1601 et 1641 a eu pour propriétaires deux métropolitains de Sébaste, père et fils, Séraphin et Marin Tetzantis. Tel est enfin le N° 60 des Naniens de Venise, achevé l'an 1536 dans l'île de Zante, en l'Église du Pantocrator et sous le pontificat de l'archevêque d'Egine, Denys Seguros, depuis canonisé par l'Église grecque.

Il resulte de l'examen de M. Auvray que, parmi les 13 manuscrits, ceux de meilleure marque sont le cod. 1018 du fonds Colbert, du Xº siècle, le 893 du fonds royal dont il est question plus haut et le 348 de la

Bibliothèque Pauline de Leipzig.

A notre avis, ce dernier codex, du XII<sup>c</sup> siècle, méritait le premier rang, sinon pour la pureté du texte au moins pour la richesse des renseignements liturgiques et nous regrettons que M. Auvray ait relégué dans les notes tant de titres et indications festivales et fériales précieuses à l'archéologie byzantine.

Les 136 allocutions du Studite, texte grec et traduction latine remplissent 471 pages in 4°. «La plupart, dit l'Éditeur, sont improvisées ou écrites à la hâte.... La langue est simple, naturelle, sans recherche et sans artifice. Tantôt la pensée se développe dans une phrase alerte, limpide et harmonieuse; tantôt et plus souvent, elle éclate tout-à-coup heureusement exprimée dans un style bref, précis et rapide qui la présente dans toute sa vivacité et ajoute à son énergie».

On ne remarque pas dans les chutes de phrases et d'incises de la petite catéchèse les dispositions rythmiques si fréquentes chez les orateurs byzantins contemporains de Théodore. Ces allocutions n'ont donc pas de

visée oratoire, ce sont les paroles d'un père à ses enfants.

Il existe trois traductions latines de la petite catéchèse: Celle de Livineïus (Anvers, 1602) que l'on trouve dans la patrologie de Migne, t. XCIX; celle de card. Maï, publicé par le P. Cozza en 1888; enfin celle du P. Hardouin, version claire, concise, élégante, qui a attendu deux siècles son éditeur et que M. Auvray vient de nous donner en 1891. Livineïus traduisit la petite catéchèse d'après un manuscrit du Vatican: codice satis fideli sed ab indoctissimo scriba exarato (Migne p. 508) appréciation peu précise et presque contradictoire. La version de Livineïus est jugée sévérement par les Bénédictins et par M. Auvray (p. LXI) et nous reconnaissons qu'elle est fort peu élégante, surtout si on la compare à la belle phrase latine du P. Hardouin. Elle gardera cependant son utilité: elle represente en effet un manuscrit dont M. Auvray n'a pas fait l'examen et qui nous a paru, au premier aspect, se rattacher au manuscrit de Leipzig. Cette circonstance ajoute à la valeur de ce dernier qui se trouvait bien isolé dans le Stemma de la page LXXXIV. En second lieu, Livineïus a eu la bonne pensée de traduire les titres liturgiques des catéchèses: in Sacrum Pascha, . . . post lumina, etc.; et semble avoir été plus au courant que le P. Hardouin de tous les rites sacrés d'Orient.

Les variantes des treize manuscrits sont savamment etudiées par M. Auvray de la page 472 à la page 634. Tout cet apparatus critique me paraît un des bons et excellents travaux de philologie qui ont paru en France depuis plusieurs années et de beaucoup le meilleur sur la littérature

grecque chrétienne.

2. M. l'abbé Tougard s'est fait le collaborateur de M. Auvray. Dans des Prolegomènes, en beau style latin, il raconte les principaux traits de la vie de Théodore (759—826) une des plus pures et des dernières gloires de l'Église grecque avant le schisme de Photius. A la fin de volume, M. Tongard reprend la plume et ses notes historiques et archéologiques, trop courtes peut-être, étant donnée l'importance de la manière, remplissent les vingt dernières pages. Les deux collaborateurs se font vraiment honneur l'un à l'autre.

Au cours de ses études sur le s. abbé de Studion, M. Tongard avait amassé de précieux matériaux sur la persécution iconoclaste: il nous en a donné les resultats dans un article intéressant de la Revue des questions historiques (1er Juillet 1891, p. 80—118) article tiré ensuite à part avec quelques additions.

M. Tougard a dépouillé avec soin toute la correspondance du Studite les 278 lettres publiées d'abord dans les opera varia de Sirmond et que l'on trouve dans la Patrologie de Migne, et les 284 lettres nouvelles qui ont paru en 1871 dans la Nova Patrum Bibliotheca de Maï.

Paris.

Edmond Bouvy, O. S. A.

Kilian Seitz, Die Schule von Gaza. Eine litterargeschichtliche Untersuchung. (Heidelberger Inaugural-Dissertation.) Heidelberg, Karl Winters Universitätsbuchhandlung 1892. 8. 52 S. 1,60 M.

Die Gesamtheit desjenigen Wissens, das man bisher von der Bedeutung der Schule von Gaza, d. h. derjenigen aus Gaza stammenden Rhetoren und Dichter hatte, welche dem 5. und 6. Jahrhundert angehörig, sich eines weit über das Weichbild ihrer Stadt erstreckenden Ruhmes bis in späte Zeiten zu erfreuen hatten, geht im wesentlichen auf Starks treffliches Werk über "Gaza und die philistäische Küste" (Jena 1852) zurück. Schon dieser klagte über die Vernachlässigung jenes blühenden Zweiges des hellenischen Schrifttums und die ungenügende Art und Weise, in welcher besonders Bernhardy sich mit demselben abgefunden. Welche zum Teil bis auf den heutigen Tag gläubig nachgesprochene Unglaublichkeiten auf litteraturgeschichtlichem Gebiete dieser große Geschichtschreiber des griechischen Geistes fertig gebracht hat, davon hat uns erst Krumbacher in seiner Geschichte der byzantinischen Litteratur eine Vorstellung gegeben. Er hat dort auch den Grund aufgedeckt, der, besonders unter dem Einfluss Bernhardys, eine wahrhaft wissenschaftliche Betrachtung jenes späteren Schrifttums bisher fast unmöglich gemacht oder doch, bei dem Ansehn dieses Mannes, dessen Verdienste um die griechische Litteraturgeschichte niemand wird in Abrede stellen wollen, ganz ungemein erschwert hat. Kaum ein anderer Forscher hat so wie Bernhardy unter dem Einfluss und dem beengenden Banne der Hegelschen Entwickelungsgesetze gestanden, und selten hat diese Auffassung so schlimme Früchte gezeitigt, wie in der geschichtlichen Betrachtung der byzantinischen Litteratur. Auch die folgenden Forscher auf diesem Gebiete, wie Nicolai und Christ, sind der Schule von Gaza nicht Obwohl nun der äußere Stand der Forschung, über gerecht geworden. dessen Unzulänglichkeit bereits Stark (a. a. O. S. 634) seufzte, sich seit vierzig Jahren kaum wesentlich geündert hat, insofern, als auch heute noch

die Mehrzahl der Werke jener Männer, des Prokopios, Chorikios, Äneas und Zosimos der Veröffentlichung harren, so ist Seitzs Leistung doch eine recht dankenswerte und im ganzen wohlgelungene. Er hat selbstverständlich alles schon zu Starks Zeit zugängliche und seitdem veröffentlichte Schrifttum bis auf Försters beide, in den Breslauer Vorlesungsverzeichnissen erschienene Einzelausgaben von Werken des Chorikios gewissenhaft verwertet. Die im Eingange seiner Untersuchung (S. 1-9) gegebene Schilderung des Schauplatzes und des eigentümlich regen geistigen Lebens in Gaza im 5. Jahrhundert würde sich noch lebendiger haben gestalten lassen, wenn der Verf. die von M. Haupt zum erstenmale griechisch herausgegebene "Vita Porphyrii episcopi Gazensis" (Berlin 1875) mit der Fülle ihrer wertvollen, zu malerischer Schilderung trefflich verwendbaren Einzelheiten nicht unbeachtet gelassen hätte. Unter Hinweis auf meine Ges. patristischen Untersuchungen S. 208-247 erinnere ich besonders an das damals noch lebendige Gedächtnis an die Einnahme der Stadt durch Alexander den Großen Kap. 13, an die Kap. 64 aufgezählten, in Gaza damals noch vorhandenen Tempel, an die Scheu der Frauen noch nach Jahrzehnten, die mit den kostbaren Marmorplatten des auf Porphyrios' Betreiben niedergebrannten Marnas-Heiligtums gepflasterte Strafse zu betreten, Kap. 76 u. a. Aus dem nun folgenden. über Prokopios, des Kaisers Anastasius (491-518) berühmten Zeitgenossen. seine Schriften und die durch Briefe von ihm bedachten Zeitgenossen handelnden Abschnitt (S. 9-21) verdient hervorgehoben zu werden, in wie überzeugender Weise Seitz den jedenfalls nach Alexandria zu setzenden Dichter des Epos "Hero und Leander", Musüos, mit Prokopios als jüngerem Zeitgenossen zu verknüpfen gewußt hat. Durch P. Wendlands über Prokopios' Kommentar zum Oktateuch in seinen "Neu entdeckten Fragmenten Philos" (Berlin 1891) veröffentlichte wichtige Entdeckungen, über welche Ref. in der Wochenschr. f. klass. Philol. (1891, Nr. 44, Sp. 1207) berichtete, wird in diesem ersten Abschnitt der Darstellung Seitzs wohl einiges geändert bezw. berichtigt werden müssen. Der Chorikios, des Prokopios tüchtigstem Schüler gewidmete Abschnitt (S. 21-23) zeigt, abgesehen von dem Nachweis der Unechtheit zweier von Boissonade herausgegebenen Deklamationen, das stark hervortretende Abhüngigkeitsverhültnis des Chorikios von seinem Meister und Amtsvorgänger Prokopios auf. Daß Chorikios bis in die spätesten byzantinischen Zeiten hoher Achtung sich erfreut und Nachbildung erfahren hat, darauf hat auch Krumbacher (a. a. O. S. 371 ff.) aufmerksam gemacht. Seitz erwähnt (S. 52) außer der im Cod. Coisl. 371 sichtbaren Benutzung von Schriften des Chorikios folgendes: "Doxopater nimmt Bezug auf ihn und zwar, bezeichnender Weise, unmittelbar hinter Demosthenes, wie diese Gazüer auch in den genannten codd. Coisl. (d. i. 371 und 178) sich immer in besserer Gesellschaft befinden." Schon Försters zweites und drittes Heft Choriciana lassen uns hier weiter blicken. Die Rede de Lydis (Heft 2) ist mehrfach benutzt und angeführt von Johannes Georgides (10. Jahrh.) in seinem noch nicht herausgegebenen, im Cod. Marc. 29 überlieferten Florilegium, dessen Lesarten Förster durch H. Schenkl mitgeteilt wurden, und von Makarios Chrysokephalos (14. Jahrh.) in seinem Ροδωνιά (vgl. Krumbacher, a. a. O. S. 289 u. 290). Chorikios' Μιλτιάδης (Heft 3) ist, wie Förster sorgfältig vermerkt, von beiden noch häufiger benutzt und ausgezogen worden, nicht minder auch von dem schon erwähnten Sikelioten des 11. Jahrhunderts

Johannes Doxopatres. Die folgenden Abschnitte behandeln in förderlicher Weise Äneas (S. 23—27), Zosimos (S. 27—30) und Timotheos (S. 30—32), dessen an Kaiser Anastasius gerichtete, um die Abschaffung der lästigen, χουσάργυρος genannten Steuer bittende Τραγφδία, wie Seitz erwähnt, "wenn auch unvollständig, im Kloster des h. Athanasius auf dem Berge Athos erhalten zu sein" scheint. An Timotheos schließst sich endlich der Dichter Johannes von Gaza (S. 32—36). Im Schlußabschnitt (S. 36—52) finden wir gründlich gearbeitete und darum lehrreiche Ausführungen über die Vorbilder der Gazäer, über welche sich bereits 1884 Malchins durch Förster veranlaßte, sehr verdienstliche Kieler Dissertation "De Choricii Gazaei veterum Graecorum scriptorum studiis" verbreitete, ihr Wörterschatz, die ihnen zur Last zu legenden grammatischen Verstöße, ihre Handhabung von Hiatus, Rythmus, Figuren und ihre Kompositionsweise im ganzen.

Wandsbeck.

Johannes Dräseke.

Κωνσταντῖνος  $\Gamma$ . Ζησίον, Σύμμιντα. Athènes, Perris frères, 1892. IV, 101 p. in-8°.

Ce petit livre est en grande partie consacré à l'épigraphie byzantine et néo-grecque. Il contient des inscriptions recueillies en Laconie, toutes celles de Mistra et de Nauplie.

Les inscriptions de Laconie sont de date récente, sauf la dédicace de l'ancienne église de Saint Basile (sur la route de Sparte à Gythion), achevée en 1297 (p. 10), et une intéressante épitaphe chrétienne, du IV° ou du V° siècle, conservée au Musée de Sparte (p. 13). La plus importante de ces inscriptions paraît être un acte d'un métropolitain de Lacédémone confirmant à un monastère les propriétés qu'il tient des évêchés d'Amyclées et de Caryopolis (p. 14). Il est gravé sur une petite colonne brisée en haut et en bas (au Musée de Sparte). M. Zisiou a assez heureusement reconstitué le texte. Il a montré que les métropolitains de Lacédémone n'eurent pas avant l'année 1340 une autorité incontestée sur les évêques d'Amyclées, et qu'ils ne comptent ceux de Caryopolis parmi leurs suffragants que sur les notices modernes.

Parmi les 31 inscriptions de Mistra, pour la plupart aussi assez récentes,

deux groupes méritent d'attirer l'attention.

Le premier comprend les numéros 5, 6, 8, 12, 13 et 14. Ce sont les inscriptions de l'église métropolitaine, Saint Démétrius, citées ou résumées dans le manuscrit d'Ananias, dont Buchon a publié des fragments.¹) Deux (n° 5 et 6) mentionnent la fondation de l'église en 1302 par le métropolitain Nicéphore. Cinq autres (réunies sous les numéros 12, 13 et 14) sont des actes de ce Nicéphore et de quelques-uns de ses successeurs, transcrits sur les colonnes. Dans ces actes les métropolitains énumèrent les propriétés de l'église; ils rappellent que, d'après les instructions soit du Saint Synode, soit de l'Empereur, ils lui ont fait restituer ses domaines usurpés et déclarent que tout usurpateur encourra l'anathème des 318 Pères

<sup>1)</sup> Recherches historiques sur la Principauté Française de Morée, tome I, p. LVI et Annexe A. Ce manuscrit est de 1755. Une des inscriptions publiées par M. Zisiou mentionne le métropolitain Ananias en 1754. M. Zisiou donne sa biographie (p. 20).

de Nicée et le leur. Ces textes sont datés. Il est regrettable que M. Zisiou n'en ait bien pas fait un commentaire approfondi et n'ait pas essayé de montrer ce qu'ils nous apprennent de la propriété ecclésiastique au XIIIe siècle. Il s'est contenté d'établir d'après eux la chronologie des métropolitains à cette époque. Il réfute l'erreur de Buchon, qui considère Nicéphore comme le premier successeur de l'archevêque latin Haymon. Ce Nicéphore, connu d'ailleurs par Pachymère, est nommé par les inscriptions en 1302 et 1312. Un Grégoire assista au Synode de Constantinople en 1324. Luc fut promu en 1329. Nil siégeait en 1339 et 1340. Quant à Matthieu, mentionné comme κτήτωο, sans date (n° 8), il est visiblement postérieur à Nicéphore: mais il n'est pas prouvé, comme l'affirme Buchon, qu'il fut son successeur innmédiat.

Le groupe le plus important est celui d'un couvent consacré à la Théotocos du Vrontochion.1) Sur les murs d'une petite salle, à droite du narthex de l'église, sont représentées et reproduites une bulle de Michel Paléologue et trois de son fils Andronic l'Ancien. La bulle de Michel est la charte constitutive du monastère. Elle énumère ses propriétés et ses franchises; elle établit qu'il est monastère impérial, et sera placé sous le patronage du Patriarche (ἔξει ἐπιστασίαν πατριαρχικήν); que l'higoumène est inamovible, que son successeur sera élu par le suffrage de tous les moines et viendra à Constantinople recevoir du Patriarche την σφραγίδα της ήγουμενίας et de l'Empereur le δικανίκιον.2) La date du document n'a pu être lue en entier. Quant à Andronic, il confirme et reproduit en 1319 la bulle de son père. En 1320 et 1321, il garantit de nouvelles acquisitions.

La bulle de Michel et la première d'Andronic sont les plus longues (53 et 56 lignes). Elles sont assez effacées. M. Zisiou les a complétées assez heureusement l'une par l'autre. Il aurait pu, en s'aidant des Acta et Diplomata, pousser plus loin la restitution et éclaireir notamment les considérations morales et théologiques par lesquelles débute la bulle de Michel. Les deux autres sont plus courtes (35 et 48 lignes), et mieux conservées. Le texte en est à peu près établi.

M. Zisiou a tiré bon parti de ces documents. Il a compris que l'higoumène Pachôme était l'auxiliaire des empereurs contre les Latins, et releve très finement les passages qui louent son dévouement à l'intérêt public. C'est pour récompenser et encourager ce dévouement que le neveu d'Andronic. chef des forces péloponnésiennes, cédait au monastère de grands domaines sur les territoires conquis, et que l'empereur lui-même lui en promettait d'autres sur ceux que l'ennemi occupait encore. Pour la même raison sans doute, Andronic avait attaché au monastère la dignité de "grand protosyncelle du Péloponnèse".3)

<sup>1)</sup> Connu d'ailleurs par un acte patriarcal de 1366 (Miklosich et Müller,

Acta et Diplomata, t. l, nº CCXXIII).
2) Codinus (de officiis, ch. XX; Bonn., p. 105, l. 13) nous fait connaître ces règles de l'investiture.

<sup>3)</sup> Michel appelle Pachôme "archimandrite et protosyncelle"; Andronic, "grand protosyncelle du Péloponnèse". L'acte patriarcal de 1366 dit que le monastère, à l'époque du Patriarche Athanase, "προεβιβάσθη . . . εἰς τὴν τοῦ ἀρχιμανδρίτου καὶ μεγάλου πρωτοσυγκέλλου τιμήν". Athanase a siégé de 1290 à 1293 et de 1302 à 1312. M. Zisiou admet que les mots τῆς Πελοποννήσου doivent être suppléés dans l'acte patriarcal. Il auraît dû rechercher si à cette très haute distinction était attachée une autorité spéciale sur les autres monastères du Péloponnèse,

Au début de sa première bulle, Andronic affirme qu'il a toujours eu "pendant toute sa vie" les mêmes idées, les mêmes desseins que son père. De telles déclarations ne sauraient prouver, comme paraît le croire M. Zisiou, que trente-six ans plus tôt, à la mort de son père, Andronic n'ait pas désavoué la politique religieuse à laquelle il avait été associé. Elles indiqueraient tout au plus qu'il le fit réellement par nécessité, ainsi que l'explique Pachymère 1); et permettent de rejeter le témoignage de Grégoras 2), d'après lequel il aurait alors cessé de feindre et révélé ses véritables sentiments.

M. Zisiou a pris soin d'identifier les localités mentionnées. Mais il ne dit rien sur l'importance du domaine et le mode d'exploitation. Il ne commente pas les passages des deux premières bulles qui fixent le régime du monastère et ses relations avec le Patriarcat et le Gouvernement. Ces lacunes sont facheuses.

Les inscriptions de Nauplie sont récentes. Un grand nombre, en latin, datent de l'occupation vénitienne en 1686. Une seule, déjà publiée"), remonte au XIIº siècle. Elle se trouve au monastère appelé  $H^a$  Moni, situé à 3 kil. au N-O de Nauplie, sur la route de Ligourio, près du village d'Aria. Elle fait allusion à la fondation de ce monastère par l'évêque d'Argos Léon, pour une communauté de femmes. On sait par des diplômes que cette communauté fut ensuite transférée plus loin de la mer en une localité appelée  $Bov\xi\tilde{\eta}$ . M. Zisiou croit pouvoir identifier le couvent de Vouzi avec le monastère actuel de Mervaca.

Le livre de M. Zisiou se termine par deux petites dissertations. L'une établit la chronologie de l'occupation d'Athènes par Morosini et prouve que le document publié par M. Lambakis dans le tome II des Μνημεῖα τῆς Ἱστορίας τῶν ᾿Αθηναίων de M. Cambouroglou (p. 182) contient des inexactitudes. Par l'autre, déjà insérée dans ce même recueil (T. II, p. 8), il montre, au moyen de quelques phrases écrites à la main sur un Μηναῖον de 1548, que, vers cette époque, l'église de Capnicaréa n'était ainsi désignée que par les gens instruits: le peuple l'appelait Καμηνάρεα ου Καμονκάρεα. Μ. Zisiou croit que le nom populaire est le véritable et dérive, ainsi que l'a supposé M. Cambouroglou, du "καμονκᾶς", voile avec lequel la Vierge était souvent représentée.

Tels sont les documents ou les idées que nous fournit ce petit volume de Mélanges. M. Zisiou s'est montré dans l'ensemble bon épigraphiste, mais il a eu le tort de ne pas donner de reproductions photographiques, même de fac-similes.<sup>4</sup>) Son commentaire est assez précis, souvent juste et pénétrant. Il présente, il est vrai, des lacunes, mais il faut le féliciter d'avoir évité les digressions.

Athènes. G. Millet.

<sup>1)</sup> De Andronico Palaeologo, lib. I, cap. 2.

Historiae Byzantinae, VI. 1. 2.
 Par M. Zisiou lui-même. Cf. Δελτίον τῆς Ἱστορικῆς καὶ Ἐθνολογικῆς Εταιρίας τῆς Ἑλλάδος, tome I, fase. 3, p. 522.

<sup>4)</sup> Je me propose de publier prochainement les bulles de Mistra avec des reproductions photographiques, et de les étudier.

# III. Abteilung.

## Bibliographische Notizen und kleinere Mitteilungen.

Die bibliographischen Notizen werden von Ed. Kurtz in Riga (E. K.), Carl Weyman in München (C. W.), Mich. Speranskij in Moskau (M. S.) und dem Herausgeber (K. K.) bearbeitet. Herr Speranskij wird folgende vier periodische Publikationen regelmäßig für unsere Zwecke exzerpieren: 1. Christliche Lektüre (Christianskoje čtenije; in zweimonatlichen Heften von der St. Petersburger theol. Akademie herausgegeben). 2. Arbeiten der theol. Akademie zu Kiev (Trudy Kievskoj duchovnoj akademii; zwölf Hefte jährlich). 3. Der orthodoxe Gesellschafter Pravoslaturi sobesödnik; von der Kazaner theol. Akademie herausgegeben; zwölf Hefte jährlich). 4. Der theol. Bote (Bogoslovskij vöstnik; von der Moskauer theol. Akademie herausgegeben; ersetzt seit 1892 die "Werke der hl. Väter" und die "Beilagen" zu denseiden. Zur Erreichung möglichster Vollständigkeit werden die HH. Verfasser höflichst ersucht, ihre auf Byzanz bezüglichen Schriften, seien sie nun selbständig oder in Zeitschriften erschienen, an die Redaktion gelangen zu lassen. Auf mieden der Infragen bemerken wir, daß die Artikel innerhalb der einzelnen Abschnitte der Bibliographie hier wie in den früheren Heften, soweit es möglich ist, nach der Chronologie des betreffenden Gegenstandes aufgeführt sind.

#### 1. Litteratur.

Eudociae Augustae carminum reliquiae editae ab Arthuro Ludwich. Index lect. für das Sommersemester 1893. 53 S. 40. Von der litterarischen Thätigkeit der schönen und geistreichen Philosophentochter Athenais, deren an merkwürdigen Wechselfällen reiches Leben durch die phantasievolle Schilderung von Gregorovius zu fast unverdienter Berühmtheit gelangt ist. konnte man sich vor kurzem aus den unkritischen und zerstreuten Einzeldrucken keine genügende Vorstellung bilden. Ludwich hat nun im Zusammenhange mit seinen umfassenden Studien auf dem Gebiete des spätgriechischen Epos alle Nachrichten und Überreste, die von der nach ihrer Vermählung mit Theodosios II Eudokia genannten Athenerin auf uns gekommen sind, sorgfältig zusammengetragen und durch Neuvergleichung der Hss eine kritische Grundlage geschaffen. Es sind im ganzen sechs durchaus in Hexametern abgefaßte Werke, von denen wir Kenntnis haben: 1. Ein von dem Kirchenhistoriker Sokrates erwähnter Panegyrikus auf den i. J. 422 erfochtenen Sieg Theodosius' II über die Perser. 2. Ein (wohl sicher ebenfalls hexametrisches) Enkomion auf Antiochia, das wahrscheinlich ein Homercento war. 3. Eine Paraphrase des Oktateuch, die Photios noch las, Johannes Tzetzes aber vergeblich zu erlangen suchte. 4. Eine Paraphrase der Prophetien des Zacharias und Daniel, über die uns Photios und Tzetzes berichten. 5. Eine aus drei Gesängen bestehende Dichtung auf den heiligen Cyprianus, von der Photios den Inhalt Sehr beträchtliche Stücke des Werkes selbst sind von Bandini aus einem Codex Laurentianus hervorgezogen worden und der größte Teil derselben wird nun von Ludwich auf Grund einer wiederholten Kollation der Hs mit zahlreichen Verbesserungen neu ediert. 6. Die Homercentonen, das Werk, durch welches der Name der Eudokia vor allem litterarisch bekannt geworden ist, obschon ihr Anteil an demselben nur ein müßiger ist; denn es wird ganz authentisch überliefert, dass der wahre Begründer und Autor der Centonen ein gewisser Bischof Patrikios war, dessen Arbeit dann von Eudokia und anderen wie einem Philosophen Optimos und Kosmas von Jerusalem, die der berühmte Codex Mutinensis (jetzt Paris. suppl. gr. 388) ausdrücklich nennt, fortgeführt und ergänzt wurde. Von den Centonen giebt L. größere Proben nebst den Überschriften aller Kapitel. Es wäre nun zu wünschen, dass nach dieser müchtigen Vorarbeit die sämtlichen Werke und Fragmente der Eudokia in einer bequemen Gesamtausgabe. etwa in einem Bändchen der Bibliotheca Teubneriana, zugänglich gemacht würden. Diese wohl bezeugten und in vielfacher Hinsicht wichtigen Sachen würden gewiß mit mehr Dankbarkeit aufgenommen als der unselige Band. welcher den Namen einer Amts- und Namensgenossin unserer Dichterin mit so wenig Recht an der Spitze trägt. Vgl. die Besprechung von J. Dräseke. Wochenschr. f. klass. Philol. 1893 N. 13 f.

Chronica minora collegit et emendavit Carolus Frick. Vol. I. Accedunt Hippolyti Romani praeter canonem paschalem fragmenta chronologica. Leipzig, Bibl. Teubner. 1893. CCXXVI, 637 S. Wird besprochen werden. K. K.

J. Haury, Procopiana. Gymnasialprogr. München 1893. 43 S. 8°. Wird besprochen werden. K. K.

V. Semenov, Sprüche des Hesychios und Barnabas. Denkmäler des alten Schrifttums No. 92. 1892 (russ.). S. veröffentlicht aus derselben Petersburger Pergamenthandschrift des 14.—15. Jahrh., aus welcher er schon früher die Menandersprüche ediert hatte (s. Byz. Z. I 619), eine altslavische Bearbeitung der Spruchsammlungen des Presbyters Hesychios von Jerusalem und des Barnabas mit dem Beinamen ἀνόμοιος (nepodobnyj). Im Apparate werden Varianten aus zwei anderen Hss mitgeteilt. Anhangsweise folgt eine zweite selbständige Redaktion der Sammlung des Hesychios aus einem slavischen Sbornik des Jahres 1076. Der Herausgeber würde sich den Dank vieler Fachgenossen erwerben, wenn er dem slavischen Texte stets sofort eine lateinische oder griechische Übersetzung beifügte. K. K.

A. Michailov, Zur Frage über die griechisch-byzantinischen und slavischen Sammlungen von Gnomen (russ.). Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 285, Januarheft S. 15—59. Der Verf. beschäftigt sich zunächst eingehend mit dem Gnomologium (Κεφάλαια θεολογικὰ ἤτοι ἐπλογαί) des Maximos, in dem er C. Wachsmuth gegenüber (wie es scheint, mit guten Gründen) doch wieder den bekannten Konfessor des 7. Jahrh. sehen will. Er berichtet über eine lange Reihe von Hss dieser Sammlung (3 in Paris, 4 in der Vaticana, 5 Barberini, 4 in Florenz, 3 in Venedig, 3 in Wien, im

ganzen 22 an der Zahl) aus eigener Anschauung und versucht an zwei Kapiteln (Kap. 4: περί ἀνδρείας και Ισγύος und Kap. 6: περί φίλων και φιλαδελφίας), deren griechischen Text er nach dem Coislinianus 371 aus dem 10. Jahrh., der ältesten und vollständigsten Abschrift, abdruckt, auf Grund des von ihm gesammelten handschriftlichen Materials eine Klassifizierung der einzelnen Hss aufzustellen. Das Resultat seiner Untersuchung ist, daß für das Florilegium des Maximos zwei Hauptklassen von Hss zu unterscheiden sind. Die eine Überlieferung, die zumeist die ältesten Hss umfalst und am besten durch den Coislin. 371 vertreten ist, hat den ursprünglichen Text des Denkmals am treuesten bewahrt und auch die Reihenfolge der Sprüche nur sehr selten verändert; doch kommen, besonders in den jüngeren Abschriften dieser Klasse, je nach den Hss wechselnde Verkürzungen vor. Die Hss der zweiten Klasse, geringer an Zahl und von jüngerem Alter, zeigen unter sich größere Abweichungen und bieten besonders viel Erweiterungen, namentlich Aussprüche des Photios. Diese Überlieferung ist also frühestens am Ende des 9. Jahrh., aber nicht später als im 13. Jahrh., aus dem wir bereits Hss dieser Klasse besitzen, entstanden. Diese zweite Klasse spaltet sich dann wieder in zwei Familien. von denen die erste sich durch eine starke, wahrscheinlich unabsichtlich entstandene Umstellung der Kapitel an einer bestimmten Stelle kennzeichnet. - Sodann geht der Verf. auf die slavische Übersetzung der Spruchsammlung (Biene) des Maximos über; dieselbe ist nicht, wie frühere Forscher annahmen, als eine selbständige, eklektische Überarbeitung des Maximos anzusehen, sondern geht genau auf ein Exemplar aus der ersten Familie der zweiten Hauptklasse des griechischen Forilegiums zurück und ist also nicht früher als im 13. oder 14. Jahrh. angefertigt.

Leo Sternbach, Analecta Photiana. Dissert classis philol. acad. litt. Cracoviensis t. 20 (1893) 83—124. Der Verf. erweist zwischen der von ihm als Anhang seiner "Curae Menandreae" edierten Sentenzensammlung (s. Byz. Z. I 619f.) und einem Briefe des Photios zahlreiche Übereinstimmungen und schließt daraus, daß dem Photios auch die Sentenzensammlung gehöre. Des weiteren verwertet er die von Kaiser Basilios I an seinen Sohn Leo gerichteten Unterweisungen, die er ohne Reserve (worauf sich stützend?) ebenfalls dem Photios zuteilt, für die Textkritik der zwei Reden des Isokrates bezw. Pseudo-Isokrates  $\Pi_0 \delta_S \Lambda_{\mu\nu}$   $\Lambda_0 \lambda_0 \lambda_0$  die dem Byzantiner als Hauptquelle dienten.

Albert Martin, I. Un manuscrit de l'abrégé de chronologie de Nicéphore. II. Les stiques des Acta Thomae. Mélanges G. B. de Rossi (suppl. aux mélanges d'archéologie et d'histoire publiés par l'école française de Rome, t. XII) Paris, E. Thorin — Rome, Spithöver 1892, S. 201—205. Der Verf. lenkt die Aufmerksamkeit auf eine längst bekannte, aber noch nicht ausgebeutete Hs des Χουνογομανον σύντομον des Nikephoros P., den Cod. Matrit. N—121 (so bei Iriarte; jetzt: N—120), der von Iriarte ins XIII. Jahrh. gesetzt wird, nach Martin aber zweifellos dem XI. angehört und somit an Alter den ältesten der übrigen Hss des Werkchens, dem Paris. 1711 (s. XI) und dem Coisl. 133 (nach Omont s. XI, nach De Boor s. XII—XIII) zum wenigsten gleichkommt. Der Verf. hatte nicht die Gelegenheit, den Wert des Codex durch eine Vergleichung

des näheren zu bestimmen, notiert jedoch eine sehr bemerkenswerte Variante: Der Matrit, hat nämlich bei der Angabe der Bibelzeilen AT statt des offenbar falschen AT der übrigen Hss (ed. de Boor S. 132). - In der zweiten Notiz konstatiert Martin, dass der von M. Bonnet herausgegebene vollständige Text der Thomasakten (Leipzig, H. Mendelssohn 1883) eine weit größere Zeilenzahl aufweist, als sie von Nikephoros P. (ed. de Boor S. 135: Περίοδος Θωμά στίχων ΑΧ, womit auch der Cod. Matrit. (s. o.) übereinstimmt) angegeben wird, und dass also diese Angabe sich nicht auf den vollständigen Text beziehen kann. Da nun die Zeilenberechnung für den von Thilo und Tischendorf edierten kürzeren Text eine Zahl (1514) ergiebt, die der von Nikephoros notierten (1700) ziemlich nahe kommt, so scheint es, das zur Zeit des Nikephoros oder, wenn man selbständige Korrekturen der Schreiber annehmen will, im 11. Jahrh. vor allem die kürzere Redaktion verbreitet war. Diese Beobachtung regt den Verf. schliefslich zu der Frage an, ob nicht doch der kürzere Text das Originalwerk darstellt.

K. Σ. Κόντος, Φιλολογικά σύμμικτα. Κ΄. Καθωμιλημένον — καθομιλούμενον. 'Αθηνᾶ V (1893) 172—175. Der Verf. schreibt in des Eustathios Werk "Über die Eroberung von Thessalonike" (Eustathii opusc. ed. Tafel) S. 294, 58: καθωμιλημένον statt des überlieferten καθομιλούμενον und stützt diese Emendation durch eine lange Reihe von Stellen aus den Scholien des Eustathios zu Homer und Dionysios Periegetes. Κ. Κ.

Ern. Passamonti, Dell'  $A\pi\delta\delta\eta\mu\sigma_S$  gilla di Teodoro Prodromo. Rendiconti della R. Accademia dei Lincei, classe di scienze morali, storiche e filologiche, Serie quinta, vol. I (1892) 361-370. Dem Verf. ist es gelungen, in der ausführlichen Erörterung über Wesen und Vorteil der Freundschaft und über die schlimmen Folgen von Streit und Feindschaft, welche den Kernpunkt des im Titel genannten jambischen Gedichtes bildet, deutliche Anklänge an das System des Empedokles nachzuweisen. Ohne auf die Frage, aus welchen speziellen Quellen Prodromos seine Weisheit geschöpft hat, nüher einzugehen, erklärt und charakterisiert er das von diesem Standpunkte aus noch nicht beachtete Werkchen als einen späten Versuch, empedokleische Gedanken ins Christliche zu übertragen. Die zum Schluß (S. 368) losgeschossene Vermutung, daß Prodromos das Gedicht als Mönch verfaßt habe, müßte doch mit ganz anderen Mitteln gestützt werden als mit dem Hinweis auf den theologisierenden Inhalt des kleinen Poëms.

D. G. Kampuroglus hat, wie eine Notiz in der Άθηνᾶ IV (1892) 644 berichtet, in einem Menaeon des 14. Jahrh. eine noch unedierte metrische Schilderung (Ekphrase) der Kirche des von der Kaiserin Irene, der Gemahlin des Johannes Komnenos, gestifteten Pantokratorklosters aufgefunden.

K. K.

Eustathii Macrembolitae quae fcruntur aenigmata edidit Max. Treu. Progr. des k. Friedrichsgymn. zu Breslau 1893. 47 S. 8°. Wird besprochen werden. K. K.

E. Legrand, Canon à la louange du patriarche Euthyme II par Marc Eugénicos. Revue des études grecques 5 (1892) 420—426. Von Markos Eugenikos, dem bekannten Wortführer der griechischen Opposition gegen die Kirchenvereinigung, ist in dem von seinem Bruder

Johannes Eugenikos im Jahre 1439 eigenhündig geschriebenen Codex Paris. 2075 ein Kanon auf den Patriarchen Euthymios II erhalten, den er in seiner Jugend verfaste, als er noch Manuel hiefs und δήτωο τῶν rozgolov war. Das Werkehen bietet einiges Neue zur Biographie des Patriarchen, von dem bisher nur durch eine kurze Notiz bei Phrantzes bekannt war, daß er i. J. 1406 starb. L. veröffentlicht nun nach einigen nützlichen Vorbemerkungen, in welchen er u. a. die irrigen Angaben Gedeons (Πατοιαογικοί πίνακες S. 463) über Euthymios II berichtigt, das ganze Gedicht - leider ohne den Versuch zu machen den metrischen Bau des in der Hs nach der üblichen Weise fortlaufend geschriebenen Textes zu ergründen oder auch nur anzudeuten, dass es sich hier um Poesie handelt. Ich habe in meiner Gesch. d. byz. Litt. S. 331 in einer allgemeinen Erklärung und S. 403 in der Anmerkung zu § 218 mit spezieller Rücksicht auf eine frühere Ausgabe Legrands so deutlich als möglich darauf hingewiesen, dass die byzantinischen Hymnen und Kanones durch Pitra, Christ, W. Meyer, Bouvy u. a. unwiderleglich als kunstvolle, nach bestimmten Regeln gebaute Gedichte erwiesen worden sind, und die Entschuldigung, welche frühere Herausgeber z. B. Tafel hatten, wenn sie Kanones als pure Prosa abdruckten, kann heute niemand mehr für sich in Anspruch nehmen. Bei meinen freundschaftlichen Beziehungen zu Legrand, der mir in Paris stets mit größter Liebenswürdigkeit entgegenkam, thut es mir sehr leid, diese Verletzung der Pflichten eines philologischen Herausgebers nicht verschweigen zu dürfen. Plato amicus, magis amica veritas!

G. Vitelli, I manoscritti di Palefato. Studi italiani di filologia classica I (1893) 241-383. In dieser ausgezeichneten und reichhaltigen Untersuchung, durch welche in das beängstigende Chaos der Hss des Paläphatos Heol conforme endlich Ordnung gebracht und die Kritik des Werkes auf eine feste Grundlage gestellt worden ist, interessieren unsere Leser die Notizen über den Kirchendichter Nikolaos Malaxos aus dem 16. Jahrh. (S. 246) und der anonyme Brief Heol Basiles, den V. aus dem Cod. Laur. Conv. Soppr. 84, s. XIV, hervorgezogen hat (S. 379-383). Das Schriftstück, welches durch zwei neue Fragmente des Euripides und durch Benützung von Pseudo-Plutarchs Conviv. Sept. Sap. erhöhte Bedeutung gewinnt, steht in der Hs am Schlusse mehrerer Reden des Isokrates. Über die enge Verbindung byzantinischer Fürstenspiegel mit diesem Autor s. die obige Notiz (S. 341) über Sternbachs "Analecta Photiana". Für das Thema sind außerdem zu vergleichen der von A. Mai, Script. vet. nova coll. II, edierte Anonymus "De politica sapientia", des Agapetos Parinese an Justinian, des Nikephoros Blemmides Bagi-K. K. λικός ανδοιάς π. α.

Alb. Ehrhard, Das griechische Kloster Mar-Saba in Palästina. Seine Geschichte und seine litterarischen Denkmäler. Röm. Quartalschrift 7 (1893) 32—79. Das etwa drei Stunden südöstlich von Jerusalem nach dem toten Meer hin gelegene ehrwürdige Kloster des hl. Sabas, neben dem Kreuzkloster das einzige in Palästina, welches alle Stürme der Zeiten überlebt hat, ist mit der griechischen Kirchen- und Litteraturgeschichte so mannigfach verknüpft, daß die Erforschung seiner Vergangenheit weit über die Interessen einer Lokalgeschichte hinausreicht. Die äußeren Geschicke des Klosters lassen sich an der Hand von Legenden, Pilgerberichten u. s. w.

durch das ganze Mittelalter hindurch verfolgen und mit ihnen steht im engsten Zusammenhang die Entwickelung des geistigen Lebens der Klostergemeinde, von dem der Verf. eine höchst lehrreiche Skizze entwirft. Von besonderer Wichtigkeit ist hierfür das in vielen Hss und mehrfachen Redaktionen überlieferte Typikon des hl. Sabas, dessen Ursprung und Geschichte allerdings noch nicht klar gestellt ist. Unter den Beiträgen, welche E. zur Geschichte der Bibliothek des Klosters giebt, verdienen vor allem Dank die Liste der ältesten in Jerusalem befindlichen Hss und das Verzeichnis der nachweislich aus dem Sabaskloster stammenden jetzt in verschiedenen europäischen Bibliotheken zerstreuten Hss. Zwei der Studie beigegebene Tafeln enthalten Facsimiles von 7 Jerusalemer Hss, darunter eine schöne Miniatur des aus dem Gethsemanekloster stammenden Cod. Vatic. gr. 2137, welche dem Gregor von Nazianz huldigende Mönche darstellt.

A. Dmitrijevskij, Eine bibliographische Notiz. Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1891 Juni S. 334—352. Ein Referat über Sakkelions Werke: 1) Διήγησις ἀποιβής ὅπως ἐβαπτίσθη τὸ τῶν Ῥωμαίων ἔθνος (Athen 1891) und 2) Τοῦ μαπαρίου Νιπηφόρου τοῦ Θεοτόπη ποιήματα ἱερὰ ἀνέπδοτα (Athen 1890).

Μ. S.

Th. E., 'Ιεροσολυμιτική βιβλιοθήκη... ὑπὸ 'Α. Παπαδοπούλου Κεραμέως (Petersburg 1891). Christl. Lektüre 1892 Novbr.-Dezbr. S. 678—684. Eine Rezension; besondere Aufmerksamkeit richtet der Verf. auf die Hs Nr. 2 des Katalogs (Bibeltext aus dem 9. Jahrh.) und ihr Verhältnis zur slavischen Übersetzung.

J. Korsunskij, Ἱεροσολυμιτική βιβλιοθήκη... ὁπὸ ᾿Α. Παπαδοπούλου Κεραμέως (Petersburg 1891). — Ἦνάλεκτα εεροσολυμιτικής σταχυολογίας... ὑπὸ Παπαδ. Κεραμέως (Petersburg 1891). Theolog. Bote 1892 Juni S. 107 ff. Aufzählung der wichtigsten Hss des Katalogs und der bedeutendsten Texte der Ἰνάλεκτα. M. S.

H. Omont, Note sur un portrait de Jean de Sainte-Maure conservé à la bibliothèque Ambroisienne de Milan. Revue des études grecques 5 (1892) 427—430. Im Handschriftensaale der Ambrosiana befindet sich unter anderen lebensgroßen Brustbildern von Persönlichkeiten des 16. und 17. Jahrh. auch das des bekannten griechischen Kopisten Johannes von Santa-Maura, das der Beischrift zufolge im J. 1613 im 75. Jahre seines Lebens ausgeführt wurde. Außer einigen Notizen über dieses Bild, das eine Lichtdrucktafel veranschaulicht, giebt O. einige Nachträge zu der von ihm früher (Rev. des ét. gr. 1888, 177—191) veröffentlichten Liste von Hss, welche der fleißige Grieche kopiert hat.

K. K.

J. Sozonovič, Bürgers Lenore und ihr verwandte Stoffe in der europäischen und russischen Volkspoesie. Warschau 1893. VII; 251 S. 8°. (russ.) Wird in der Byz. Zeitschr. besprochen werden. Über die Beziehungen des Lenorenstoffes zum byzantinischen Nationalepos Digenis Akritas s. zunächst meine Gesch. d. byz. Litt. S. 417. K. K.

### 2. Sprache, Metrik und Musik.

V. V. Bolotov, Parabolanen? Christl. Lektüre 1892, Juli-August S. 18—37. Auf Grund von Krülls Artikel "Parabolani" (in Krauss' Real-Encykl. der Christl. Altert. ed. 1886) und Bingham, Origines sive anti-

quitates ecclesiae . . . (Halae 1721) stellt der Verf. die Form "parabalani" (οι παραβαλανεῖς) fest, womit eine Gesellschaft für Krankenpflege bezeichnet wurde. M. S.

1. Γο. Καμπούρογλους, Πόθεν τὸ ὄνομα τοῦ Δαφνίου. Έστία vom 31. Jan. 1893 S. 65-67. Die jüngsten Ausgrabungen bei dem der Gottesmutter geweihten Kloster Daphni an der athenischen ξερὰ δδός und die Restauration der dort erhaltenen byzantinischen Mosaikbilder haben auf dieses ehrwürdige Denkmal eine erhöhte Aufmerksamkeit gelenkt. K. nimmt davon Veranlassung zu einer gehaltreichen Studie über den Namen des Klosters, dessen Gründung von der Volkssage merkwürdigerweise der schönen Margarona, der Heldin des bekannten provenzalischen Romans, (s. meine Gesch. d. byz. Litt. S. 452 f.) zugeschrieben wird. Man erklärte Δασνί früher bald aus den an der heiligen Straße gepflanzten Lorbeerbäumen (δάφναι), bald aus der fränkischen Bezeichnung Abbaye de Delphine (Delphino, Dulphino u. s. w.), bald endlich aus einem angeblichen Heiligtum des Lorbeergottes Apollo; im letzteren Falle wäre aber, wie K. richtig bemerkt, zu erwarten, dass die Klosterkirche dem christlichen Erbfolger des Apollo, dem Propheten Elias, geweiht wäre. Indem sich der Verf. auf einen von Fr. Lenormant in der Revue Archéol. 1872 veröffentlichten Aufsatz über das Kloster Daphni unter der Frankenherrschaft bezieht, stellt er zunächst fest, dass die authentische frünkische Bezeichnung nicht, wie man gesagt hat, Dafnae Abbatia, sondern A. de Dalfinet, Delphini, Dalphini u. s. w. Das Kloster kann aber nicht nach diesen fränkischen Worten benannt sein, da es, wie K. namentlich aus einer alten Bleibulle schliefst. wenigstens in das 9. oder 10. Jahrhundert zurückreicht. Damit fällt auch die Annahme von T. Nerutsos, Basilios II habe bei seinem Aufenthalte in Athen das Kloster gestiftet. Auf der erwähnten Bleibulle nun heifst das Kloster Δαφνίον (CΦΡΑΓΙΟ ΠΡΟΕΔΡΟΥ ΠΑΥΛΟΥ ΠΟΙΜΝΗΟ ΔΑΦΝΙΟΥ), was dem heutigen Δαφνί völlig entspricht. Diese Benennung ist nach der sehr einleuchtenden Darlegung des Verf. aus Byzanz übertragen d. h. das Kloster wurde so benannt zu Ehren der bekannten Παναγία τῆς Δάφνης in Konstantinopel, deren Name allerdings seinerseits mit einer Apollosäule zusammenzuhängen scheint. Die fränkische Benennung beruht also wohl auf volksetymologischer Umbildung. Ich kann zum Schlufs die Bemerkung nicht unterdrücken, dass es endlich Zeit wäre, bei der Berufung auf byzantinische Quellen es mit den Verwandtschaftsverhältnissen etwas genauer zu nehmen. Der Verf. zitiert aus Glykas die Stelle über den Besuch des Basilios Bulgaroktonos in Athen und fügt hinzu: "Dasselbe wiederholen Zonaras und Kedrenos" (eigentlich Skylitzes!). Das Verhältnis ist doch gerade umgekehrt!

C. Salemann, Noch einmal die seldschukischen Verse. Bulletin de l'académie impériale des sciences de St.-Pétersbourg 34 (1892) 293—365. Der Rababnama des Sultans Valad, ein persisches Lehrgedicht, welches durch das in ihm überlieferte älteste Denkmal der seldschukischen Sprache in der türkischen Philologie berühmt geworden ist, ist auch für unsere Studien von Bedeutung. Er enthält nämlich in arabischer Schrift eine Reihe von vulgärgriechischen Versen, die schon von v. Hammer nach einer Wiener Hs veröffentlicht, aber, soweit ich sehe, von keinem Gräcisten beachtet worden sind. Salemann hat nun diesen merkwürdigen griechischen Text nach einer Buda-

nester Hs, welche zwei Verse mehr enthält als die Wiener, neu ediert und mit Hilfe von Prof. G. Destunis und Kand. Pelagidis kritisch etwas weiter gefördert. als es v. Hammer gelungen war (S. 359-365). S. erblickt in den Versen eine Probe des griechischen Dialektes von Ikonium aus der Grenzscheide des 13. und 14. Jahrhunderts und spricht zum Schluß den sehr berechtigten Wunsch aus, daß etwaige Varianten aus den übrigen Hss des Rababnama bekannt gemacht werden, vorausgesetzt, daß auch sie das griechische Einschiebsel enthalten, was sich aus den kurzen Beschreibungen der Kataloge nicht erkennen läßt. Eine neue Ausgabe der Verse auf Grund aller erreichbaren Hss, zu der sich ein tüchtiger Kenner der mittelgriechischen Vulgärsprache mit einem erfahrenen Orientalisten verbinden müßte, wäre allerdings das nächste Bedürfnis; denn auch der von S. hergestellte Text ist noch arg verdorben und lückenhaft. Doch läßt sich der Bau der Verse, wie auch der allgemeine Sinn und der Sprachcharakter schon mit Sicherheit erkennen: Es sind 22 Doppelverse, von welchen jeder aus zwei durch Assonanz verbundenen elfsilbigen Versen besteht. Inhalt bilden mystische Sentenzen über das Verhältnis der Seele zu Gott. Die Sprache ist vulgärgriechisch, ohne daß sich, wenigstens in der bis jetzt festgestellten Textform, ein bestimmter Dialekt mit Sicherheit erkennen Zur Probe notiere ich den ersten und den letzten Vers und setze die Vermutungen des Herausgebers in Klammern:

1. μή τις άγιος (μὲ τοὺς ἀγίους) πῶς δοκάση λαλήση (δοκᾶσαι λαλῆσαι): μοναγὸς (?) μὴ (με ?) πρὸς τοὺς ἄλλους καλέση (καλέσαι).

22. τίς έδωκεν την ψυχήν του είς έσεν: τίς εδώ τζακώθην όλους νίκησεν.

G. Mever. Neugriechisches. Bezzenbergers Beiträge 19 (1893) 150-158. Für die byzantinische Gräcität ist hier besonders der Nachweis einiger früher für griechisch gehaltenen Fremdwörter von Wichtigkeit. So hat ζάρι oder ἀζάοι (mit prothetischem α) "Würfel" nichts mit οξάοιον "Schößling, Knoten am Baum" zu thun, sondern ist ein türkisches bzw. arabisches Wort. Neugr. πῆττα "Kuchen" stammt zwar in letzter Linie von πηκτή, das z. B. noch in einem mgr. Sprichworte vorkommt (Die Sprichwörtersamml. des Maximus Planudes ed. E. Kurtz Nr. 71), aber durch Vermittelung eines nach italienischem Lautgesetz umgestalteten Wortes, vulgürlat. \*pīcta, ital. pitta. Das bei den Byzantinern häufige βήσσαλον kommt, wie schon Du Cange gesehen, ein neuerer Forscher aber übersehen hat, vom latein. bessalis (bei Vitruy: laterculi bessules "achtzöllige Ziegelsteine", dann mit Weglassung von laterculi substantiviert = Ziegelsteine; vgl. Byz. Z. II 168). Das byzantinische βάλτη oder βάλτα = neugr. βάλτος "Sumpf" gehört zu altslav. serb. bulg. blato "Sumpf", alban. bal'te, rumän. baltä, ist aber wahrscheinlich nicht ein slavisches, sondern ein illyrisches Wort und ins Neugr. aus dem Albanischen oder Rumänischen eingedrungen.

Gust. Meyer, Türkische Studien. Sitzungsber. d. Wiener Akademie der Wiss., phil.-hist. Cl. Bd. 128 (1893) 1—96. Eine für das Studium des griechischen Kultureinflusses ungemein wichtige Zusammenstellung der griechischen und der von ihnen nicht zu trennenden, häufig durch das griechische Medium gegangenen romanischen Elemente im Türkischen. In der Einleitung werden die wichtigsten Regeln dargelegt, welche bei der Aufnahme der Lehnwörter ins Türkische zur Geltung kamen. Die kultur-

geschichtliche Verwertung der grundlegenden Arbeit wird erleichtert durch die Anordnung des gesamten Materials nach sachlichen Gesichtspunkten. Vgl. oben S. 303 ff. K. K.

A. Neubauer, On Non-Hebrew languages used by Jews. The Jewish quarterly Review 4 (1892) 9—19. Die Juden haben in der Verbannung sich die Sprachen der Völker, unter welchen sie lebten, angeeignet und auch in denselben geschrieben, meist mit hebräischen Buchstaben. Nach einer mit zahlreichen Litteraturnachweisen ausgestatteten Skizze dieses Gebrauchs im Orient und Occident bespricht N. das "Glossarium Graeco-Hebraicum" von J. Fürst (Straßburg 1890—91) und notiert zum Schlußeinige mit hebräischen Buchstaben geschriebene zum Teil unedierte griechische Werke wie eine vulgärgr. Übersetzung des Buches Jonah, von welcher J. Psichari eine Ausgabe vorbereitet, eine ebenfalls vulgärgr. Übersetzung des Pentateuch (gedruckt zu Konstantinopel 1547) und des Job (Konstantinopel 1576), Kirchenhymnen u. s. w.

## 3. Theologie.

J. Mironositzkij, Athenagoras, der Apologet des 2. Jahrh. Orthodoxer Gesellschafter 1892 Okt.-Nov. S. 217—251. Nach einer Untersuchung über die Nachrichten von den Werken des A. (Methodius von Patara, Philippus von Sydena) kommt der Verf. zu folgendem Schluß: 1) Die Apologie des A. wurde ihm im 5. Jahrh. ohne Zweifel zugegeschrieben; 2) wahrscheinlich war A. vor seiner Bekehrung ein platonischer Philosoph, welcher diese Richtung auch nach der Bekehrung nicht vollständig aufgegeben hatte, als er Professor der alexandrinischen Schule war; 3) zu bezweifeln ist es, daß er Vorsteher dieser Schule zur Zeit des Pantenus und Clemens war; 4) ganz unrichtig ist es, daß seine Epistel an Hadrianus und Antoninus gerichtet war (nach dem Verf. an M. Aurelius und Commodus).

Un nouveau manuscrit des actes des Saintes Félicité et Perpétue. Analecta Bollandiana XI (1892) p. 369—373. Der cod. Ambrosianus C. 210 Inf. (olim. P.), s. XII in., enthält fol. 110°—115° eine Fassung der passio Perpetuae et Felicitatis, welche an verschiedenen Stellen auffällig mit der 1890 von J. Rendel Harris und Seth K. Gifford aus einer Handschrift der Patriarchalbibliothek zu Jerusalem (s. X) herausgegebenen und von J. Armitage Robinson in seiner Ausgabe der lateinischen Rezension (Texts and Studies vol. I Nr. 2) abermals abgedruckten griechischen Version dieser Akten übereinstimmt. Durch die Mailänder Handschrift, deren wichtigere Varianten a. a. O. S. 279 ff. angegeben sind, wird z. B. Massebieaus Konjektur 'dehine acu requisita' ('a quo' cod. Par.; 'μαὶ ἐπιζητήσασα βελόνην' vers. gr.) glänzend bestätigt. Vgl. auch Duchesne, Bull. crit. XIII (1892) p. 470.

B. Th. Pévnitzkij, Die Bildung der heil. Predigerväter im 1. Jahrh. Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1892 Sept. S. 3—61; Okt. S. 261—304. Die populär gehaltene Abhandlung ist den Beziehungen der christlichen Prediger des 4. Jahrh. (Clemens, Chrysostomos, Basilios d. Gr., Gregors von Nazianz) zur heidnischen Gelehrsamkeit derselben Zeit gewidmet.

M. S.

J. Malyševskij, Der hl. Johannes Chrysostomos in seiner

Stellung als Anagnost, Diakon und Priester. Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1890 Okt. S. 161—191; 1891 Febr. S. 275—309; Mai S. 41—98; 1892 April S. 598—643; August S. 521—566; Sept. S. 62—115. Eingehende Schilderung der im Titel erwähnten Perioden aus der Biographie des Joh. Chrys., wobei auch die Entwickelung des Kirchengesanges des Näheren behandelt wird.

M. S.

J. Malyševskij, Eine Bemerkung über Flavianus, Erzbischof von Antiochia, als Fürbitter der Antiochener vor Kaiser Theodosios d. Gr. Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1892 Nov. S. 545—552. Eine Berichtigung zur vorhergenannten Abhandl., wobei namentlich der Kirchengesang zur Zeit des Arios, Julian und Theodosios und das Singen der Psalmen bei den antiochenischen Christen zur Sprache kommen. M. S.

Archimandrit Boris (Plotnikov), Geschichte der christlichen Aufklärung in ihrem Verhältnis zur antiken griechisch-römischen Bildung. Orthodoxer Gesellschafter 1888 Sept. S. 181—185; 1891 Jan. S. 82—92; Febr. S. 181—185. Die übrigen Teile der Abhandl. in: Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1890 Sept. S. 43—61; Okt. S. 206—216; Nov. S. 344—363; 1891 März S. 389—417. Der mit der neueren Litteratur wenig vertraute Verf. giebt eine schwache Kompilation, die mit den Werken des Johannes von Damascus abschließt. M. S.

Franz Görres, Beiträge zur Kirchengeschichte des Vandalenreiches. I. Das angebliche Wunder von Tipasa. Zeitschr. für wissensch. Theologie Jahrg. XXXVI Bd. I (1893) 494—500. Der Verf. hat sich die Mühe genommen, die von Paul von Hoensbroech S. J. in den Stimmen aus Maria Laach 37 (1889) 270—283 verfochtene Ansicht zu widerlegen, daß das von Victor Vitensis, Kaiser Justinian, Aeneas von Gaza, Prokop und dem Chronisten Marcellinus erwähnte wunderbare Ereignis — zu Tipasa in Mauretanien wurde auf Befehl des arianischen Vandalenkönigs Hunerich mehreren Katholiken die Zunge ausgeschnitten, ohne daß sie hiedurch am Fortgebrauch der Sprache gehindert wurden — als historisches Factum zu betrachten sei! Das nämliche linguistische Wunder begegnet in der Passion des hl. Romanus bei Prud. perist. X 891 ff.

A. Dmitrijevskij, Die Klosterregeln des hl. Sabbas des Geweihten. Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1890 Januar S. 170—192. — Ein neuentdecktes Denkmal der asketischen Litteratur vom J. 524. Zu der Untersuchung ist der Text nach einer Hs aus der Bibliothek auf dem Sinai herausgegeben. M. S.

K. Popovič, Sophronios, Patriarch von Jerusalem, als Theolog und Verfasser von Predigten und Kirchengesängen. Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1890 August S. 503—544; Sept. S. 3—42. (Anfang der Abhandl. im Augustheft von 1889.)

V. Vasiljevskij, Russisch-byzantinische Forschungen. Zweites Heft: Das Leben des hl. Georgios von Amastris und das des hl. Stephanos von Surož. (Einleitung und die griechischen Texte mit einer Übersetzung. Der slavorussische Text.) St. Petersburg 1893. CCCV, 128 S. 8°. — Das Leben des hl. Georgios, des Erzbischofs von Amastris in Paphlagonien am Ende des 8. Jahrh., hat Vasiljevskij schon früher nach einer Pariser Handschrift im Journal des Minist. der Volksaufkl. 1878/79, Bd. 195 S. 277—306

und Bd. 196 S. 128—181 behandelt; das Leben des hl. Stephanos, des Bischofs von Surož in der Krim (griech. Σουγδαΐα) im 8. Jahrh., ebenda 1889, Bd. 263 S. 97—164 und S. 391—452. Die neue Publikation liegt uns nicht vor.

J. Pomjalovskij, Das Leben des h. Theodoros, Erzbischofs von Edessa. St. Petersburg 1892. Besprochen von A. Vasiliev im Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 286, Märzheft S. 201-210. Der Rezensent bringt zur Feststellung der Person des in der vita (vgl. Byz. Z. I S. 632) erwähnten Khalifen von Bagdad Mavias (Muawijah), der von Theodoros zum Christentum bekehrt wird und mit dem byzantinischen Kaiser Michael III (842-867) Beziehungen anknüpft, neue Daten vor. Er weist zunächst auf eine noch ungedruckte arabische Übersetzung der vita in der Pariser Nationalbibliothek hin (vgl. M. Le Baron de Slane, Catalogue I p. 33), wo der von Theodoros bekehrte Khalif al-Mamun genannt wird; dieser aber († 833) war nicht ein Zeitgenosse des Kaisers Michael. Sodann führt er aus der gleichfalls noch ungedruckten Chronik des Syrers Michael (Erzbischofs von Antiochia, † 1199) oder vielmehr aus der armenischen Übersetzung seines Werkes (ed. Langlois 1868) eine Notiz an, daß unter dem Khalifen Mutasim (833-842), dem Bruder des Mamun, ein Komplott seines Neffen Abbas, nach Aunahme des Christenglaubens sich mit Hülfe der Rhomäer des Thrones von Bagdad zu bemächtigen, entdeckt wurde und dem Abbas das Leben kostete. Mit diesem "historischen" Abbas will nun Vasiljev den "legendarischen" Muawijah der vita identifizieren. Uns erscheint es in Anbetracht dessen, dass Basileios, der Verfasser der vita, nach eigener Angabe den Theodoros an den Hof von Bagdad begleitet hat und über die Vorgänge dort als Augenzeuge berichtet, gewagt, seine Angaben einfach als legendenhaft beiseite zu schieben.

Φωτίου τοῦ άγιωτάτου ἀργιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως τὸ περί τοῦ τάφου του Κυρίου ήμων Ἰησού Χριστού υπομνημάτιον (γραφέν μεταξύ των έτων 867 και 878) και άλλα τινὰ πονημάτια τοῦ αὐτοῦ έλληνιστί τε καί άρμενιστί γεγραμμένα. Έπδίδονται δὲ μετὰ προλόγου ὑπὸ Α. Παπασοπούλου Κεραμέως και μετά δωσσικής μεταφράσεως των κ. Γ. Σ. Δεστούνη και N. Máooov. Schriften der k. russ. Palästinagesellschaft, 31, Band, Petersburg 1892. XII, 298 S. gr. 80 (Einleitung russ.). In diesem stattlichen Bande, dem man nur einen kürzeren und bibliographisch brauchbareren Titel wünschen möchte, beschenkt uns der unermüdliche Herausgeber mit einer Reihe teils völlig neuer, teils früher unvollständig oder auf mangelhafter Grundlage edierter Schriften des Photios. Es sind folgende Stücke: 1. Das im Titel genannte, nur drei Seiten umfassende Schriftchen, das schon S. Oekonomos unter den Amphilochien des Photios S. 181 ff. ediert hatte. 2. Ein Kanon auf die hl. Dreieinigkeit und die Gottesmutter. 3. Ein Brief über einige kanonische Fragen. 4. Scholien zu Johannes 5. Eine Homilie Klimax (aus einer Hs des Kreuzklosters bei Jerusalem). am Sonntag der Orthodoxie (nach einer Hs der Patriarchalbibliothek in Jerusalem; schon früher nach einem Athoscodex ediert von S. Aristarches in der Ἐμπλησ. ἀλήθεια 1883 S. 786 ff.). 6. Eine Rede auf Mariä Geburt (nach einer Hs des Klosters in Chalki bei Konstantinopel; schon ediert von Combefis und wiederholt bei Migne). 7. Scholien zum Matthäusevangelium (nach einer Hs des Sabaklosters bei Jerusalem). 8. Stücke aus

einer Rede des Patriarchen Bekkos über die ökumenische Synode des Photios (nach einer in Konstantinopel befindlichen Jerusalemer Hs; früher schon ediert von Beveregius). 9. Ein in armenischer Übersetzung erhaltener Brief des Photios an den Katholikos Zacharias von Großarmenien über die Vereinigung beider Naturen in der Person Jesu Christi und über die Orthodoxie der Synode in Chalkedon. Dieser Text ist von Papadopulos aus einer Hs in Jerusalem abgeschrieben, von dem Armenier Nik. Marros revidiert und ins Russische übersetzt worden. Außer diesem Stücke ist nur noch dem ersten eine russische Übersetzung beigegeben. Ein griechischer und ein russischer Index der Eigennamen beschließen den mit der bekannten soliden Pracht der Publikationen der k. russ. Palästinagesellschaft ausgestatteten Band.

Th. Stukov, Zur tausendjährigen Gedächtnisfeier des Photius, Patriarch von Konstantinopel. Orthodoxer Gesellschafter 1891 Jan. S. 60—70; Febr.-März S. 360—386; April S. 397—421. Handelt von der Bedeutung des Photius als Kanonist, als Polemiker, als Vorsteher der Missionsthätigkeit, von seiner Thätigkeit in Bulgarien, seinen dortigen Kämpfen mit den römischen Geistlichen. Ausführlicher spricht der Verf. über die Bedeutung der Thätigkeit des Patriarchen für Rufsland und die russische Kirche.

J. Sokolov, Die äußere Lage des Mönchtums in der byzantinischen Kirche von der Mitte des 9. Jahrh. bis zum 13. Jahrh. (842—1204). Orthodoxer Gesellschafter 1892 Okt. Nov. S. 205—216. Der Verf. hebt die wachsende Bedeutung des Mönchtums, als einer sehr festen Organisation für das politische und kirchliche Leben von Byzanz in den Zeiten nach der Wiederherstellung der Bilderverehrung hervor. M. S.

A. Dmitrijevskij, Der Gottesdienst der Kar- und Osterwochen im heil. Jerusalem nach einem Ritual des 9.—10. Jahrh. Orthodoxer Gesellschafter 1890 Febr. S. 33—48; April S. 49—72; August S. 73—80; 1891 Febr.-März S. 81—96; Mai-Juni S. 97—112; Juli-August S. 113—176; Sept. S. 176—184; 1892 Jan. S. 185—192; Febr. S. 193—208; März-April S. 209—288; Juni-Juli S. 289—320; August S. 321—336; Sept. S. 337—344 in den "Beilagen" der Zeitschrift. Fortsetzung. Den Anfang s. im J. 1889 Jan. S. 1—17; März S. 18—24; Okt. S. 25—32, auch in den "Beilagen". — Dem Aufsatze ist ein griechischer mit der russischen Übersetzung versehener Text aus der Bibliothek des Patriarchats zu Jerusalem beigefügt.

A. R., Ein griechisches Evangelium. Handschrift aus der ersten Hälfte des 11. Jahrh. Christl. Lektüre 1891 Jan.-Febr. S. 90—102. Das Evangelium ist ein ἀπραπός (oder richtiger ἄπραπτος, d. h. Auszüge nach Lektionen) im J. 1033 geschrieben und befindet sich in der Bibliothek der theol. Akad. zu St. Petersburg. Am Ende des Codex steht ein kurzgefaßtes Menologium. Cf. Arch. Amphilochius, "Paläographische Beschreibung gr. Hss aus dem 11. und 12. Jahrh." II 35. M. S.

## 4. Äufsere und innere Geschichte, Geographie und Topographie.

E. A. Stückelberg, Der Konstantinische Patriciat. Züricher Diss. Basel und Genf, Georg 1891. III, 133 S. 8°. Der Verf. behandelt den Ursprung, das Wesen und die Geschichte des Patriciats und giebt zum Schlus ein Verzeichnis der aus den Geschichtsquellen bekannten natolniot von Konstantin I (330) bis auf Nikephoros Botaniates (1078). Die freudige Erwartung, die man jedem Beitrage zur Kenntnis des römischbyzantinischen Ämter- und Titelwesens entgegenbringt, wird bei dieser Arbeit sehr enttäuscht. Der Verf. versteht offenbar kein Griechisch (vgl. z. B. die famose Interpretation der wichtigen Zosimosstelle S. 7), arbeitet schablonennäßig nach Indices statt die Quellen im Zusammenhang zu prüfen und besitzt überhaupt zu wenig historische Vorbildung. Nähere Aufklärung über die Qualitäten dieses flüchtigen Elaborats giebt K. J. Neumann, Sybels Hist. Zeitschr. 79 (1893) 478 ff., der u. a. die berechtigte Frage aufwirft, ob jemand, der einen einfachen griechischen Satz nicht richtig konstruieren kann, dazu befähigt ist, über byzantinische Geschichte zu schreiben.

Th. Büttner-Wobst, Der Tod des Kaisers Julian. Philologus 51 (1892) 561—580. Der Verf. unterzieht die lange Reihe lateinischer, griechischer, syrischer und sonstiger Quellen, welche vom 4. bis zum 12. Jahrh. über den Tod des Kaisers Julian berichten, einer sorgfältigen Kritik, verfolgt die Entstehung und Weiterbildung der bekannten sagenhaften Erzählung von den letzten Augenblicken des Apostaten und gelangt zu dem Schlusse, dass als feste historische Grundlage nur der Bericht des Ammian und der zeitlich weit abliegende, aber im großen und ganzen mit dem Lateiner übereinstimmende des Zonaras übrig bleiben. Von letzterem glaubt der Verf., dass er aus dem Fortsetzer des Dio Cassius (Anonymus post Dionem) geschöpft sei. K. K.

A. Lebedev, Gedanken und Gefühle über eine russische Entdeckung im Gebiete der alten Kirchengeschichte. Theologischer Bote 1892 Mai S. 330—359. Der Verf. bestreitet in energischer Weise die Ansicht des Herrn V. Samujlov (s. sein Werk: Geschichte des Arianismus im lateinischen Westeuropa. St. Petersburg 1891), daß die Werke des Eusebius Pamphilus als Quellen des Arianismus gedient hätten. M. S.

P. Zvětkov, Der griechisch-römische Polytheismus und das Christentum. Theologischer Bote 1892 März S. 565—574. Ein Referat über das Werk von G. Boissier "La fin du-paganisme" (Paris 1891). Der Referent rühmt besonders Boissiers Analyse der heidnischen und christlichen Litteraturerscheinungen. M. S.

J. Friedrich, Ein Brief des Anastasius bibliothecarius an den Bischof Gaudericus von Velletri über die Abfassung der Vita cum translatione s. Clementis Papae. Eine neue Quelle zur Cyrillus- und Methodiusfrage. Sitzungsber. der k. bayer. Ak. d. Wiss., philos.-philol. und hist. Cl. 1892 S. 393—442. Das Hauptgewicht dieser Untersuchung über die Quellen für die Geschichte der berühmten Slavenapostel fällt auf die sogen. italienische Legende d. h. die Translatio s. Clementis des Bischofs Gauderich von Velletri, welche Victorov und noch entschiedener Voronov aus der slavischen Vita Cyrilli und aus der griechisch-slavischen (chersonischen) Inventio reliquiarum s. Clementis abgeleitet haben. An dieser Aufstellung hatte schon Jagić eine scharfsinnige Kritik geübt und war ähnlich wie später Martinov zu dem Ergebnis gelangt, daß die Übereinstimmung der italienischen und chersonischen Legende auf einer gemeinsamen (mündlichen oder schriftlichen) Quelle beruhe. Fr. ist es nun gelungen,

eine für die Beurteilung der italienischen Legende hochwichtige neue Quelle beizubringen, den Brief des Anastasius bibliothecarius an den Bischof Gauderich, welcher die Abfassung der Vita et translatio s. Clementis zum Gegenstande hat. Er benützte den Brief, der im Codex 205 der jetzt in Lissabon befindlichen Bibliothek von Alcobaza erhalten ist, in einer aus dem Nachlafs Döllingers stammenden Kopie des im J. 1848 verstorbenen Dr. Heine. Anastasius berichtet in diesem Schreiben, dessen Entstehung zwischen 875 und 879 anzusetzen ist, dem Bischof Gauderich, dass Konstantin (Cyrillus) über die Auffindung des heil. Clemens nicht bloß eine, sondern mehrere griechische Schriften verfast hat. Gauderich schrieb also weder nach dem Hörensagen noch nach einem mündlichen Berichte des Konstantin, sondern nach den von diesem gemachten Aufzeichnungen über die Auffindung der Reliquien des heil. Clemens in Cherson. Eine Vergleichung der Translatio mit dem Briefe des Anastasius zeigt denn auch deutlich, dass einem Teile der uns überlieferten Translatio sowohl inhaltlich als formal der Brief des Anastasius zu Grunde liegt. Doch hat der ursprüngliche Text der Translatio schon früh eine Erweiterung und Umarbeitung zu einer Legende des heil. Cyrillus erfahren. An den Nachweis der verschiedenen Elemente, aus welchen unsere Translatio besteht, schließen sich eingehende Erörterungen über die spätere Geschichte der Cyrillusund Methodiuslegende, über das Verhältnis Gauderichs zu den slavischen Quellen u. s. w. Zum Schluss wird der ganze Brief des Anastasius bibliothecarius mitgeteilt. Vgl. die Besprechung von A. Petrov, Journ. des Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 285, Januarheft S. 186-193.

N. Popov, Der Kaiser Leo VI der Weise und seine Regierung in kirchengeschichtlicher Hinsicht. Moskau 1892. 4, LV, 304, 2 S. 8°. (russ.) Wird besprochen werden. K. K.

V. Vasiljevskij, Über die Sebastokratorissa Irene. (russ.) Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 285, Januarheft S. 179-185. Bei dem Versuche, die Persönlichkeit der Irene festzustellen, an welche die Briefe des Mönches Jakobos gerichtet sind (vgl. Byz. Zeitschr. II 140), hat A. Kirpičnikov den von dem Parisinus Nr. 3039 in der Überschrift gebotenen Titel derselben πην πανευτυχεστάτην την Σεβαστοκοατόρισσαν Εἰρήνην, συνέκδημον οὖσαν τῷ κραταιῷ καὶ ἀγίω ἡμῶν βασιλεῖ" als einen vom Schreiber der Handschrift (aus dem 12. Jahrh.) gemachten Zusatz, der mit dem im Texte der Briefe selbst vorkommenden Titel βασιλεία in Widerspruch stehe, gänzlich beiseite gelassen und somit geglaubt, alle die Irenen, deren Männer nicht wirklich den kaiserlichen Thron eingenommen haben, ausscheiden zu können. Demgegenüber weist Vasiljevskij darauf hin, dass der am Ende des 11. Jahrh. in der Epoche der Komnenen eingeführte Titel σεβαστοποάτως und σεβαστοκρατόρισσα sich sehr gut, wofür sichere Beispiele angeführt werden, mit dem anderen Titel βασιλεία (etwa unser "Hoheit") verträgt und daß wir allen Grund haben, in demjenigen, der die besagte Überschrift schrieb, einen Zeitgenossen der Adressatin (vgl. oben die Worte: ἀγίω ήμῶν βασιλεί) und wahrscheinlich den Verf. der Briefe selbst zu sehen. Unter den drei aus der betreffenden. Zeit uns bekannten Irenen mit dem Titel σεβαστοπρατόρισσα scheint ihm die jüngste derselben, die Gemahlin des Andronikos Komnenos, eines Bruders, des von 1143 bis 1180 regierenden Manuel I, die begründetsten Ansprüche zu haben. Sie ist uns als hochgebildete Frau und eifrige Förderin der litterarischen Arbeiten eines Konstantinos Manasses, der für sie seine versifizierte Chronik schrieb, eines Theodoros Prodromos, der gewissermaßen ihr Hofpoet war, und eines Johannes Tzetzes, der für sie seine Theogonie u. a. abfaßte, sicher bezeugt; zu ihrer Zeit standen auch gerade die Homerstudien (vgl.  $\delta$   $\sigma \delta g$   $O\mu\eta \varrho g$  in epist. 3) in einer Blüte, wie es sich für frühere Zeiten nicht belegen läßt; auf sie paßt auch der Hinweis bei Jakobos auf ihre zahlreichen Feinde, die sie beim Kaiser anschwärzen. Alle von Kirpičnikov aus dem Briefwechsel beigebrachten Beziehungen und Personen mit dieser Irene in Einklang zu bringen, lehnt der Verf. für den Augenblick ab, indem er es sich vorbehält, später auf die Frage zurückzukommen.

- A. Kirpičnikov, Über die Briefe des Mönches Jakobos (russ.). Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 286, Märzheft S. 261 f. Kirpičnikov erklärt sich durch die Bemerkungen Vasiljevskijs nicht davon überzeugt, daß die Briefe des Jakobos an die Witwe des Sebastokrator Andronikos gerichtet seien, und führt einzelne Ausdrücke aus ihnen an, die ihm mit dieser Annahme unvereinbar erscheinen. Vasiljevskij begleitet in kurzen Notizen unter dem Texte die Ausführungen desselben und will ihnen die geforderte Beweiskraft nicht zugestehen. Es ist sehr zu wünschen, daß die Auszüge Kirpičnikovs recht bald durch einen vollständigen Abdruck der so umstrittenen Briefe ersetzt werden.
- J. S. Palmov, Neue Materialien zur Frage über die Gründung des serbischen Erzbistums durch den hl. Sabbas (13. Jahrh.). Christl. Lektüre 1891 Mai-Juni S. 421—458. Eine kritische Besprechung des Werkes von J. B. Pitra, Analecta sacra et classica spicilegio Solesmensi parata tom. VI. (Rom 1891), wo die Schriften des Demetrius Chomatianos, Bischofs von Ochrida (12.—13. Jahrh.), veröffentlicht sind. Vgl. Byz. Zeitschr. I 178.

Nikephoros Kalogeras, Die Verhandlungen zwischen der orthodox-katholischen Kirche und dem Konzil von Basel über die Wiedervereinigung der Kirchen (1433—1437). Revue internationale de théologie 1 (1893) 39—57. Der Verf., welcher als Vertreter der orthodoxen Kirche von Griechenland dem i. J. 1892 zu Luzern abgehaltenen Altkatholikenkongreß beiwohnte, besuchte auch Basel und wurde dort durch die Betrachtung des ehrwürdigen Münsters zu einer Studie über die in dieser Stadt abgehaltene Synode angeregt. Von den Quellen sind die landlüufigsten wie Syropulos und Hefele's Konziliengeschichte beigezogen. Neue Gesichtspunkte werden vermißt, wenn man nicht etwa die in einer historischen Arbeit etwas überraschenden Kraftausdrücke gegen das "undurchdringliche Truggewebe", die "hinterlistige Tücke und Verschlagenheit", die "Zweizüngigkeit und unbeständige Beweglichkeit" u. s. w. des Papsttums dazurechnen will.

A. Dmitrijevskij, Das Kloster des Johannes Theologus auf der Insel Patmos im Vergleich mit den idiorythmischen Klöstern des heil. Berges. (Von seiner patmischen Reise 1891.) Arbeiten der theol. Akad. zu Kiev 1892 Nov. S. 326—492. Der Verf. schildert ausführlich die Geschichte des Klosters, seinen Verkehr mit Rußland, die Geschichte der patmischen Akademie und schließt mit einigen Bemerkungen

über die gelehrte Thätigkeit des Daniel Kerameus († 1801) und einer Aufzählung seiner Werke nach den Handschriften. M. S.

Bischof **Porphyrij Uspenskij**, Geschichte des Athos. (russ.) III 2 (Schlufs). Mit Beilagen. Herausgegeben von der kais. Akad. der Wissenschaften. St. Petersburg 1892. E. K.

Fontes rerum Byzantinarum sumptibus Academiae Caesareae Scientiarum accuravit W. Regel. Tomus I. Fasciculus 1. Petropoli XX, 182 S. 8°. 1892.

Will. Fischer, Neuere Litteratur zur byzantinischen Geschichte. Deutsche Zeitschrift für Geschichtswiss. 8 (1892) 311—344. Eine reichhaltige und auch viele recht verborgene Erscheinungen hervorziehende Übersicht der im Jahre 1890 veröffentlichten Schriften zur byz. Geschichte (mit Nachträgen aus dem J. 1889 und einigen Arbeiten aus dem J. 1891). Mit besonderer Anerkennung ist es zu begrüßen, daß der Verf. auch die russische Litteratur berücksichtigt hat. Vieles blieb ihm unzugänglich — eine Folge der völligen Zusammenhangslosigkeit, die noch vor kurzem auf dem byzantinischen Studiengebiete herrschte. K. K.

von Riefs, Das Euthymiuskloster, die Peterskirche der Eudokia und die Laura Heptastomos in der Wüste Juda. Zeitschrift des deutschen Palästinavereins 15 (1892) 212—233. Im Anschluß an eine in derselben Zeitschr. 13, 76—122 veröffentlichte Abhandlung von J. P. von Kasteren S. I. in Beirut untersucht der Verf. auß neue die genannten Ortslagen und sucht die in seinem Bibelatlas <sup>2</sup> Bl. VIII. und S. 14. 30 aufgestellten Positionen als im ganzen zutreffend zu rechtfertigen. In erster Linie sind von ihm die Mitteilungen verwertet, welche der in der jüngsten Zeit so viel genannte Kyrillos von Skythopolis in seinen Biographien der hervorragendsten Koenobiarchen hinterlassen hat.

K. K.

E. Oberhummer, Aus Cypern. II. Teil. Zeitschrift d. Gesellsch. f. Erdkunde zu Berlin 27 (1892) 420—486. E. Oberhummer, Der Berg des heiligen Kreuzes auf Cypern. Ausland 1892 Nr. 23—26. Diese zwei Studien werden notiert, weil sie vielfach auch auf byzantinische Verhältnisse Bezug nehmen. Eine zusammenfassende Darstellung der alten und mittelalterlichen Geographie Cyperns von dem Verf. soll demnächst erscheinen.

### 5. Kunstgeschichte und Numismatik.

Etienne Michon, La collection d'ampoules à eulogies du musée du Louvre. Mélanges G. B. de Rossi (suppl. aux mélanges d'archéologie et d'histoire publiés par l'école française de Rome, t. XII) Paris, E. Thorin—Rome, Spithöver 1892, S. 183—200. Die mit heiligem oder geweihtem Öl gefüllten Fläschchen, denen in christlichen Legenden so manche wunderbare Heilung zugeschrieben wird, spielen auch in der byzantin. Archäologie, als Gegenstück der in der Byz. Z. I 359 erwähnten Zaubergehenke, eine erhebliche Rolle. Auf Grund der größten Sammlung solcher Denkmäler, der des Louvre, erörtert der Verf. die für dieselben charakteristischen Darstellungen und ihre (stets griechischen) Inschriften. Sie beziehen sich ausschließlich auf den hl. Menas, den Patron Ägyptens, des Landes, aus welchem die meisten Ölampullen stammen. Eine der Inschriften ist auch sprachgeschichtlich merkwürdig: EYOAOFIA (!) AABOME TOY

AΓΙΟΥ MHNA, wo εὐλογία natürlich nicht, wie Le Blant, Rev. archéol. 1878, t. 35, 302, vermutete, als Acc. Plur. eines nicht existierenden εὐλογίον, sondern als vulgärgr. Acc. Sing. von εὐλογία zu erklären ist. K. K.

G. B. de Rossi veröffentlicht in seinem Bulletino di archeologia Christiana, serie quinta, anno terzo (1892) S. 24 ff. und S. 36 einige griechische Inschriften aus christlicher Zeit (die wichtigste aus dem 6. Jahrh.).

K. K.

Joh. Schulz, Der byzantinische Zellenschmelz. Als Manuskript Mit 22 Tafeln. Frankfurt a./M. 1890. V, 104 S. Gr. 8. Der um die Erforschung der rheinischen Altertümer und besonders der kirchlichen Goldschmiedekunst verdiente, vor einigen Jahren in der Blüte seiner Jahre verstorbene Pfarrer Joh. Schulz hat im Jahre 1884 eine Schrift über die berühmte Zellenemailsammlung des k. russ. Staatsrats von Svenigorodskoj veröffentlicht und später seine Studien über diesen Kunstzweig eifrig fort-Besonders richtete er sein Augenmerk auf die Untersuchung der Technik der byzantinischen Zellenemailarbeiten, wobei ihm die erwähnte Samınlung, die ihm der Besitzer mit nachahmenswerter Liberalität 11/, Jahre lang anvertraute, als Grundlage diente. Schulz veranlasste geschickte Goldschmiede in Aachen und das chemische Laboratorium des dortigen Polytechnikums Versuche anzustellen, um die byzantinische Technik zu ergründen. Nach langen Vorarbeiten gelang es dem Goldschmied Witte, vielfarbige Emailarbeiten herzustellen. Dann studierte Schulz auf mehreren großen Reisen, zu deren Ausführung ihm Herr von Svenigorodskoj die nötigen Mittel gewährte, die in Italien und sonst noch vorhandenen byzantinischen Zellenemaildenkmäler. Auf solche Weise vorbereitet, unternahm er eine Monographie über den Gegenstand, die nach seinem Tode von Dr. A. Curtius in Köln druckfertig gemacht und auf Kosten des Herrn von Svenigorodskoj als Manuskript gedruckt wurde. In der Einleitung der interessanten Studie erklärt der Verf. den Begriff des farbigen Schmelzes. Darnach giebt er eine Darstellung der Geschichte des Zellenemails, für welches die Byzantiner die Ausdrücke χύμευσις, χυμευτόν u. s. w. (vgl. z. B. Byz. Z. I 511ff.) gebrauchten. Den wichtigsten Aufschwung nahm die byzantinische Emailkunst nach dem Ende des Bilderstreites; ihre Hauptblüte reichte nach dem Verf. von c. 850—c. 1000 n. Chr. Im Gegensatz zu Labarte glaubt Sch., dass die Zellenemailtechnik nicht aus dem Orient importiert wurde, sondern sich in Byzanz selbständig entwickelte. Dieser geschichtliche Abschnitt verrät freilich, dass der Verf. mit der Litteratur und Geschichte von Byzanz nur ganz oberflächlich aus (zum Teil ziemlich bedenklichen) Quellen zweiter und dritter Hand vertraut war und auch von der byzantinischen Kunst tiefere selbsterworbene Kenntnisse nicht besaß; hier bedarf daher seine Darstellung einer gründlichen Revision und Erweiterung. Weit mehr befriedigt das Kapitel über die Technik des Zellenemails, für das er langjährige Experimente und sorgfältige Untersuchungen an den schadhaften. Stücken der Sammlung Svenigorodskoj benützen konnte. Zum Schlufs folgt eine keinewegs vollständige Aufzählung der außer der genannten Sammlung noch vorhandenen Zellenemaildenkmäler und eine Beschreibung eines Teils der Sammlung Svenigorodskoj. Ein Namen- und Sachregister und 22 Lichtdrucktafeln begleiten den Text. Eine abschließende Publikation der Sammlung Svenigorodskoj, in welcher die Ergebnisse von Schulz verwertet werden sollen, hat, wie die Vorrede berichtet, N. Kondakov vorbereitet; sie wird gleichzeitig in russischer, deutscher und französischer Sprache erscheinen.

Ch. Diehl. Notes sur quelques monuments byzantins de l'Italie méridionale. III. Les chapelles souterraines de la terre d'Otrante. Mélanges d'archéologie et d'histoire publiés par l'école française de Rome 12 (1892) 379-405. In dieser Fortsetzung seiner in der Byz. Z. I 182 notierten Studien behandelt D. zuerst eines der interessantesten Überbleibsel der byzantinischen Kultur in Unteritalien, nämlich eine künstlich in Tuffstein eingehauene unterirdische Kapelle beim Dorfe Vasto, südwestlich von Otranto. Schon ihre Dimensionen (über 10 m Breite, über 11 m Länge und über 3 m Höhe) lassen auf ihre Bedeutung schließen; zwei Säulenreihen teilen sie in drei Schiffe, von welchen jedes in eine Apsis ausläuft; byzantinische Fresken. die leider zum Teil zerstört sind, und griechische Inschriften bezeugen, daß das Heiligtum lange Zeit Mittelpunkt einer griechischen Gemeinde war. In einem zweiten Abschnitt beschreibt D. eine Reihe anderer Kapellen im Gebiete von Otranto, in welchen die ursprünglich byzantinischen Malereien meist durch lateinische Kunsttypen verdrängt und ersetzt worden sind. Von Wichtigkeit ist die Beobachtung, dass die Sprache der den Gemälden beigefügten Legenden keineswegs zur Bestimmung der Kunstschule ausreicht; es finden sich Bilder mit griechischer Beischrift und entschieden lateinischen Typen. Man hat also die griechische Sprache noch beibehalten in einer Zeit, in welcher die byzantinische Kunstweise der italienischen schon gewichen war. Die zum Beweise des zähen Fortlebens des Byzantinischen in Italien dienende Bemerkung (S. 379), dass noch heute in einigen Dörfern der Provinz Lecce ein mit Griechisch oder Albanesisch stark durchsetzter (also doch wohl italienischer) Dialekt gesprochen werde, ist nicht ganz zutreffend; die Basis der Dialekte, welche D. meint, ist vielmehr griechisch bzw. albanesisch und nur die beigemischten Elemente sind italienisch. Die griechische Kolonie der Landschaft Otranto besteht aus neun Dörfern und Städtchen, die zusammen etwa 15000 Einwohner zählen.

Alois Riegl, Stilfragen. Grundlegungen zu einer Geschichte der Ornamentik. Mit 197 Abbildungen im Text. Berlin, G. Siemens 1893. XIX, 346 S. 80. In diesem Werke, welches sich zur Aufgabe setzt, die altorientalische, griechische, römische, byzantinische und sarazenische Ornamentik - im Gegensatz zu der namentlich seit Semper beliebten technischmateriellen Entstehungstheorie — als das Produkt einer historischen Entwickelung zu studieren, ist für unsere Zwecke bes. das vierte Kapitel herauszuheben, das dem Pflanzenrankornament in der byzantinischen und frühsarazenischen Kunst gewidmet ist. Auf Einzelheiten könnte nur im Zusammenhange mit einer kritischen Auseinanderlegung der vorhergehenden Kapitel, deren Inhalt uns ferne liegt, eingegangen werden. Doch sei ein Satz notiert, in welchem R. seine Grundanschauung über den Inhalt der byzantinischen Kunst zusammenfaßt (S. 275): "Eine Reduktion des Kunstformenschatzes war das Nächste, das die Oströmer mit dem überreichen Erbe der klassischen Antike vorgenommen haben. Das Eine muß man ihnen aber lassen, dass sie eine gute Auswahl getroffen haben: so wie sie im Kirchenbau das treffliche Zentralsystem übernahmen, an Stelle der

römischen Basilika, an deren Ungefügigkeit sich das ganze abendländische Mittelalter abzumühen hatte, so behielten sie auch von den ornamentalen Formen die schmiegsamsten und leistungsfähigsten bei: insbesondere die alten typischen Wellenranksysteme."

K. K.

Al. Riegl, Spanische Aufnäharbeiten. Ztschr. d. bayer. Kunstgewerbevereins München 1892 Heft 11 u. 12 S. 65 ff. Wird hier notiert, weil der Verf. die Ornamentik spanischer Aufnäharbeiten in ihrem genetischen Zusammenhange mit sarazenischen und byzantinischen Motiven z. B. einer byzantinischen Elfenbeindiptychonbordüre betrachtet. K. K.

A. Golubzov, Das Evangelium in den Denkmälern der Ikonographie. Theologischer Bote 1892 April S. 184—196. Lobende Besprechung des in der Byz. Zeitschr. I 182 erwähnten Buches von N. Pokrovskij.

M. S.

## 6. Fachwissenschaften, Jurisprudenz, Mathematik, Naturkunde, Medizin.

J. Berdnikov, Das Kirchenrecht vom Standpunkte eines westlichen Kanonisten aus. Orthodoxer Gesellschafter 1890 Febr. S. 186—230; Mai-Juni S. 65—157; 1891 Juli-August S. 225—257; Sept. S. 3—72. Den Anfang s. J. 1889 Jan. S. 61—94; Febr. S. 219—247; August S. 502—567. Der Aufsatz ist eine Antwort auf die von Prof. Suvorov geschriebene Besprechung des Buches des Verfassers: "Kurzgefaster Kursus des Kirchenrechts" (s. den Juridischen Boten J. 1888 August S. 520 ff.). Es handelt sich hier hauptsächlich um das Verhalten der Mohamedaner zu den Christen und ihrer Hierarchie nach der Eroberung Konstantinopels. M. S.

J. Berdnikov, Einige Worte veranlafst durch die Kritik des Werkes von Prof. A. S. Pavlov über das 50. Kapitel des Nomokanon (Moskau 1887). Orthodoxer Gesellschafter 1891 Febr.-März S. 258—346. Der Verfasser verteidigt die Ansichten des Prof. A. S. Pavlov gegen mehrere Angriffe, besonders die des Prof. Laškarev. M. S.

## Bibliographische Notizen.

I.

Zu den von Legrand in seiner Bibliographie Hellénique Paris 1885 genannten Ausgaben der  $\mu\eta\nu\alpha\tilde{\iota}\alpha$  möchte ich hierdurch einige Nachträge machen. Diese betreffen, abgesehen von den beiden zuletzt genannten, Minäenausgaben, die sich in der Bibliothek des Klosters Lawra auf dem Athos befinden. Ich habe bei meinem dortigen "Aufenthalt diese Notizen leider nur dürftig gemacht, da ich damals die Aussicht hatte, noch einmal an Ort und Stelle zu kommen. Die Hoffnung hat sich nicht erfüllt. Dennoch gebe ich die Bemerkungen auch in ihrer dürftigen Gestalt, weil ich hoffe einem späteren Athosreisenden hierdurch als Führer in dieser Beziehung dienen zu können.

1. September und Oktober in einem Band. Erstes Blatt fehlt. Titel: μὴν σεπτέμβουος ἔχων ἡμέρας λ΄. Darüber ein rotes Balkenornament. Am Ende des Septembers: Μὴν ὁ σεπτέμβοιος εἴληφεν ὧδε τέρμα. Titel des Oktobers: ἀρχὴ σὺν θεῷ ὀπτωβρίου μηνός. Auf dem letzten Blatt: Venetiis in edibus Ιοᾶ. Antoni et fratrum de Sabio: impensis vero Dmi. Dan. Iani

de Santa Maria. MDXXVII, mensis Septembris. Im Kloster Lawra auf dem Athos.

Legrand hält die Ausgabe vom März 1548 für die wahrscheinlich erste (a. a. O. II 276). Die vorliegende dürfte die editio princeps sein.

- 2. Juli gedruckt bei Spinelli am 8. Oktober 1548. In der Lawra.
- 3. August, gedruckt bei Spinelli am 20. August 1549. In der Lawra.
- 4. März, gedruckt bei Βαλέρις Venetiis MDLXVIII. In der Lawra.
- 5. März. Titel: Βιβλίον τοῦ μαρτίου μηνός, περιέχον τὴν πρέπουσαν αὐτῷ ἄπασαν ἀπολουθίαν, ἔτει ἀπὸ τῆς θεογονίας χιλιοστῷ πεντεποσιοστῷ έξημοστῷ ἐννάτῳ. Auf dem letzten Blatt das Druckerzeichen der Familie Kunadis, darunter: τύπος Κουνάδου. αφξθ΄. In der Lawra.
  - 6. April, gedruckt von demselben. αφξθ΄. In der Lawra.
- 7. Μὴν φεβουνάριος, ἐπιμελῶς διορθωθεὶς, Παρὰ Ναθαναήλου ἱεροδιακόνου ἐξ ᾿Αθηνῶν τοῦ Ἐμπόρου. Ἦροατοῦ, τοῦ σοφωτάτου Ἐπισκόπου Κυθήρων, πυρίου Μαξίμου τοῦ Μαργουνίου. Ἐνετίησι, Παρὰ Δομινίπω τῶ Ητεπολωνίω. Τύπος τοῖς τοῦ Σπινέλλου Ἐπει τῷ ἀπὸ τῆς ἐνσάρκου οἰκονομίας, τοῦ κῦ ἡμῶν Ἰν χῦ. αφηθ. Fol. 76 Bl., ohne Seitenzahlen, geteilt in 10 Hefte, jedes zu 8 Bl. mit Ausnahme des letzten, das nur 4 hat. Bezeichnung derselben α—κ. Auf der Rückseite des Titels ein Holzschnitt, die Kreuzigung Christi darstellend. Letztes Blatt fehlt. Roter und schwarzer Druck. In meinem Besitz.
- 8. Titelblatt fehlt. Auf dem 2. Bl. Μὴν ᾿ΑποΙλλιος πτλ. Auf der Rückseite des letzten Bl.: τέλος τοῦ ᾿Αποιλλίου μηνός. Ἡ τῶν τετραδίων κατὰ τάξιν ἀπολουθία. αβγδεζηθ. Ἅπαντα εἰσὶ τετράδια, πλὴν τοῦ θ΄, ὅπερ ἐστὶ πεντάδιον. Ἐνετίησιν παρὰ ᾿Αντωνίω τῷ Πινέλλω. Ἔτει τὸ ἀπὸ τῆς ἐν σάριου οἰπονομίας τοῦ πῦ ἡμῶν. Ἰησοῦ Χριστοῦ. αχιό΄. fol. 66 Bl. geteilt in 8 Hefte, jedes zu 8 Bl., mit Ausnahme des 8., das 10 Bl. zählt. Roter und schwarzer Druck. In meinem Besitz.

#### Π.

Legrand nennt a. a. O. II 12 ff. die Ausgabe des bekannten  $\Theta\eta\sigma\alpha\nu$ - $\varrho\delta\varsigma$  von Damaskinos dem Studiten a. d. J. 1570 die älteste, jedenfalls die älteste bekannte Ausgabe, indem er die bislang übliche Annahme von Bretos, die ed. princ. des  $\Theta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\delta\varsigma$  stamme aus dem Jahre 1528, als einen Irrtum aufweist.

Unbekannt ist bislang geblieben die zweite Ausgabe des  $\Theta\eta\sigma\alpha\nu\varrho\delta\varsigma$ , von der ich ein Exemplar besitze. Sie scheint von der ersten erheblich abzuweichen. Ich gebe die genaue Beschreibung.

. Titel: Βιβλίον ὀνομαζόμενον θησαυρός. ὅπερ συνεγράψατο, ὁ ἐν Μοναχοῖς Δαμασκηνὸς ὁ ὑποδιάπονος καὶ στουδίτης ὁ θεσσαλονικεύς. Ἐδὰ ἐβάλαμεν ἐτέρους τινὰς λόγους ὀφέλιμους, ἐπτὰ. Εἰς τὸ τέλος τοῦ βιβλίου. Μετὰ καὶ τὴν ἐξήγεισιν, εἰς τὸ πατὲρ ἡμῶν.

Auf der Rückseite des letzten Blattes: Το παρον βιβλίον τετύποται, Ένετίησιν, παρὰ πέτρου, ὑιοῦ τοῦ ποταὶ. Χριστοφόρου, τοῦ τζανέτου, ἀναλώμασι μὲν τοῖς αὐτοῦ ἐπιμελεία δὲ καὶ ἐπιδιορθώσει, Γεωργίον ἱερέως Βλαστοῦ κρητὸς τοῦ ἐπονομαζομένου πουνιαλέτου: ἔτει ἀπὸ τῆς ἐν σάρκου οἰκονομίας αφπθ΄. Quart. 268 Bl., ohne Seitenzahlen. 34 Hefte zu 8 Blättern, mit Ausnahme des letzten mit 4 Bl. Zahlen von α—ω und Α—Α. Auf der Rückseite des Titels ein Holzschnitt, die Kreuzigung vorstellend. Inhalt:

Bl.  $\alpha^{2r}$  der Index der 36 Reden des Damaskinos, wie in der ersten Aus-

gabe. (Legrand a. a. O. II 13.)

α<sup>2v</sup>. Die Vorrede des Damaskinos wie in der ed. princ., dann: ἐν ταῦτα ἄοχονται λόγοι πολλὰ ὀφέλημοι καὶ ἀναγκαῖοι, πρὸς πάντα χοιστιανὸν, οί ὁποίοι εἶναι ἐπτὰ. ἤγουν:

πεοί ἀγάπης λόγος α.

περί πειρασμού λόγος β.

περί φιλαργυρίας λόγος γ.

περί έλεημοσύνης λόγος δ.

περί φθόνου λόγος ε.

περί μετανοίας λόγος 5.

περί έξομολογήσεως λόγος ζ.

'Εδώ ἄρχεται, τὸ τι δηλοῖ, τὸ, πατὲρ ἡμῶν.

 $\alpha^{8r}$ — $I^{8\ddot{v}}$  die Reden des Damaskinos.

 $K^{1r}-K^{2v}$  στίχοι ήφοελεγίοι, εἰς τὴν κοίμησιν τῆς ὑπεφευλογημένης Θεοτόκου κτλ. wie in der Ed. princ.

 $K^{3v}$ —  $A^{3r}$  die 7 Reden περὶ ἀγάπης κτλ.

 $A^{3r} - A^{4v}$  die Auslegung des Vaterunsers.

Statt der 7 angehängten Reden bringt die erste Ausgabe 6 Reden des Albertos Marinos. Auch die Auslegung des V. U. ist zugekommen. Der Text der Reden des Damaskinos scheint in dieser Auflage der Zahl der Seiten nach zu urteilen, kürzer zu sein als in der ersten Ausgabe.

#### Ш.

Aus dem in dieser Zeitschrift I (1892) Seite 93ff. von Herrn M. Treu und S. 322 von Herrn E. Kurtz über den Mönch Joseph Bryennios Gesagten oder besser Nichtgesagten darf ich vielleicht schließen, daß es nicht genügend bekannt ist, dass die Werke des Bryennios bereits herausgegeben sind und zwar von keinem Geringeren als Eugenios Bulgaris. Die beiden ersten Bände des Werkes führen den Titel: Ἰωσήφ μοναγοῦ τοῦ Βουεννίου τὰ εύρεθέντα ἀξιώσει τοῦ ὑψηλοτάτου καὶ εὐσεβεστάτου πρώην ἡγεμόνος Μολδοβλαχίας πυρίου πυρίου Γρηγορίου 'Αλεξάνδρου Γκίκα βοεβόδα δι' ἐπιμελείας Εύγενίου διακόνου τοῦ Βουλγάρεως ήδη τὸ πρῶτον τύποις ἐκδοθέντα. Έν Αειψία της Σαξονίας εν τη τυπογραφία του Βρεϊτιόπφ. έτει αψξη'. 8. 2 Bde. Der dritte und letzte Band erschien erst später, nachdem Eugenios neues handschriftliches Material gefunden hatte und zwar mit einigen Zugaben, ebenfalls bei Breitkopf in Leipzig im Jahre αψπδ'. Der erste Band enthält auch eine längere Abhandlung über das Leben des Bryennios, der dritte die Briefe und zwar 25 an der Zahl. Der a. a. O. Seite 93 dieser Zeitschr. abgedruckte ist der 14. der gedruckten Sammlung. Da ich nicht annehmen kann, dass in den größeren Bibliotheken die Werke des Bryennios nicht vorhanden seien, beschränke ich mich auf diese Notizen, die nur auf die Existenz des Drucks aufmerksam machen wollen. Ein Exemplar besitze ich selbst.

Predigerseminar Erichsburg in Hannover.

Ph. Meyer.

## Mitteilungen.

An der Universität Petersburg hat sich am 20. Januar 1893 unser Mitarbeiter Dr. A. Papadopulos Kerameus als Privatdozent für mittelund neugriechische Philologie habilitiert und die Erlaubnis erhalten in neugriechischer Sprache vorzutragen. (Νέα Ἡμέρα vom 6/18. Febr. 1893, woselbst auch die Antrittsvorlesung mitgeteilt ist.) — Der Senat der Universität Budapest hat an den Unterrichtsminister Grafen Csáky eine Eingabe des Inhalts gerichtet, es solle ein dritter Lehrstuhl für klassische Philologie errichtet werden. Der zu ernennende Professor hätte auch Neugriechisch zu lehren. (Hochschul-Nachrichten vom 26. März 1893 S. 22.) — Wir sehen in diesen zwei Ereignissen für die Zukunft der byzantinischen Philologie eine erfreuliche Bürgschaft; denn es ist vorauszusetzen, daß auch in Budapest der Begriff "Neugriechisch" als wissenschaftliche Grammatik und Sprachgeschichte gefaßt wird, womit sich dann die Berücksichtigung des byzantinischen Studienkreises von selbst ergiebt. K. K.

G. Schlumberger sprach in der Sitzung der Académie des inscriptions et belles lettres v. 3. Febr. 1893 über ein prachtvolles byzantinisches Reliquiar, das vor kurzem der Graf Gr. Stroganov in Rom erworben hat. Das Werk stammt aus dem 10. oder 11. Jahrh. und gehörte wohl zu den im Jahre 1204 von den Kreuzfahrern aus Konstantinopel weggeführten Beutestücken. Bull. critique v. 15. März 1893 S. 120. K. K.

In der Sitzung der Société nationale des antiquaires de France v. 8. Febr. 1893 sprach Durrieu über gewisse Eigentümlichkeiten des Codex aureus der Escurialbibliothek, welche auf einen direkten Zusammenhang der deutschen und byzantinischen Kunst in der ersten Hälfte des 11. Jahrh. hinweisen. Müntz stimmte ihm bei und erinnerte an die byzantinischen Künstler, welche die Kaiserin Theophano begleiteten. Ém. Molinier macht, ohne im Prinzip den byzantinischen Einfluß zu leugnen, bezüglich der Beweiskraft der Texte und Monumente gewisse Reserven geltend. An der weiteren Diskussion beteiligten sich Müntz, Duchesne, Berger, Geymüller, Guillaume und Molinier. (Zur ganzen Frage vgl. jetzt auch Byz. Z. I 642.) Bull. critique v. 15. März 1893 S. 119. K. K.

Unter der Leitung des Marquis de Vogué und des Professors Ch. Schefer wird eine "Revue de l'Orient latin" veröffentlicht, welche das durch den Tod des Grafen Riant sehr geführdete Werk der "Societé de l'Orient latin" fortzuführen bestimmt ist. Das erste Heft des ersten Bandes hat vor kurzem die Presse verlassen. Wir wünschen der neuen Kollegin, welche ein der Byz. Zeitschr: so nahe liegendes Gebiet zu pflegen beabsichtigt, von Herzen Glück und Gedeihen. K. K.

Berichtigung: Infolge des Verlustes einer Korrektur sind im Aufsatze von A. Papadopulos Kerameus, Byz. Z. II 1, folgende Druckfehler stehen geblieben: S. 127, 3 Νουθεσίου st. Νουθεσίαι; 128, 9 ἐξέθοειβε st. ἐξέθοεψε; 130, 21 σιμοῦται st. σιμοῦ.

# I. Abteilung.

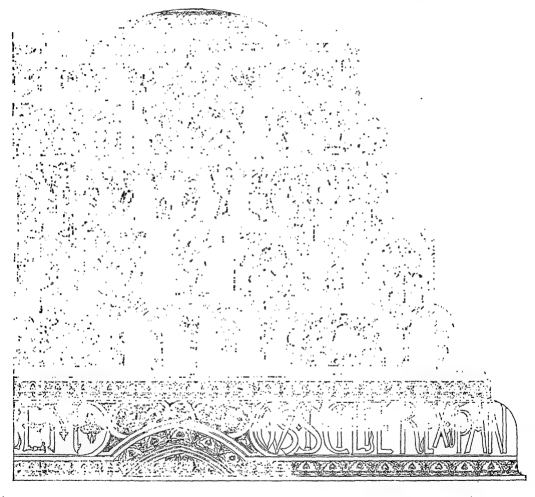
# Décoration des plafonds de la Chapelle Palatine.

Les plafonds en bois de la Chapelle Palatine doivent appartenir au XIIe s., c'est à dire à l'époque même de la construction de la chapelle. Hugue Falcando, qui écrivait vers la fin du douzième siècle (1190), en parle comme d'une des plus grandes merveilles de son temps; en outre, un discours attribué à tort au célèbre prédicateur, Théophane Cérameus, archevêque de Taormine 1), nous en offre une description des plus brillantes. Ce discours a été prononcé en présence du roi, ou comme il y est dit, du «basileus» et de ses enfants. Dans le manuscrit des discours de Cérameus, conservé à Madrid et qui date du XIIª s., il est dit avec plus de précision encore que le discours fut prononcé «dans le temple du palais de Palerme». Serradifalco<sup>2</sup>) considère cette indication comme pleinement digne de foi, car le temple dont il est question est en tout conforme à la Chapelle Palatine. Le titre de basileus n'est point fait pour surprendre: on sait que les rois normands ne le dédaignaient point et que Roger surtout aimait à s'en parer. Enfin la présence des fils du roi et l'existence des mosaïques traitant des sujets d'iconographie permettent à l'auteur de rétablir infailliblement l'époque à laquelle fut prononcé ce discours. Les mosaïques étaient terminées, comme l'atteste l'inscription de la coupole, en 1143, et le second fils de Roger mourut en 1149, - donc Cérameus doit avoir prêché entre ces deux dates, et le plafond, au moins celui de la nef centrale, devait déjà exister à cette époque. Toutefois si la légende latine qui l'entoure appartient à l'époque de sa construction, elle n'en conserve pas moins fort peu de son aspect primitif. Les fréquentes restaurations qui y ont été entreprises ont achevé de la défigurer complètement. Voici le texte de cette légende tel que nous le trouvons à

<sup>1)</sup> Migne, Patrologia. Ser. graeca. v. 132. p. 952.

<sup>2)</sup> Duome di Monreale, p. 27.

présent: »Pastor. Pet. e. Rex. Ferodus. Sicilia. et. Spanie. Brece. Templa. Tege . . . Pro . . . Rogero . . . Quoque. Rege. Ante. Deum. Ora . . . Cus. Gratus. et. Unde. Precatus. Is Tibi. Dotavit. Ioannes. Sicilie. Rex. Aragonum. Anno. Domini. MCCCCLXXVIII. Indicione. Duodicima. De. Donis. Quem. Replet. Mens. Salomonis. Mille. Decem. Decies. Triginta . . . Dus. Siciliae. Rex. Spanie.



Autour des plafonds des nefs latérales s'enroulent également des légendes latines qui en rapportent la construction au XV° s., mais pour ma part, je croirais volontiers qu'il s'agit de la date de la restauration et non de celle de la construction, puisque le style des sujets qui y sont représentés est en parfait accord avec ceux de la nef centrale; d'ailleurs on y trouve aussi des fragments de légendes arabes.

Relativement à leur valeur artistique, les plafonds de la Chapelle Palatine doivent être considérés comme étant uniques de leur espèce. car ils appartiennent aux plus anciens monuments de l'architecture sur bois; en effet les plafonds de la cathédrale de Palerme et de Monréale, qui, au dire de Buschemi¹), étaient aussi en bois sculpté, ont été victimes, l'un d'une restauration barbare, l'autre - d'un incendie en 1811. Le plafond de la nef centrale avec sa profusion de consoles superposées en guise de stalactites, présente l'aspect merveilleux d'une grotte. Tous les espaces un peu considérables y sont revêtus d'un ornement végétal ou figuré, tandis que ceux qui offrent une surface plus étendue sont décorés d'animaux et de scènes retraçant la vie privée de l'Orient. Plusieurs de ces tableaux ont été grièvement endommagés par le temps et la barbarie du clergé qui y faisait enfoncer des clous pour suspendre des lampes aux jours de fête. Mais malgré la fumée et le manque total de lumière, les couleurs y conservent tout leur éclat et toute leur fraîcheur, qui s'harmonise si bien avec l'essence de l'art oriental. Cependant, il s'est passé bien du temps avant qu'on entreprît la reproduction exacte de ces peintures, - reproduction ardemment désirée par tous ceux qui ont à cœur les intérêts de l'art, — et qui a été habilement exécutée par deux architectes russes, lesquels se sont vaillamment acquittés de cette tâche plus que difficile.

Dans sa partie supérieure le plafond de la nef centrale offre deux rangs de rosaces richement décorées de sculptures et de peintures reproduisant des figures isolées et des ornements végétaux. Ces rosaces sont encadrées d'étoiles octogones; dix-huit d'entre elles contiennent des inscriptions coufiques, tandis que les deux rosaces voisines du presbytère représentent des gazelles fuyant à toute vitesse, entourées d'un ornement végétal. Morso (Palermo Antico p. 16) fut le premier qui déchiffra et traduisit ces inscriptions.

Il prétend que ces rosaces présentent un texte suivi, presque identique à celui de la mante de Nuremberg et que les rosaces les plus proches du presbytère renfermaient le commencement et la fin de ce texte, c'est-à-dire l'ordre du roi qui fit ériger cet édifice et l'année de la construction du plafond. Amari, qui avait devant les yeux les photographies de toutes les rosaces, préparées par lui pour son article de la «Revista Sicula» (Palermo 1869, v. II), fut obligé de reconnaître, en rétablissant le texte, que Morso se trompait et que les deux

<sup>1)</sup> Notizie della basilica di San Pietro detta la cappella regia. Palermo. MDCCCXL, p. 20, note 11.

rosaces avec les gazelles, loin d'être des restaurations postérieures, faisaient partie de la décoration primitive du plafond. Il est d'avis que les légendes des rosaces présentent un texte entier qui n'est autre que l'énumération des hautes vertus qui distinguaient le constructeur zélé de la Chapelle — motif très fréquent sur les monuments de l'art industriel des Arabes. Il n'est donc point étonnant que Morso lui ait



trouvé de la ressemblance avec le texte de la mante de Nuremberg, comme avec tant d'autres de la même espèce. Mais, tandis que ce monument porte le nom de son possesseur et la date de son exécution, il y en a un bon nombre qui sont tout aussi bien dépourvus de l'un comme de l'autre. 1)

Les formes architecturales des plafonds latéraux sont bien plus simples. Elles présentent une pente douce coupée par une masse de

<sup>1)</sup> On peut trouver cette inscription entière dans . . «La Cappella di San Pietro nelle reggia di Palermo», dipinta e cromolitographata da Andrea Terzi ed illustrata dai professori M. Amari, C. Cavallari, G. Meli et Carini Palermo, Part. IV, cap. III.

larges cannelures qui finissent en demi-cercles et qui forment des triangles avec les niches sémi-sphériques disposées le long des côtés étroits du plafond. Les côtes des cannelures sont décorées d'ornements végétaux et géométriques; quant aux extrémités, elles portent des images d'hommes représentés en buste, le milieu en est orné de grandes rosaces et de scènes fantastiques en tout pareilles à celles du plafond de la nef centrale. L'aspect de la Chapelle Palatine produisait un effet des plus imposants sur tout les contemporains de sa décoration définitive.

La première restauration du plafond de la Chapelle Palatine, comme nous avons tout lieu de le croire, se rapporte au XV° s. A cette époque fut aussi complétée l'inscription qui orne la corniche du plafond, comme nous l'indique M<sup>r</sup> Terzi dans son édition de la chapelle de San Pietro. (Parte IV, cap. II.)

L'ornementation de la Chapelle Palatine présente dans ses mosaïques certains éléments qu'il serait impossibles de retrouver dans les productions de style purement byzantin, mais qui par contre sont familiers à l'art arabe en général et particulièrement à l'art arabe en Égypte. Ils abondent surtout dans la décoration du plafond. Ce n'est qu'a partir du commencement du XIX e s. que ce plafond fut l'objet des recherches scientifiques: mais on s'appliqua d'abord à déchiffrer les inscriptions insérées dans les rosaces sans se préoccuper beaucoup des représentations al tempera. Il est vrai que l'accès de ces monuments est tout ce qu'il y a de moins aisé: l'obscurité, la hauteur considérable, la poussière et la fumée créaient à l'explorateur des obstacles presque insurmontables.

Cependant, à l'heure qu'il est, grâce au zèle infatiguable de M<sup>r</sup> Pomerantzoff et de feu Tchagine, son collaborateur, toutes ces difficultés ont été vaincues et nous pouvons offrir à nos lecteurs non seulement le profil, mais aussi les détails de cette décoration. Comme supplément à ces excellents dessins, nous indiquerons encore quelques tables chromolithographiques de l'édition Terzi qui rendent en couleur certains détails du plafond.

A l'aide de ces deux auxiliaires nous pouvons nous faire une juste idée de la décoration du plafond de la nef centrale, évidemment les motifs représentés ne constituent point un ensemble, l'artiste s'est laissé aller à son instinct décoratif: tout sujet lui semblait bon, pourvu qu'il remplît consciencieusement les espaces vides. Ce sont de petites scènes décousues, n'ayant de commun entre elles que le style bien soutenu, l'harmonie des couleurs et les compositions bien proportionnées au champ décoratif qu'elles sont appelées à remplir. Dans ce sens la peinture du plafond nous offre un parfait ensemble, une unité rare, relevés par des tons chauds et une brillante vivacité de couleurs. C'est bien là

ce beau ciel du Midi, aux reflets ardents, ces contrées lointaines aux récits fabuleux qui inspiraient les peintres et les poètes arabes. Si vous vous laissez aller à la première impression, vous croirez que ce n'est point une église européenne qui vous abrite sous ses voûtes sacrées, mais bien plutôt un château féerique de «Mille et une Nuits». Ces vives couleurs s'harmonisent parfaitement avec l'imagination exubérante des sujets. Donnez-vous la peine d'examiner attentivement ces épisodes détachés et vous serez frappé de retrouver ici toutes les petites scènes de la vie orientale que nous offrent sans cesse les objets de l'art industriel provenant du Levant arabe. Le plafond de la Chapelle Palatine conserve à un haut degré les traces du joug arabe qui a pesé pendant deux siècles sur la Sicile et son art. Donc, au dessus des mosaïques d'un style strictement byzantin s'étend un plafond qui révèle une origine nouvelle, étrangère au byzantinisme pur. Et, en effet, tous les savants qui ont étudié la décoration de la Chapelle Palatine ont bien senti cet élément hétérogène, mais ce n'est que di Marzo qui s'est enhardi au point de lui assigner les Arabes pour maîtres.1) Salazaro suppose que ce travail a été exécuté par des artistes chrétiens sur des modèles empruntés aux châteaux des émirs siciliens et africains arquant du fanatisme musulman qui aurait dû se révolter contre la décoration d'un temple chrétien.2) Buschemi, à son tour, pense que la reproduction des êtres animés, prohibée par le Coran, appartient aux byzantins, et attribue aux Arabes — tout ce qui a rapport à l'ornementation.<sup>3</sup>) Cette divergence d'opinion nous oblige à éclaircir trois questions importantes: 1) Observait-on la défense de reproduire les êtres animés chez les musulmans? 2) les arts figurés, existaient-ils chez les Arabes, la peinture surtout? et 3) si, en effet, ils existaient, à quel degré d'indépendance étaient-ils arrivés? Nous nous en rapporterons ici aux célèbres arabistes Schack4), Lavoix5) et Karabacek6), qui ont travaillé à ces questions. On fonde généralement la prohibition de représenter les êtres animés sur la V me soure du Coran, qui défend également le vin, les jeux et les statues (statues - traduction défectueuse du terme arabe «ansab», qui signifie littéralement autel, endroit où les gentils faisaient leurs libations d'huile).7)

<sup>1)</sup> Delle belle arti in Sicilia II p. 152.

<sup>2)</sup> Studi dei monumenti dell' Italia Meridionale II. 52.

<sup>3)</sup> Notizie della Basilica di San Pietro, p. 17.

<sup>4)</sup> Poesie und Kunst der Araber. S. 164 ff.

<sup>5)</sup> Les arts musulmans. Gazette des Beaux Arts. 1875, 2ème période.

<sup>6)</sup> Das angebliche Bilderverbot des Islam. Nuremberg 1876.

<sup>7)</sup> Gazette des Beaux Arts. 1875, 2ème période, p. 98.

Nous ne prenons pas sur nous de juger combien ces combinaisons sont dignes de confiance, mais soutenus par l'autorité de connaisseurs tels que Schack, Karabacek et Kremer, nous sommes portés à croire que la défense de reproduire les êtres animés n'appartient pas à Mahomet lui-même, mais à ses commentateurs, qui trouvèrent bon nombre d'adeptes parmi les musulmans, bien que le pouvoir temporel ne les soutînt pas. Nous savons en effet que la tolérance absolue était un des traits caractéristiques des dominateurs arabes. Karabacek remarque avec raison que, dès son origine, l'islamisme respectait l'indépendance dans la vie politique et dans la vie sociale des Arabes: les exigences religieuses ne la restreignaient guère. 1) Ainsi, par exemple, le Coran défend très péremptoirement le vin, le chant et la danse, et cependant les Arabes ne se faisaient pas faute d'en jouir tout à leur aise.

Évidemment, promulguer une loi et la faire observer sont deux choses différentes: et, en effet, sur cette question, les données littéraires ne s'appuient ni sur des faits historiques, ni sur des monuments matériels, conservés jusqu'à nos jours dans les pays musulmans. Il n'y a nulle indication que cette règle fût en vigueur. D'ailleurs, nous avons des preuves irréfragables que l'austère Omar luimême, malgré son zèle religieux, avait adopté les types des monnaies byzantines et sassanides, à l'effigie du Calife. 2) Moabie et Abd-el-Melik en firent autant. 3)

S'il faut en croire Mouradja-d'-Ohsson, le calife Abd-el-Melik construisit à Jerusalem une riche mosquée, dont les portes étaient décorées d'images de prophètes et dont les murs intérieurs représentaient l'enfer avec ses gigantesques habitants, ainsi que le paradis de Mahomet où les fidèles, vêtus d'étoffes soyeuses dégustaient dans des coupes d'or un vin qui ne grisait point et se réjouissaient dans des jardins toujours verts en compagnie de houris toujours belles et toujours jeunes. (4)

Macrizi, auteur arabe, digne de foi, nous donne dans son «Chitat»<sup>5</sup>) maintes preuves de la reproduction des êtres animés dans l'art musulman.

<sup>1)</sup> Das angebliche Bilderverbot. S. 8.

<sup>2)</sup> Karabacek, Die liturgischen Gewänder mit arabischen Inschriften aus der Marienkirche in Danzig. Wien 1870. S. 16.

<sup>3)</sup> Journal asiatique. 1839, II p. 494.

<sup>4)</sup> Lavoix. Gazette des Beaux Arts. 1875, 2ème période, p. 101.

<sup>5)</sup> Il est à regretter que jusqu'à présent personne n'ait traduit dans l'une des langues européennes l'œuvre de Macrizi, qui est d'une très grande importance pour l'archéologie. Quand nous nous en servons dans nos recherches nous avons généralement recours aux extraits, faits par M. Schack de l'édition de Boulaque.

Il nous dit que Hamaruâ, le Toulonide, avait décoré une des plus splendides salles de son palais au Caire avec les statues de ses femmes, la sienne propre et celles des almées — cantatrices et musiciennes de la cour. Ces statues étaient en bois peint; leurs têtes étaient ceintes de couronnes d'or pur et de turbans, étincelant de pierres précieuses (Chitat. I. p. 316).

De même, dans la description du trésor du calife Moustanzir, Macrizi énumère plusieurs objets de luxe, représentant des hommes et des animaux. Dans les festins on employait des coupes en porcelaine montées sur des figures d'animaux d'un travail admirable (Chitat. I. p. 410). Quelques uns de ces supports offraient des compositions trèscompliquées, par exemple, des cavaliers avec des boucliers et des épées (I. 472). Les tables de festin étaient ornées de figurines importées des fabriques du Caire, représentant des gazelles, des lions, des éléphants et des girafes. Ces figurines étaient destinées à soutenir les plats et l'usage n'en était interdit qu'aux cadis (I. 489).

Quelques unes parmi ces statuettes étaient de vrais bijoux, comme, par exemple, un paon d'or aux yeux des rubis, aux plumes émaillées, toutes semées de pierres précieuses ou bien un coq en or couvert de perles et de pierreries, avec des yeux de rubis; puis une gazelle avec des incrustations de pierres précieuses et dont le corps était formé d'une seule perle fine.¹) Dans la section de tentes se trouvaient maintes étoffes qui offraient des images d'hommes et d'animaux (lions, chameaux, chevaux et oiseaux de différentes espèces (I. 477).

Parmi ces tentes, celle qui avait été faite par ordre de Batzūra, vizir de Mostanzir (XII° s.), jouissait d'un renom particulier. Ses parois étaient entièrement recouvertes d'animaux très bien rendus en peinture. Dans cette même section de tentes, on trouvait un grand nombre de tapis, dont quelques uns offraient des portraits de rois et de hauts dignitaires. Sur l'un de ces tapis figurait toute une génération de Fatimides (I. 417), dont chaque représentant portait son nom inscrit au-dessus de sa tête. A cette époque-là de semblables tapis étaient choses fréquentes dans l'Orient arabe. La description que Massoudi fait du palais de Samarrah nous offre un superbe échantillon de cette sorte de monuments. )

Les fontaines dans les cours des palais, résidences des dominateurs arabes, étaient généralement garnies de statues de lions. Schack en fait mention à l'Alhambra, dans le palais de quelque petit prince et

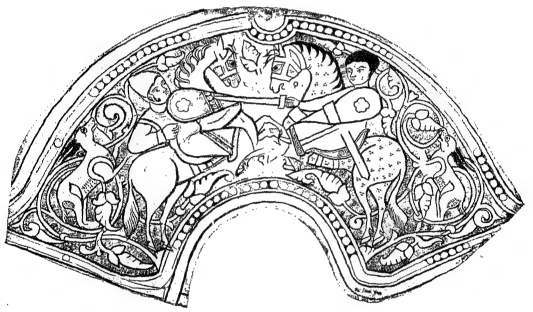
<sup>1)</sup> Quatremère, Les mémoires géographiques et historiques. I. II. p. 373.

<sup>2)</sup> Ibidem II. 381.

<sup>3)</sup> Prairies d'or. VII. 291.

dans l'Afrique du Nord. 1) Dans le château de Motamide, au bord de l'étang se trouvait une statue d'éléphant en argent; au palais de Seradschib, à Silves, de statues de chevaux, de lions et de femmes. 2)

Dans le palais, El-Mouchtar, à Samarrah, sur le Tigre, nous trouvons encore au milieu du IX<sup>e</sup> s. toute une série de peintures murales, entre autre, l'intérieur d'une église chrétienne avec ses prêtres.<sup>5</sup>) A la même époque, le sultan égyptien, Hamaruâ, dont nous avons parlé tantôt, fait preuve de son amour pour la peinture en visitant le couvent de Cossaïr, situé non loin du Caire, pour y admirer l'image de



la S<sup>to</sup> Vierge Marie, comme le dit Macrizi dans son livre.<sup>4</sup>) Dans les «Mille et Une Nuits» nous trouvons un conte, où il s'agit d'un mur représentant deux cavaliers dans l'attitude de combattants, des rois luttant l'un contre l'autre, des fantassins, des oiseaux dorés etc.<sup>5</sup>) Au XII° s., selon Macrizi (Chitat. I. 486), le calife égyptien El-Amir-bi-Ahkâm-Allâh, mort en 1199, ordonna que l'on plaçât dans un belvédère, construit à cette intention, les portraits de poètes au-dessus des quels étaient inscrits leurs noms. Pour appuyer ces données historiques, citons encore la galerie de tableaux de l'école persane dans les

<sup>1)</sup> Schack, Poesie und Kunst der Araber. II. 169.

<sup>2)</sup> Ibidem II. 233.

<sup>3)</sup> Karabacek, Das angebliche Bilderverbot des Islam. S. 10.

<sup>4)</sup> Lavoix, Gazette des Beaux Arts. 1875, 2ème période, p. 313.

<sup>5)</sup> Kosegartenii Chrestomathia arabica. Lipsiae 1828. p. 2.

jardins de Haroun-al-Rachid à Bagdad, dont parle le conteur des «Mille et Une Nuits»<sup>1</sup>) — encore une preuve de plus que la peinture était alors en vogue. Tout ce que nous venons de dire au sujet de la peinture chez les Arabes est loin d'épuiser le sujet. Consultez leurs écrivains, surtout Macrizi, et vous y trouverez les noms d'artistes, de mécènes et des descriptions détaillées des œuvres d'art.

Au dire de Macrizi (Chitat. II. 315), le vizir du calife égyptien Mostanzir, Batzûra ou Jatzûra, était un protecteur des arts, un amateur passionné de tableaux et de livres à miniatures. Enfin, l'Égypte connaissait encore un peintre célèbre, surnommé Cossair-l'Égyptien.2) Le prix des ses œuvres avait été tellement rehaussé par ses admirateurs, que Batzûra fit venir son rival, citoyen de Bassora. Ibn-el-Azis. Un concours eut lieu entre les deux artistes. Ibn-el-Azis dessina une danseuse qui semblait entrer dans une niche, tandis que, sur le mur opposé Cossair en représenta une autre qui semblait en sortir. Cet effet avait été obtenu à l'aide du moyen suivant: le premier habilla la danseuse en rouge et peignit en jaune l'arc derrière le quel elle disparaissait, et le dernier, par contre, l'habilla de blanc et l'encadra d'un arc noir, - ce qui fit ressortir la figure. Les deux œuvres furent réconnues également bien réussies et les deux artistes également dignes de récompense. Aussi reçurent-ils tous deux des costumes d'honneurs et la même prime en argent.

Une telle entente des effets de nuances n'était pas une exception parmi les artistes contemporains. Macrizi (Chitat. II. 318) fait mention d'un tableau du peintre Al-Katami, à Dar-oùl-Roman, non loin du Caire, qui était renommé pour la vivacité surprenante du coloris et la savante combinaison des couleurs, grâce à laquelle la figure de Joseph au fond du puits s'en détachait distinctement.

Les noms des écrivains arabes sont fréquemment accompagnés de l'épithète «naccasch», indiquant, comme le certifie Lavoix, la spécialité de sculpteur, de peintre ou de graveur. Au nombre de ceux-là, il cite l'ambassadeur du sultan de Berbère, Schadja-ed-eddin-ben-Daïa, qui avait apporté avec lui 3 tableaux, représentant la cérémonie d'un pélerinage. Des notions sur les œuvres d'art chez les Arabes ne sont pas uniquement dues aux données littéraires. A l'heure qu'il est, on connaît déjà plusieurs manuscrits arabes illustrés de miniatures. A Vienne, dans la Bibliothèque du Palais, sous le N° 372 du Catalogue Flügel, Karabacek a découvert le MS arabe des célèbres «Makam»,

<sup>1) &</sup>quot;Тысяча и одна ночь" арабскія сказки. Москва 1890. П. 167.

<sup>2)</sup> Karabacek, Das angebliche Bilderverbot. S. 9.

<sup>3)</sup> Gazette des Beaux Arts, 1875. p. 426.

de Hariri, auteur arabe, mort en 1121. Cette œuvre a été terminée le 29 Mars 1334 et elle contient jusqu'à 70 miniatures sur fond d'or, représentant des scènes de la vie orientale. L'écriture et quelques autres particularités attestent que le texte a été rédigé en Syrie ou en Mésopotamie, tandis que les miniatures revèlent une origine persane, comme le pense Karabacek. 1) Elles reproduisent des hommes et des femmes, des enfants appartenant à la classe aisée et à celle du peuple, des nègres et des esclaves. On y rencontre aussi des animaux. des chevaux, des chameaux sellés, des oiseaux, des plantes, toutes sortes d'ustensiles, des meubles, des lits, des chaises et des vases de verre et des instruments de musique. Des manuscrits contenant exactement les mêmes sujets se trouvent dans la Bibliothèque Nationale de Paris et dans la Collection Schöfer. Ensuite, Schack a trouvé dans la Bibliothèque de l'Escurial un MS, ayant pour titre «Énigmes politiques». dont l'auteur, Ibn-Tzofer était un Arabe de la Sicile. On y voit représenter des rois et des reines, des chefs de troupes et des juristes, des moines en capuchons et des évêques en vêtements de grande cérémonie.2)

Enfin de ce même Orient arabe nous tenons une foule d'objets d'art et d'industrie — vaisselle métallique, miroirs sculptés, ivoireries — le tout décoré de petites scènes de la vie orientale. Généralement, ces petits tableaux sont disposés sur un fond d'ornement végétal, fortement stylisé et représentent des scènes de chasse, de festin et des épisodes de la vie domestique et industrielle. Plusieurs d'entre eux sont attribués avec raison à une époque reculée, XII—XIII° s.

Ainsi, comme nous venons de le constater tout-à-l'heure, les arts figurés avaient droit de cité chez les Arabes et la reproduction des êtres animés n'y était pas plus défendue qu'ailleurs. Aussi, les artistes ne manquaient pas chez les musulmans — leurs noms et les sujets qu'ils traitaient le prouvent assez. Mais, néanmoins, tout ce que nous venons de dire ici ne suffit pas pour aboutir à la conclusion hardie que la peinture et la sculpture arabes étaient un art essentiellement national et indépendant.

Les noms d'artistes, cités par Lavoix, ne prouvent que la religion musulmane, mais non la nationalité. A la vérité, ces noms conviendraient également à tout musulman, fut-il persan, syrien, grec ou égyptien. Une fois seulement Macrizi précise la patrie des artistes dont il parle — c'est en racontant le concours qui a eu lieu entre Ibn-el-

<sup>1)</sup> Eine arabische Bilderhandschrift des 14. Jahrhunderts. Separatabdruck aus Mitteilungen des k. k. österreichischen Museums für Kunst und Industrie,

<sup>2)</sup> Poesie und Kunst der Araber. II. 169.

Azis et Cossaïr.¹) Le premier était citoyen de Bassora, ville principale de l'Iraque, province persane, le second, s'il faut en croire Karabacek, était égyptien, copte, peut-être.

Tous ces témoignages contredisent l'hypothèse de Lavoix, tout en s'accordant parfaitement, du reste, avec les théories admises sur les origines de la soi-disant culture arabe.

Quand les Arabes conquirent la Perse, la Syrie et l'Égypte, ils étaient encore, comme civilisation, tellement au-dessous de ces pays qu'il leur eût été complètement impossible de leur imposer rien de leurs mœurs; tout au contraire, ils subirent l'influence des pays conquis et s'en assimilèrent la culture. Il est vrai, qu'à la longue, cette civilisation étrangère prit le coloris tant soit peu national de ses nouveaux adeptes. En Syrie et en Égypte ils trouvèrent une civilisation byzantine; en Perse, celle des Sassanides, - témoins les monnaies des premiers califes qui gardent les traces de l'influence de ces deux pays; de même, les savants et les écrivains des premiers siècles de l'Hedjra étaient tous persans ou assyriens. Naturellement, les représentants de l'art figuré suivirent aussi ce courant, en l'accentuant encore. La décoration de la mosquée de Jérusalem avait été exécutée non par des Arabes, mais par des Byzantins ou par des Grecs de Syrie, chez qui l'art de la peinture était alors en pleine floraison et portait un certain caractère byzantin, comme nous le prouvent les miniatures syriennes. Ce fait indiscutable est encore appuyé par les auteurs arabes. Ibn-Batoutah<sup>2</sup>), par exemple, dit que lorsque le calife Valid s'avisa de construire une mosquée, il demanda des mosaïstes à l'empereur Théophile qui lui envoya 1200 ouvriers byzantins. mosquée de Valid, c'est l'église de S. Jean Baptiste érigée sous Justinien, à laquelle Valid ajouta une colonnade et une cour spacieuse, également entourée de colonnes. Si Valid fit venir des ouvriers byzantins pour décorer l'église-mosquée, c'est qu'il appréciait leur travail, qui, du reste, leur a valu une gloire universelle. Tabari<sup>3</sup>) dit aussi que Valid eut recours à l'empereur byzantin lorsqu'il entreprit de reconstruire la mosquée de Médine. L'influence de la peinture byzantine se manifeste jusque dans les sujets des tableaux, dont les auteurs arabes font mention, comme, par exemple, Joseph dans le puits, les prophètes, l'entrée de J. Christ à Jérusalem — tableau dont parle Massoudi.4) Évidemment, c'étaient aussi des Chrétiens de la Syrie, ou des Grecs qui exécutèrent dans

<sup>1)</sup> Gazette des Beaux Arts. 1875, 2ème période, p. 101.

<sup>2)</sup> Voyages d'Ibn-Batoutah. Éd. de la Societé asiatique. I. 128.

<sup>3)</sup> Tubari, Chronique. Traduite par Zotenberg. IV. 162.

<sup>4)</sup> Prairies d'or. I. 313.

le château de Samarrah un tableau représentant l'intérieur d'une église chrétienne. Kremer pense que cette influence byzantine se fait sentir même à l'heure qu'il est dans le style et le caractère des paysages qui décorent les murs des maisons de Damas. 1) A l'époque des Omaïades, l'influence byzantine prédominait à la cour des califes; quant à l'art proprement dit, il la subit désormais sans partage.

Concurremment avec l'influence byzantine, après la conquête de la Perse, on voit s'exercer l'influence Sassanide qui inspire une sympathie marquée, ses sujets étant plus à la portée des Arabes.

En effet, la Perse réagit sur ces derniers avec une remarquable rapidité, attendu qu'elle satisfaisait le goût des Omaïades pour le faste et la magnificence. C'est surtout après le transport de la Capitale à Bagdad, voisine de la Perse, que le luxe oriental y déploya toutes ses splendeurs. Si l'austère Omar montrait l'exemple de la sobriété et professait un profond dédain pour le luxe, en coupant un précieux tapis en morceaux, — son contemporain, l'émir de Bassora, Abd-ulleh-ibn-Emiribn-Kureis, à 25 ans, endossa pour la première fois, un habit de soie, dont l'étoffe avait été tissue par des Persans. Lorsque, vêtu de ce costume, il monta en chaire, tous les assistants s'émerveillèrent et prirent le velours pour une peau de bête fauve. De là aussi viennent les plus beaux tapis dans les trésors des califes.

De même, la Perse enseigna aux Arabes le chant, la musique et l'abus du vin, auquel s'adonnaient sans réserve les califes du temps de Jasid I.<sup>3</sup>) Lors de la conquête des Arabes, la tisseranderie avait déjà atteint dans les pays conquis un haut degré de perfection. En Égypte, à Suze et à Damiette, elle se trouvait monopolisée par les chrétiens-coptes<sup>4</sup>), tandis qu'à Bagdad, les meilleurs ou, du moins, les plus nombreux tisserands étaient les Persans de Tchoustero ou de Toustero, comme l'indique assez le nom de leur quartier.<sup>5</sup>) La réaction des uns et des autres sur la soi-disant production arabe devait être assurément très-efficace. Un peu plus tard une nouvelle influence se fit jour chez les Arabes — celle de la Chine, importée avec les étoffes, qui arrivaient en grande quantité par Bassora et Adène.<sup>6</sup>) Tels furent les

<sup>1)</sup> Kulturgeschichte des Orients unter den Chalifen. Wien 1875. I. 121.

<sup>2)</sup> Karabacek, Über einige Benennungen mittelalterlicher Gewebe. Wien 1882. S. 188.

<sup>3)</sup> Kremer, Kulturgeschichte des Orients. II. 295.

<sup>4)</sup> Ibidem I. 149.

<sup>5)</sup> Karabacek, Über einige Benennungen mittelalterlicher Gewebe. S. 28.

<sup>6)</sup> Ibidem p. 15.

éléments qui présidèrent à la formation de l'art chez les Arabes. Il est plus que douteux qu'ils aient pu échapper à toutes ces influences hétérogènes et créer en dehors d'elles un art purement national et indépendant.

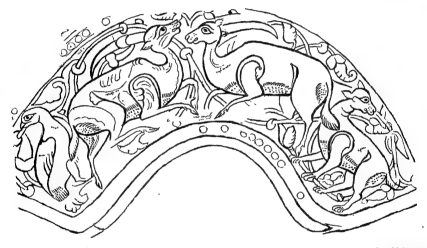
Nous savons que Macrizi a fait un livre, détruit depuis, qui avait pour titre: «Les écoles de peinture». Sous le titre d'écoles de peinture nous devons comprendre les différentes écoles qui se distinguaient non-seulement par rapport au style et à l'influence qu'elles subissaient, mais encore par rapport à l'imitation absolue de tel ou tel art pratiqué dans les limites du califat. Sous le rapport des influences des cultures étrangères, Karabacek¹) distingue dans l'art arabe 3 écoles — l'école byzantine,



l'école iranienne ou persane et l'école chinoise. La seconde surtout était très estimée des Arabes, parceque c'étaient ses images qui leur étaient les plus familières et les plus chères. Les objets de l'art industriel chez les Arabes — objets désignés généralement sous le nom commun d'objets orientaux et qui datent du XII° s., présentent un curieux mélange d'éléments byzantins et sassanides réunis sur le même objet, et cependant on ne saurait les regarder ni comme étant grecs, ni comme étant persans, ni encore moins comme les produits d'un art indépendant. Pourtant tout en restant médiocrement originaux par rapport à leur source première et au style, les monuments de l'art arabe ou oriental ne sont pas entière-

<sup>1)</sup> Karabacek, Das angebliche Bilderverbot des Islam. S. 8.

ment dépourvus d'une certaine dose de coloris local qui s'accuse dans les sujets étroitement liés avec le pays et les mœurs des Arabes. Il en est de même des motifs d'ornementation. On y voit les festins, les chasses aux oiseaux et aux bêtes féroces, le chameau, la gazelle, cette petite bête favorite de l'arabe nomade, dont il rapproche les charmes et la grâce de ceux de sa belle. Les gazelles y sont représentées généralement fuyant les unes derrière les autres, comme une rangée de perles fines, selon l'heureuse expression du poète arabe. C'est dans ce mouvement rapide que le nomade les contemple le plus souvent, après les avoir effarouchées par sa brusque apparition au milieu du calme profond du désert. Toutes ces scènes, disposées pour la plupart sur un fond d'ornement végétal fortement stylisé, sentent le décousu, le décoratif. Quel qu'en fut l'auteur, ces petits tableaux ne pouvaient paraître au



jour, que sous les auspices de la vie poétique et désœuvrée de l'Arabe en Orient. Les mêmes délices qui inspiraient les nomades de l'Orient captivaient aussi l'imagination de leurs confrères siciliens. En Sicile, même au temps des Normands, les Arabes formaient une partie considérable de la population et leurs poètes étaient toujours les bienvenus à la cour des princes normands. Mais ce n'est point la Sicile à la végétation luxuriante, ni la riche Palerme avec ses splendeurs fabuleuses qui inspiraient les poètes arabes, mais bien le désert aride et sans bornes, la ville de Sana à l'apogée de sa gloire, la gazelle gracieuse et agile à la course, le chameau, vaisseau du désert, les nuits blanches passées en compagnie de bons camarades de table à contempler la danse passionnée des almées aux sons de la flûte et des instruments à cordes. 1)

<sup>1)</sup> Schack, Poesie und Kunst der Araber. I. 10.

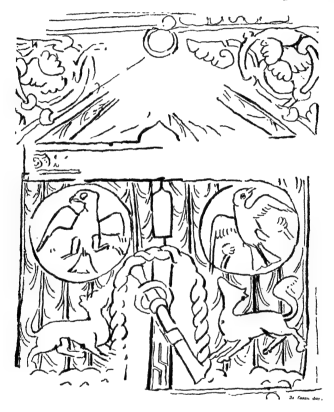
Si les plaisirs, tels que la danse, la musique et le vin pouvaient aisément se rencontrer en Sicile, ni la course effrénée à dos de chameau. ni la chasse à la gazelle ne pouvaient y avoir lieu. Ces images ont été importées en Sicile par les Arabes de l'Afrique ou de leur première patrie, rien de semblable ne se retrouve chez les poètes grecs de la Sicile, dont le nombre fut considérable sous la domination des Normands. ni chez les poètes italiens auxquels ces motifs étaient complètement étrangers. Et cependant nous voyons tous ces sujets sur le plafond de la Chapelle Palatine. Il serait donc difficile de croire que tous ces motifs furent importés par des Byzantins ou des artistes grecs indigènes. Ils étaient, par rapport à l'art sicilien, des plantes tout aussi exotiques. que l'ardente poésie des Arabes, passionnée pour ses sujets de prédilection. Ces images poétiques ne germèrent pas toutes seules sur le sol sicilien, elles y furent transplantées du Levant, à une époque antérieure à la domination des Normands. Et, à mon avis, c'est précisément la reproduction de ces petites scènes de la vie orientale, encadrées d'ornements végétaux, qui constitue le rôle des Arabes dans la peinture. Tout d'abord, on adopta ces tableaux gracieux pour embellir les palais des émirs et les villas des Arabes de distinction, qui, comme nous l'avons vu plus haut, étaient loins de s'abstenir de la reproduction des êtres animés dans les arts figurés. Ce n'est que plus tard qu'on profita de ce genre de peinture pour décorer les églises. Les mêmes motifs, au dire d'Ibn-Hamdis, enluminaient les plafonds des châteaux des Arabes d'Espagne. Cet auteur nous donne aussi une description en vers du plafond de Boudjia, où il est question d'oiseaux de toute espèce et de scènes de chasse.1)

· Il est donc de toute évidence que l'artiste chargé de décorer le plafond de la Chapelle a pu consulter des modèles du Levant. La vie, telle qu'elle y est représentée, est tout-à-fait inconque à un pur byzantin. D'ailleurs, si les étoffes de Byzance nous présentent les mêmes formes d'animaux que le plafond de la Chapelle Palatine, d'un autre côté, l'art byzantin reste de tout temps complètement étranger à ces petits tableaux de mœurs orientales.

Si la domination des Arabes n'avait laissé aucune trace en Sicile, la décoration du plafond n'aurait pas sa raison d'être, d'autant plus qu'elle nous transporte complètement dans les régions levantines avec leurs populations nomades, leurs chameaux, leurs chasses au faucon et au guépard. Ainsi, par exemple, si on ne se laisse pas transporter en plein Orient, on chercherait en vain l'explication du dessin suivant, qui est

<sup>1)</sup> Schack, Poesie und Kunst der Araber. II. 232.

d'une grande importance pour éclaireir la question de son origine et du chemin qu'il a fait pour venir en Sicile. C'est l'intérieur d'une riche tente dont les parois sont ornées de médaillons avec des oiseaux et des figures d'animaux, à l'instar de ceux que décrit Macrizi. Malgré les outrages du temps, on peut encore facilement reconnaître qu'il s'agit là non de la draperie d'une porte de palais, mais de toute une tente, dressée sur des piliers. Dans l'ouverture, laissée libre pour le passage, on voit le pilier central, et à l'extérieur les plis de l'étoffe; si



ces plis ne touchent pas les images, c'est que l'artiste était encore si peu initié aux mystères de l'art, qu'il n'osait sacrifier les détails à la vue d'ensemble. L'ornement, qui encadre l'entrée de la tente, figure une torsade.

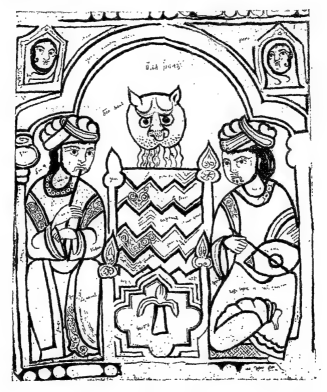
L'intérieur de la tente nous présente le tableau suivant: les pans de la tente sont soulevés; sur un tapis, étendu à terre, deux Arabes assis à la manière orientale, jouent aux échecs; au milieu d'eux un échiquier; derrière — un vase de fleurs: Les joueurs sont coiffés de turbans, sous lesquels la tête est encore ceinte d'une bandelette, dont

les extrémités retombent sur les épaules. Des vêtements simplement ébauchés on ne distingue que les contours. La position des bras n'est pas naturelle et pour le personnage de droite elle est même matériellement impossible, car on lui a dessiné deux bras gauches. Les extrémités, les pieds surtout, sont trop petits rappelant en ceci les allures de l'époque avancée de l'art persan. La rencontre auprès d'un puits, avec une margelle de bois, nous transporte aussi en Orient. Derrière un puits, sur un treillage de bois, rampe une plante, qui



pourrait être un figuier. Comme dans le tableau précédant, ici aussi les visages sont ronds, le nez gros et court, les yeux énormes — tout ronds chez les hommes et un peu oblongs chez les femmes, les sourcils épais et légèrement arqués. Aux pieds de chacun des deux personnages, se trouvent deux vases, l'un en forme de bol, monté sur un pied peu élevé, l'autre — une espèce de gourde, avec une embouchure longue et étroite. L'intérêt de cette image se concentre sur le bois sculpté qui entoure le puits, car il a quelque chose de commun avec la sculpture sur bois de l'Égypte arabe.

Puis c'est une scène dans un château, hors des murs de la ville. Dans une niche dont l'arc est soutenu par deux colonnes, deux hommes sont assis à droite et à gauche d'une fontaine; l'un fait de la musique sur un instrument à vent en forme de jonc, l'autre sur un instrument à cordes en promenant l'archet sur une espèce de mandoline. Tous deux sont vêtus, à la façon orientale, d'habits à larges manches, brodés au col, sur les épaules et au bas des pans. Leurs têtes sont coiffées de turbans; leurs figures sont du type des précédentes avec une petite



barbe, et une moustache à peine esquissée. Derrière eux, au fond d'une niche, sur un mur, une tête de lion dont la gueule verse de l'eau dans un égouttoir de marbre d'où elle tombe dans le bassin de la fontaine.

Les petites têtes qui s'avancent dans les ouvertures carrées sur les côtés des arcs, frappent par leur ressemblance avec celles que nous trouvons dans les fresques de Ste. Sophie à Kiev, reproduisant un cirque. 1) Cette petite scène nous conduit à toute une série de représentations musicales sur des instruments à cordes. Nous voyons que le

<sup>1)</sup> Кіевскій софійскій соборъ. Атласъ Т. ХХ. 52.

Coran avait beau défendre la musique, la danse et le chant, — il ne pouvait rien contre la nature. Déjà du temps des califes de Damas, leur cour était visitée par des cantatrices de la Mecque et de Médine. C'est le vin qui pénétra le premier dans leur palais, puis ce fut le tour de la musique, destinée à en rehausser la jouissance. C'est, évidemment, aux mœurs persanes que remonte l'usage de cette double jouissance. L'exemple des rois sassanides qui ne s'abstenaient du vin que quelques jours par semaine, était, paraît-il, fort contagieux; déjà du



temps d'Iasid I, les écrivains arabes contaient volontiers toute espèce d'anecdotes glorifiant les exploits des califes avinés. 1) Les habitants de l'Asie Centrale et de la Perse ne surent pas non plus renoncer à cette tentation, — aussi voyons nous souvent des tableaux où figurent des rois étendus sur des couches, une coupe à la main. Mr. Layard a trouvé 2) en Syrie une statuette en terre-cuite, appartenant aux premiers siècles de l'ère chrétienne, c'est-à-dire, à une époque antérieure à l'appa-

<sup>1)</sup> Kremer, Kulturgeschichte des Orients. I. 141.

<sup>2)</sup> Discoveries in the ruins of Niniveh and Babylon. London 1856. I. 280.

rition des Arabes dans l'histoire. C'est le même sujet, mais avec une mise en scène qui approche de la nôtre. Un homme vêtu d'un long habit fort étroit, assis à la manière orientale, contemple avec convoitise son verre, élevé à la hauteur de sa poitrine, — un verre, en tout pareil à celui-ci, se retrouve dans les tableaux de la Chapelle Palatine. Nous rencontrons le même épisode du festin, où le vin coule aussi à flots et la même forme de verre sur un plat de la collection Strogonoff, publié par Aspelin.1) D'après la description de De Linas2), il s'agit d'un festin dans le harem. Un roi, à grande barbe, à longs cheveux bouclés, le front ceint d'une couronne, occupe le centre du tableau. Dans la main droite il tient une coupe en forme de kilix. A ses côtés sont placées deux femmes — l'une avec un vase, l'autre avec une aigrette ou une fleur. Plus bas, deux musiciennes jouant sur un luth ayant la forme d'une mandoline ou d'une double flûte. Au-dessous, deux lions se détournant l'un de l'autre. Tous les personnages de cette scène sont nimbés. Le même sujet se répète en Orient dans les productions artistiques destinées à l'industrie: d'abord sur un chandelier métallique, reproduit par Prisse d'Avennes<sup>3</sup>), ensuite sur deux médaillons du Baptistaire de St. Louis (XIIIe s.).4) Un souverain oriental y prend part à un festin dans un . entourage exactement semblable à celui dont nous venons de parler: au centre un roi couronné; à ses côtés, deux figures avec des évantails, ou, comme au Baptistaire5), deux pages, dont l'un tient un glaive et l'autre un encrier. Les miniatures des «Makam» de Hariri<sup>6</sup>) nous font assister à des festins de ce genre, mais dans un entourage plus intime et avec un plus grand nombre de convives.

Dans tous ces tableaux nous retrouvons le costume oriental selon la mode de cette époque, — venue de la Perse chez les Arabes — un ample vêtement à larges manches avec broderies au col, aux épaules et au bords supérieurs, sous lesquelles ressortent d'autres manches plus étroites faisant partie d'un autre vêtement qui devait tenir lieu de chemise; puis un pantalon d'une ampleur moyenne et égal du haut en bas, orné d'un ruban ou d'un galon sur le cou-de-pied. Le pan d'étoffe qui descend du bras gauche, — comme dans le tableau de la danseuse, — doit évidemment tenir lieu de fausses manches,

<sup>1)</sup> Aspelin, Antiquités du Nord Finno-Ongrien. Dessins de C. Nummelin. Helsingfors 1877. p. 141.

<sup>2)</sup> Histoire de l'orfévrerie cloisonnée. T. II. p. 356.

<sup>3)</sup> L'art arabe dans les monuments du Caire. T. III. p. 69.

<sup>4)</sup> Le Bon, La civilisation arabe. p. 351.

<sup>5)</sup> Lavoix, Gazette de Beaux Arts. 1875, 2ème période, p. 424.

<sup>6)</sup> Karubacek, Nadelmalerei von Sussandschir. p. 85.

pendant librement le long du dos: Le vêtement de dessous est d'une étoffe à ramages. Les trois figures représentées ici tiennent chacune un éventail en forme de feuille. Les personnes du cortège royal ont toutes des vêtements très amples, serrés sur les hanches. Elles doivent représenter des femmes, à en juger d'après leurs coiffures qui sont en tout semblables à celles des danseuses du plafond de la Chapelle Palatine et à celles des joueuses du luth des miniatures des «Makam» de Hariri. Leur sexe est encore précisé par les mèches de cheveux sur les tempes, à la manière juive et comme les portent encore actuellement les jeunes filles arabes. 1)

La musique, le chant et la danse étaient, comme nous le voyons, les attributs indispensables de tout festin chez les musulmans. Le chant avait déjà droit de cité à la Mecque et à Medine, tandis que la musique n'y pénétra qu'avec la conquête de la Perse: aussi, les prisonniers persans en furent-ils les premiers maîtres chez les Arabes.

Les compositeurs arabes adoptèrent la théorie et la pratique de leur art d'après les persans. Le premier musicien en renom, Ibrahim, étudia la musique à Raï, ancienne capitale de la Perse, non loin du Téhéran. Ayant épousé une Persane, il continua son éducation musicale à Obole, guidé par les leçons d'un maître persan. Lorsqu'il parut à la cour de Magdi, celui-là l'écouta à peine et lui défendit très péremptoirement toute relation avec ses fils. Mais ce fut une vaine précaution, car, à la mort de Magdi, son fils héritier, Gâdi, à peine monté sur le trône, fit revenir Ibrahim et le nomma musicien de la cour avec un traitement de 1000 dirguemes. La passion toujours croissante des Arabes pour le chant et la musique ne tarda pas à enrichir Ibrahim. Il faisait métier d'acheter de jeunes esclaves auxquels il enseignait le chant et la musique et qu'il revendait ensuite au double et au triple du prix. Haroun-al-Rachid lui-même était lié d'une tendre amitié avec Ibrahim qu'il fréquentait familièrement. Le récit d'une de ces visites nous renseigne sur le genre de musique qui avait cour alors chez les Arabes, lesquels connaissaient les soli, aussi bien que la musique des chœurs.2)

Les instruments de musique chez les Arabes étaient, et ils le sont encore actuellement, fort simples. Ils avaient le luth à quatre cordes avec un manche rejeté en arrière ou recourbé en demi-cercle. Pour en jouer, on se sert des doigts ou d'un archet et alors on l'appuie contre la jambe. Nous rencontrons souvent le luth à quatre cordes sur les monuments arabes, comme, par exemple, sur le vase sicilien du XII° s.,

<sup>1)</sup> Hottenrot, Trachten, Waffen etc. p. 149.

<sup>2)</sup> Kremer, Kulturgeschichte des Orients, II. 71.

conservé à l'Ermitage Impérial, dans les miniatures des «Makam» de Hariri, aussi bien que sur les portes en bois sculpté de l'hôpital du sultan



mamelouk au Caire. 1) Outre cet instrument, emprunté, selon toutes apparences, aux Sassanides, — témoin un plat de la collection Strogonoff, —

<sup>1)</sup> Prisse d'Avennes, L'art arabe. II. p. 184.

nous trouvons encore chez les Arabes d'autres instruments; tels sont, par exemple, ceux qui ont la forme de la cithare et de la harpe triangulaire que nous connaissons de longue date sur maints monuments de l'art byzantin. D'ailleurs, sa provenance byzantine peut être encore certifiée par le terme «kanun» qui nous rappelle le «μανών» grec. La flûte, qui affecte la forme d'un jonc mince, est l'unique instrument à vent que nous leur connaissons. Un instrument, auquel nous donnerions



aujourd'hui le nom de tambour de basque, était grandement en faveur auprès des femmes arabes de toutes les classes. («Tar», dessin p. 386.1)) Quant au sens et à la destination de l'instrument, représenté sur le dessin p. 384, nous ne savons pas au juste à quoi nous en tenir. Dans nos peintures, les musiciens sont généralement assis sur des poufs formés à l'aide de coussins superposés, un pied est retenu sur le siége, tandis que l'autre descend jusqu'à terre ou pend librement. Cette même pose des musiciens se retrouve sur la cassette en ivoire de Würzbourg<sup>2</sup>), gauchement interprétée par l'artiste qui semble en avoir ignoré l'usage. Les convives du festin royal sont repré-

sentés séparément dans des niches: celle du milieu renferme un roi, assis à la manière orientale, à sa gauche, une femme, tournée vers lui, tient une carafe et un vase à boire. Les autres niches renferment des musiciens qui jouent de différents instruments tels que la cithare, la harpe et la flûte, dans la pose commune à cet exercice, c'est-à-dire, une jambe recourbée de façon à faire croire qu'elle est coupée et l'autre se balançant librement. Cette pose, aussi bien que l'absence du luth,

<sup>1)</sup> Weiss, Kostümkunde. III. 299.

<sup>2)</sup> Bücker und Hefner, Kunstwerke und Gerätschaften des Mittelalters und der Renaissance. I. Taf. 52.

instrument favori des Arabes, trahissent assez l'ignorance complète des us et coutumes de l'Orient. C'étaient principalement les femmes, les almées, qui s'adonnaient à la musique et au chant, bien que les hommes n'y fussent pas non plus étrangers. Dans les peintures du plafond de la Chapelle Palatine, nous trouvons une fois seulement un homme avec une harpe qu'il accorde. Il est assis sur un pliant et



non sur un pouf de coussins, à l'orientale, ses pieds reposent sur une espèce d'étriers.

Les couronnes placées sur la tête de certaines musiciennes pourraient, peut-être, trouver leur raison d'être dans la coutume qui existait en orient, — et qui existe encore actuellement parmi les jeunes filles arabes, — de couronner leur tête à l'occasion des noces et d'autres solennités.¹) Macrizi, lui aussi, nous dit que le sultan Hamaroûa ordonna de représenter les almées de la cour coiffées de couronnes. A l'heure qu'il est en Orient, en

<sup>1)</sup> Hottenrot. p. 150.

Égypte surtout, existe encore l'usage d'élever avec un soin tout particulier les musiciennes improvisatrices, douées sous le rapport du talent et de la beauté et connues sous le nom d'almées. Souvent, elles savaient par cœur un grand nombre d'œuvres poétiques qu'elles chantaient ou récitaient en s'accompagnant sur un instrument à cordes. Parfois,



quittant la musique, elles se laissent emporter dans une danse folle qui reproduit la pantomime des passions humaines. 1) Dans toutes ces danses le voile joue un rôle important. Il est vrai, que dans nos dessins, il est absent, mais en somme, il y est remplacé par des longues manches pendantes, qui suivent tout aussi aisément le mouvement du bras. Les monuments byzantins abondent en danseuses de cette espèce; leurs mouvements rappellent les figures du plafond de la Chapelle Palatine, mais les proportions et les modulations du corps dénotent une technique étrangère. Les formes de la danseuse dans les miniatures de Cosme Indicoploos<sup>2</sup>) respirent encore le naturel, elles sont prises sur le vif, tandis que celles de la couronne de Constantin Monomach 3) nous frappent par leur gaucherie et leur raideur. Par contre, les vases sassanides, qui ont fortement subi

une influence classique mélangée de certains éléments de l'art indou<sup>4</sup>), sont absolument exempts des défauts que nous venons de signaler. Ces traits qui se font jour sur les vases peints, s'accusent encore plus décidemment dans la peinture du plafond, — au détriement de la perfection artistique, mais en faveur de la pureté du style. Les proportions en sont lourdes, les formes épaisses sans élégance ni noblesse

<sup>1)</sup> Reinaud, Description des monuments musulmans de la collection du comte de Blacas. II. 437:

<sup>2)</sup> Garrucci, Storia III. 146, 1.

<sup>3)</sup> Boek, Kleinodien. Taf. XXXVIII d u. e.

<sup>4)</sup> De Linas, L'orfévrerie cloisonnée. II. p. 367.

artistique. Les draperies ne sont qu'ébauchées et leur contour est assez vague.

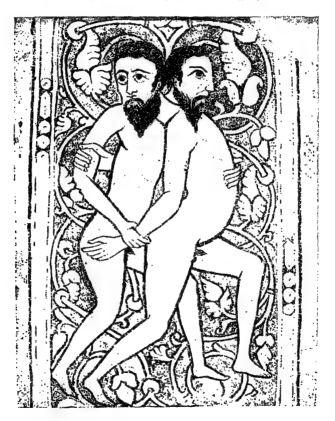
Dans toutes ces scènes de festin et de noce, au fond du tableau, à la hauteur de la tête ou de l'épaule, nous voyons de petites baguettes



qui soutiennent des vases de fleurs. Ces objets pourraient bien trouver leur explication dans l'ameublement même des maisons de Damas, où le long d'un mur, à hauteur d'homme, on ajuste des étagères pour y ranger des vases qui servent aux ablutions. Cette explication ne

contredit en rien notre dessin, où les musiciens sont assis à l'ombre d'un arbre, puisque l'antichambre des maisons de Damas présente assez souvent une cour ouverte au milieu de la quelle poussent des arbres en plein air. 1)

Nous terminerons la série des sujets orientaux par des scènes de lutte. Les combattants y sont complètement nus ce qui n'empêche pas que leurs mouvements soient tout-à-fait illogiques, faute chez l'artiste du talent d'observation, — témoin, par exemple, l'attitude du com-



battant de droite qui est tout ce qu'il y a de plus défectueux, car, tandis que la partie inférieure du corps, à partir de la ceinture, est tournée à droite, la partie supérieure et la tête regardent à gauche. Des poses analogues ne se rencontrent que sur les monuments de l'ancienne Égypte. D'ailleurs, les figures des combattants au type purement persan, en indiquent aisément l'origine. Pourtant, en Orient, la lutte, comme on le sait, était en grande faveur, mais ce ne fut qu'en

<sup>1)</sup> Kremer, Kulturgeschichte des Orients I. p. 132.

Perse, que toutes les classes de la société y participèrent également. Au dire de Chardin, au XVIII<sup>e</sup> siècle encore, la Perse possédait des institutions publiques (Zour-Kour)<sup>1</sup>) pour toute espèce d'exercices gymnastiques, au nombre desquels comptait aussi la lutte. Les combattants revêtaient généralement un pantalon court ou simplement une ceinture, comme le dit Chardin. C'est aussi le cas des lutteurs du plafond

de la nef latérale de la Chapelle Palatine. Il faut remarquer toutefois que Reinaud<sup>2</sup>) fait mention d'une lutte sur un tableau musulman, où les adversaires sont complètement habillés.

Le tableau suivant, représente une chasse, passe-temps favori des grands et des souverains du Levant. Les monuments assyriens et néopersans se plaisent aussi à reproduire des rois chassant des bêtes féroces, et comme les animaux étaient généralement élevés dans des parcs, des ménageries et des παράδεισοι, la chasse devenait sanguinaire à l'excès.



scènes de chasse, motifs principaux des étoffes sassanides 3), étaient réservées par les Arabes à un genre d'étoffes tout-à-fait à part, qui portait le nom de «Thardwahdch», c'est-à-dire, poursuite, fuite d'animaux. Ces étoffes, destinées à servir de récompenses aux fauconniers, aux piqueurs, représentaient des léopards, des lions apprivoisés 4) ter-

<sup>1)</sup> Voyage du chevalier Chardin en Perse et autres lieux de l'Orient. Amsterdam. MDCCXXXV, II. p. 58.

<sup>2)</sup> Description des monuments musulmans de la collection du comte de Blacas. II. p. 432.

<sup>3)</sup> Fischbach, Die Geschichte der Textilkunst. Hanau 1883. p. 52.

<sup>4)</sup> Ibidem 62.

rassant leurs victimes, ou bien des lions, des gazelles, des lièvres, courant les uns derrière les autres.¹) Ce dernier motif se retrouve sans cesse sur les productions métalliques de l'Orient, — principalement sur les bordures et les cadres des miroirs.²)

Évidemment, la chasse en Orient a des particularités qui n'appartiennent qu'à elle et qui s'expliquent par les us et coutumes du pays. C'est surtout la chasse à cheval qui est le plus répandue, — témoins les plats sassanides, dont deux sont conservés à l'Ermitage.<sup>3</sup>)

L'un nous montre un roi à cheval qui perce de sa lance un énorme lion; l'autre un cavalier fuyant à fond de train et décochant une flèche à un lion qui le poursuit. Dans les tableaux, le lion, dressé sur ses pattes de derrière, la gueule béante, tend les pattes en avant. Les étoffes sassanides nous représentent aussi des chasses au lion, où les chasseurs coiffés de bonnets pointus, sont également montés sur des coursiers fringants. Dur les monuments arabes, tels que les médaillons du Baptistère de St. Louis et les peintures du plafond de l'Alhambra du Baptistère de St. Louis et les peintures du plafond de l'Alhambra à la renverse.

Le plafond de la Chapelle Palatine nous offre aussi une chasse à l'ours, avec cette différence, que l'ours, dressé sur ses pattes de derrière, semble poursuivre le chasseur. Ce dernier est monté sur un pur-sang arabe, au large poitrail, aux pieds fins et nerveux. La tête du coursier a beaucoup de caractère - ses yeux respirent la terreur, ses oreilles sont dressées. La crinière est disposée sur le cou en touffes séparées et assez rares. Le cavalier, vêtu d'un habit long et étroit, frappe de sa lance l'ours qui est prêt à l'atteindre. La selle, dépourvue d'étriers, est retenue par deux longues sangles. La bride est ornée de plaques aux endroits où les courroies se croisent, au cou un large collier, sur le poitrail une large courroie, également ornée de ciselures. La coiffe qui recouvre la tête du cavalier est fort curieuse, à moins que ce ne soit un pan de sa mante ou d'une broderie, soulevée par le vent. L'attitude et les mouvements de l'ours sont tout ce qu'il y a de moins naturels: il marche comme un homme et sa patte droite surtout rappelle plutôt des formes humaines que celles d'un

<sup>1)</sup> Karabacek, Die liturgischen Gewänder aus der Marienkirche in Danzig. Wien 1870. p. 13.

<sup>2)</sup> Reinaud, Description des monuments musulmans. II. p. 397. pl. IX. Prisse d'Avennes, L'art arabe par les monuments du Caire. III. p. 164.

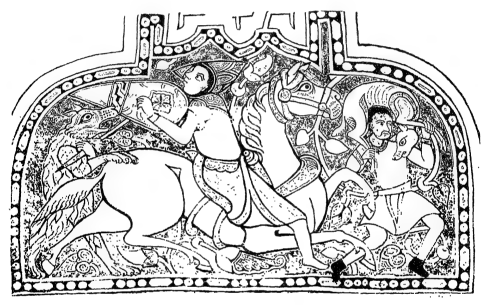
<sup>3)</sup> Русскія древности. Изданіе Гр. Толстого и Кондакова III. р. 83. 84.

<sup>4)</sup> De Linas, Histoire de l'orfévrerie cloisonnée. II. p. 234.

<sup>5)</sup> Owen Jones, Alhambra II.

animal. Le mouvement du cavalier mérite aussi d'être signalé: c'est exactement la même motif que dans la scène de la lutte. Le cavalier est précédé d'un chasseur qui porte sur ses épaules une biche qu'on a tuée.

Le plafond de la Chapelle Palatine nous offre le même thème: c'est un chasseur portant, tantôt un bouc, tantôt un bélier, une gazelle ou un paon, ce dernier toutefois dans ses bras et non sur ses épaules. Ce sujet, — n'en doutons pas, — nous a été légué par la tradition classique, qui l'a connu sous les traits d'Hermès Criophore; la chrétienté s'en est emparé et le donne sous les traits du Bon Pasteur.



L'Orient l'a reproduit dans la personne d'un piéton portant un cerf tué, à côté d'une autre scène, où figure un cavalier avec un faucon à la main, témoin un tapis persan du XVII<sup>e</sup> s. 1) et les portes en bois sculpté de l'hôpital de Calaun au Caire. 2) Le costume du chasseur, un pantalon étroit, garni d'un galon, sur le cou-de-pied, — trahit l'origine persane.

En Orient la chasse au menu gibier était encore plus en vogue que la chasse aux bêtes féroces. C'est Ktesias (400 avant J. C.) qui en fait mention pour la première fois.<sup>3</sup>) Les indiens, dit-il, élevaient des faucons et des aigles pour chasser le lièvre et le renard. Aristote en parle avec méfiance, disant qu'il est difficile d'y croire sans l'avoir vu

<sup>1)</sup> Portofolio of ancient art. South Kensington Museum.

<sup>2)</sup> Prisse d'Avennes, L'art arabe. II. 84, 2.

<sup>3)</sup> Photius, "Bibliotheca" ed. Bekker p. 46 b 16.

de ses propres yeux. Cet usage, cependant, passa en Europe avec les premiers empereurs chrétiens et, à partir de la fin du IV<sup>e</sup> s.<sup>1</sup>), tout un corps de fauconniers fut formé à Byzance sous la surveillance du protohierocarius. Il y eut des écrivains qui ne cultivaient que les sujets relatifs à la chasse, tel fut, par exemple, Démétrius, médecin de Michel Paléologue (XIII<sup>e</sup> s.). S'il faut en croire Massoudi, Byzance devança l'Orient, même dans l'art de dresser les oiseaux chasseurs, — ce dont



profitèrent les souverains orientaux qui faisaient venir de là leurs plus beaux specimens. L'un des Khosroé, par exemple, tenait de Byzance un énorme oiseau, dont les dimensions dépassaient celles d'un griffon et qui tuait facilement une gazelle. Cet oiseau carnassier fit la joie de Khosroé jusqu'au jour, où, pressé par la faim, il tua d'un seul coup de bec le fils unique de Khosroé. Selon toute apparence ce devait être un aigle noir. Jadis, les Byzantins les dressaient en masse; mais, à la longue, cet usage disparut, car il en résultait plus de mal que de bien.2)

Marco Polo, qui avait voyagé en Asie Mineure en 1290, nous donne des renseignements assez précis sur la chasse au faucon. Il affirme que le Khan Koublaï avait à sa cour environ 1000 fauconniers et oiseleurs. Chaque faucon, qu'il appartînt au Khan ou

à quelque autre fauconnier de l'État, portait à la patte une plaque d'argent avec le nom du maître ou du fauconnier.<sup>3</sup>) Chardin, ambassadeur hollandais, qui avait visité la Perse au XVIII<sup>e</sup> s., a trouvé à la cour du Shah de Perse plus de 800 oiseaux chasseurs, sans compter ceux qui appartenaient aux personnes de qualité qui toutes en possédaient un

<sup>1)</sup> Linas, L'histoire de l'orfévrerie cloisonnée. II. 213.

<sup>2)</sup> Prairies d'or. II. 38.

<sup>3)</sup> Le livre de Marco Polo. Ed. Pouthéer. I. 305.

grand nombre. Partant, à la ville, comme à la campagne, on pouvait rencontrer des oiseleurs avec des faucons au poing. Le roi faisait présent de faucons aux gouverneurs des provinces, aux grands seigneurs de l'État, qui, heureux de cette faveur, proclamaient en vers et en prose les qualités rares de ces oiseaux chasseurs. 1) Après tout ce que nous venons de dire, quoi de plus naturel que de rencontrer ces scènes de



chasse fréquemment répétées sur les étoffes orientales. Longpérier<sup>2</sup>) a publié un dessin, reproduisant un miroir avec un cavalier tenant un faucon sur le poing gauche. Des scènes analogues se retrouvent sur les étoffes orientales du trésor de la cathédrale de Bamberg<sup>3</sup>) et dans les miniatures persanes.<sup>4</sup>) Le plafond d'une des nefs latérales de la Chapelle Palatine nous donne encore exactement le même motif. La nef centrale

<sup>1)</sup> Voyage du chevalier Chardin en Perse et autres lieux de l'Orient. III. 41.

<sup>2)</sup> Longpérier, Oeuvres. T. I pl. VIII.

<sup>3)</sup> Essenwein, Kulturhistorischer Bilderatlas. Leipzig 1883. Taf. XXXVI.

<sup>4)</sup> Готтенроть, Исторія внішней культуры ст. 138.

présente plusieurs tableaux relatifs aux moments postérieurs de la chasse c'est-à-dire des faucons et des aigles terrassant leur proie, — des oiseaux et des gazelles principalement. Des scènes semblables sont familières aussi aux monuments byzantins (relief en marbre de la cathédrale de Trébizonde 1); relief en ivoire 2), coffret en ivoire, contenant des reliques dans la cathédrale de Würzbourg3); dyptique arabe en ivoire sculpté, à l'Ermitage; sculpture sur bois aux portes de la mosquée de Calaûn au Caire. 4) La différence essentielle entre ces petites scènes de chasse traitées par les Byzantins et par les Arabes consiste en ce que chez les premiers le lièvre est la proie la plus substantielle, tandis que chez les seconds - c'est la gazelle. L'oiseau chasseur n'étant pas de force à emporter l'animal, il lui crève les yeux avec son bec ou avec ses ailes. Les fresques de St. Sophie à Kiev nous offrent les . mêmes faucons et les mêmes gerfauts avec des colliers. 5) La ressemblance entre certaines peintures du plafond et les specimens byzantins apparait non seulement dans les sujets, mais aussi dans la manière de les traiter, ainsi que dans la forme et l'attitude de l'oiseau.

Outre ces sujets de genre proprement dit, il y a tout un cycle de sujets légendaires, parmi lesquels la place d'honneur appartient à la représentation d'un oiseau gigantesque portant un homme. Ce motif est répété au moins deux fois sur le plafond de la nef centrale et presque sans modifications. Le tableau représente un énorme oiseau à la tête garnie d'oreilles velues qui plane dans l'espace, tenant dans ses serres une biche ou une jeune gazelle. Sur un trapèze, attaché à l'aide d'une courroie au poitrail de l'oiseau-géant, un homme est assis, vêtu d'un costume oriental et la tête ceinte d'un nimbe. Son attitude calme et réservée, l'expression recueillie de sa figure, tout nous porte à croire qu'il se trouve là non par hazard, mais poussé par une résolution bien arrêtée. Pour ne pas tomber, il s'est assis de manière à ce que ses genoux se trouvent à la hauteur de la ceinture et ses mains se cramponnent aux courroies de la traverse qui lui sert de siège. Les deux figures entourées d'un nimbe crucigère, qui occupent les extrémités des ailes de l'oiseau, symbolisent les astres vers lesquels il prend son élan.

Tout un cycle de légendes orientales peut nous servir d'éclaircissement sur ce point: les traditions iraniennes d'abord, ensuite les

<sup>1)</sup> Texier et Pullan, L'architecture byzantine pl. LXİV.

<sup>2)</sup> Hefner-Alteneck, Trachten, Kunstwerke und Gerätschaften vom frühen Mittelalter. I. 2.

<sup>3)</sup> Ibidem II, 86, 6.

<sup>4)</sup> Prisse d'Avennes, L'art arabe. II. 84, 2.

<sup>5)</sup> Кіево-софійскій соборь. Атлась. Таб. 55, 6, 12, 26.

livres d'Avesta, qui contiennent le récit de l'ascension de Cava-Usâne<sup>1</sup>), ascension inspirée par les Dèves et manquée à cause de l'exténuation des 'jeunes aigles qui laissèrent retomber le trône à terre. Puis la



légende indienne qui raconte que Kṛśâśva, roi mythique, une fois monté au ciel, y resta et que ce fut son fils qui en descendit.2)

Spiegel, Eranische Altertümer, 1863. B. I. S. 595.

<sup>2)</sup> Ibidem 440-441.

Cette dernière version, bien que postérieure aux deux précédentes, procède de la même source. La littérature musulmane la connaît bien aussi et nous la raconte dans la chronique de Tabari. 1) Cai-Caûs monte au ciel sur un trône muni d'un appareil spécialement construit dans ce but; plusieurs personnes de sa suite l'accompagnent, mais il retombe bientôt à terre, à cause d'une rupture dans la machine. Firdoussi, dans son Schach-Namé, se rapproche d'avantage de la version iranienne. Caûs, roi persan, attelle à son trône 4 aigles, dont les forces égalent celles des Sur deux lances, dressées verticalement au-dessus de leurs têtes. il attache des quartiers de mouton et, posant devant-lui une coupe de vin, il se met en route. Les oiseaux, pressés par la faim, l'emportent avec rapidité, mais soudain les forces leur manquent et le roi avec son trône est précipité du haut des nues. Heureusement, la chûte ne lui fut pas fatale et, après un certain temps passé à se remettre de sa mésaventure, il retourne au sein de sa famille et reprend les rênes du gouvernement.2) Dans la littérature musulmane qui a eu pour base la littérature iranienne, il s'est conservé tout un cycle de légendes où des oiseaux gigantesques transportent des hommes: c'est Simourgue, l'oiseau sage, grand vizir de Salomon; Roch dont l'œuf est assez gros pour abriter un homme et qui enlève Simbad de l'île déserte.3) Dans Souleyman-Namé, (LXV) on raconte comment Roch, alors que les Dèves voulaient miner la terre sous Roustem, saisit le héros dans une de ses serres et son cheval dans l'autre, les emporte tous les deux sur les bords d'une agréable fontaine.4) Ce livre contient aussi l'histoire des exploits mythiques des généraux de Salomon, Rostem, Saldastan et Carun, qui avaient pour montures Rahno, Ruch et Koknos, trois oiseaux gigantesques. Afin que ceux-ci leur obéissent, Simourgue leur donne à chacun une plume de sa queue qu'il suffisait d'agiter pour leur imposer le respect de sa puissance.5)

Tout ce que nous venons de dire ici au sujet de Simourgue — et que confirment les données tirées du livre d'Herbelot<sup>6</sup>), lequel affirme que les musulmans attribuent à cet oiseau fantastique la forme d'un griffon — nous induit à y chercher l'explication de certains tableaux du plafond de la Chapelle Palatine. Tels sont, par exemple, celui où

<sup>1)</sup> Chronique de Tabari traduite sur la version persane par H. Zotenberg. Paris MDCCCLXVII. I. 455.

<sup>2)</sup> Le livre des rois. Par Abodikasim Firdoussi, traduit par J. Mohl.

<sup>3)</sup> Тысяча и одна ночь. Издан. Кушнаревъ. Москва 1889. Т. І. 195. П. 43.

<sup>4)</sup> Rosenöl, Erstes Flüschchen. I. 225.

<sup>5)</sup> Ibidem I. 192.

<sup>6)</sup> Bibliothèque orientale III. 318.

le monstre, accroupi, tient dans ses pattes de devant une gazelle, ou bien cet autre, où un jeune homme monte un griffon (sujet que Karabacek a rencontré aussi sur les étoffes sassanides du Musée de Berlin et qu'il renvoie à la première décade du règne d'Esdeguerde III (632—651 après J. C.). 1) Le même sujet figure aussi dans l'ornementation des manuscrits orientaux (Stassoff LXXI, 2; LXXXV, 14; LXXXVI, 19. 20 etc.).

Il se pourrait bien que cette confusion soit cause que, dans l'Alexandrie Pseudo-Calisthénienne, — l'on ait substitué des griffons aux oiseaux gigantesques attelés au char d'Alexandre le Grand (δύο ὅρνεα) — substitution qui se trouve dans toutes les rédactions postérieures. De même, la légende de l'ascension d'Alexandre au ciel tient de très-près à la tradition iranienne qui lui a servi de source. Lui aussi, il attelle à son char deux oiseaux ou deux griffons, qu'il dirige à l'aide de morceaux de viande attachés à des bâtons, qu'il lève et qu'il abaisse, selon qu'il veut monter ou descendre.²)

La version serbe de ce poèma raconte qu'Alexandre «pour voir la profondeur de la mer et la hauteur du ciel», se sert de deux «noya» (noja). Relativement à ce «noja», M. Lopareff³) nous offre plusieurs parallélismes fort curieux qui établissent l'identité du «noja» avec le griffon grec. Quant à son origine première, elle est fort obscure, — . tantôt c'est l'Inde, tantôt l'Europe.

C'est aussi un griffon qui promène dans le ciel le prince Ignace. Une variante russe nous raconte que cet oiseau était de force à porter sur son dos le roi, la reine et trois tonneaux contenant des oies — pâture du monstre ailé. Toutes les fois qu'il retournait sa tête en arrière, le jeune roi lui jetait une oie et un cygne, car, s'il manquait de le faire, l'oiseau le précipitait à terre. Appace et carnivore, ce monstre fabuleux, comme l'atteste M. Lopareff, dévore non seulement des agneaux et des veaux, mais aussi des bœufs et même des chevaux. Cette dernière version lui assigne pour patrie «les montagnes de l'Arabie» où il se repaît en prélevant, en guise de rançon, un cheval par homme.

Encore à l'heure qu'il est, la légende du héros Oreille-d'Ours est très répandue au Caucase. Elle se prête facilement au rapprochement avec la tradition populaire d'Ivan-Coupalo chez les Serbes. Oreille-d'Ours exécuta l'ascension aux dépens de sa propre chair. Il coupa un

<sup>1)</sup> Die persische Nadelmalerei von Susandschird. Leipzig 1881, p. 78.

<sup>2)</sup> Pseudo-Callisthenes, pr. ed. C. Müller. Paris, Didot 1867, p. 91.

<sup>3)</sup> Слово о нъкоемъ отарцъ. С. П. б. 1890. р. 16.

<sup>4)</sup> Лекарство отъ задумчивости. 1815. Сказка 4 ал. стр. 25 и 29.

morceau, de la plante de son pied pour assouvir la rapacité de sa monture. Oreille-d'Ours se propose aussi de monter dans les régions supérieures, comme le dit la légende. Un aigle lui offre ses services. Avant le départ, Oreille-d'Ours tue 50 buffles et remplit leurs peaux d'eau fraîche, puis il s'installe entre ses ailes et l'ascension commence. Toutes les fois que l'aigle criait: «de la viande!» il lui en donnait et lorsqu'il lui demandait: «de l'eau!» il lui en passait également. L'ascension était presque à son terme, lorsque la viande vint à manquer. C'est alors qu'Oreille-d'Ours, pour ne pas être précipité dans le vide, enlève un lambeau de sa propre chair, qu'il offre à l'aigle. Arrivé au ciel, le héros descend de sa monture et marche en boîtant. L'aigle s'en aperçoit et en demande la cause; en l'apprenant il apprécie l'abnégation du jeune héros et, pris de pitié, il lui rend sa chair qu'il lui applique à l'endroit d'où elle avait été enlevée, guérissant ainsi la blessure. 1)

Dans toutes ces légendes nous observons deux traits analogues: d'abord l'homme qui monte au ciel par sa propre volonté pour voir les astres. - une fois seulement il y monte cédant au désir d'un déplacement; ensuite, l'oiseau ou les oiseaux qui font preuve d'une voracité prodigieuse. Ces deux particularités reparaissent aussi dans les peintures du plafond de la Chapelle Palatine, à cette différence près, qu'ici l'oiseau porte sa nourriture non sur le dos, mais dans ses serres. Voyons à présent comment ce sujet a été traité dans l'art figuré. Commencons par l'Iran qui fut le berceau de la plupart des légendes et qui, à son tour, ne put se soustraire à l'influence des légendes religieuses qui avaient cours chez les sémites voisins. Il va sans dire que dans la sphère des arts figurés cette influence fut encore plus forte: Ainsi, pour représenter la divinité suprème, Ormousde ou Agoramasde, les Perses adoptèrent les formes d'Assour, dieu assyrien, qui se rencontre fréquemment sur les monuments du temps des Achéménides. image porte le nom de ferver. M. Bouslaeff<sup>2</sup>) la décrit ainsi: une espèce de panier dans le genre de ceux où l'on met les enfants qui commencent à marcher. Les bords de ce panier sont munis de deux ailes énormes, sous lesquels pendent des courroies ou des «toroques». M. Bouslaeff suppose que le héros qui monte au ciel dans tant de légendes iraniennes devait se servir du même appareil de locomotion. La légende iranienne de Cava-Oucha le désigne sous le nom de trône, celle

Айдемиръ Чиркеевскій. Аварскія народния сказанія стр. 24, во второй части Сборника св'ядіній о кавказскихъ горцахъ Тифлисъ. 1869.

<sup>2)</sup> Вуслаєвъ, "Inscriptiones Palaeo-Persicae Achaemenidorum etc. Archetyporum typis primus edidit et explicavit Dr. Caetanus Kossovitz. Petropoli MDCCCLXXII." Русскій В'Естингъ Т. 107 стр. 693.

d'Alexandre-le-Grand par le mot de cage: ceci explique sa forme énigmatique. Quand aux animaux ailés, attelés au trône ou à la cage, ni l'un, ni l'autre ne sont en opposition avec la forme primitive du ferver. En effet, le ferver n'est autre chose qu'un fragment de quelque oiseau gigantesque dont il a conservé non seulement les ailes, mais aussi la queue. 1)

Dans l'Iran, sur les monuments sassanides, auxquels appartiennent indubitablement les vases du IVe et du Ve siècles, faisant partie du trésor d'Atille<sup>2</sup>), nous rencontrons un énorme oiseau, portant dans ses serres tantôt un homme, tantôt une femme. La différence essentielle entre ces deux motifs consiste en ce que, dans le premier cas, l'oiseau emporte l'homme contre son gré et dans le second c'est l'homme qui se fait porter, après avoir vaqué lui-mème à tous les préparatifs du départ. Si j'ai pris la liberté de passer en revue tant de variantes du même mythe, c'est uniquement dans le but de prouver que l'oiseau portant un homme est un sujet qui doit compter au nombre des images créées par l'art iranien.

Notons aussi l'oiseau portant sur sa poitrine un homme grossièrement ébauché ou seulement une tête humaine. Il est évident que l'oiseau est représenté volant; mais tient-il l'homme dans ses serres, ou bien l'homme s'y cramponne-t-il lui-même? — impossible de le distinguer à cause de l'imperfection du travail. De semblables sujets nous sont donnés aussi par de Linas, parmi les objets de bronze trouvés dans le gouvernement de Vologda, ainsi que par la collection Eichwald'), mais la provenance de ces derniers est inconnue. Des exemplaires, en tout pareils à ceux-ci, ont été trouvés dans les gouvernements de Wiatka et de Perm. Ils ont été, en 1890, exhibés à l'Exposition Archéologique de Moscou. L'un d'eux reproduit un oiseau à deux têtes. Les têtes de ces oiseaux ont tous les traits qui caractérisent les oiseaux nocturnes, et sur les monuments iraniens — ceux qui sont propres aux oiseaux de proie.

L'art byzantin représente Alexandre-le-Grand, montant au ciel dans un char attelé de 2 griffons. Le héros tient dans chaque main une lance, à la pointe de laquelle est attaché un quartier de lièvre. Cette composition avec tous ces détails se retrouve sur un relief en marbre de la cathédrale de St. Marc à Venise<sup>4</sup>) et sur une cassette d'ivoire d'un travail byzantin dans l'un des Musées de l'Allemagne.<sup>5</sup>)

<sup>1)</sup> Буслаевъ, ibidem 616.

<sup>2)</sup> Hampel, Der Goldfund von Nagy-Izant-Miklós. Budapest 1885, p. 25.

<sup>3)</sup> L'histoire de l'orfévrerie cloisonnée. II. 174.

<sup>4)</sup> Ongania, Basilica di S. Marco in Venezia. Dettagli. Tav. 64.

<sup>5)</sup> Annales archéologiques, XXV, 150,

Elle pénétra aussi en Occident où elle figure dans l'ornementation des chapiteaux, et en Russie dans les reliefs de la cathédrale de St. Démétrius à Wladimir. 1)

Mr Durand, dans son article sur la «Légende d'Alexandre-le-Grand» affirme que la Bibliothèque Nationale de Paris renferme bon nombre de Mss. reproduisant ce motif. Tel est, par exemple, le Ms. nº 7190,



où sous l'inscription: «Ce dist com Alexandre se fist hisser amont vers le ciel en une corbelle et carènne». - Alexandre est représenté dans une corbeille, soulevée par quatre grands oiseaux et dans le Ms. nº 71904. le héros est emporté par quatre griffons.2) Enfin en Occident, il faut remarquer encore le dessin des êtoffes pour le drapeau (Xº siècle) représentant un roi porté par deux oiseaux presque accolés l'un à l'autre, de sorte qu'on ne voit que deux ailes, bien que les deux corps, restés bien distincts, ainsi que les quatre pieds, empêchent d'y voir une aigle héraldique à deux têtes.3)

Les peintures du plafond de la Chapelle Palatine pré-

sentent exactement la même manière de dessiner les plumes, que l'on trouve dans l'oiseau de l'aigrette en or, trouvé dans le trésor sibérien, et dont il faut rechercher l'origine en Asie Mineure. 4) Les deux médaillons sur la partie supérieure des ailes accusent les mêmes procédés techniques. Ainsi donc, nous voyons que les légendes et les monuments figurés de

<sup>1)</sup> Гр. Строгоновъ. Дмитріевскій соборъ. Табл. ХІ, 6 (3).

<sup>2)</sup> Annales archéologiques. XXV. 153.

<sup>3)</sup> Hefner-Alteneck, Trachten, Kunstwerke etc. I. 29.

<sup>4)</sup> Графъ Н. И. Толстой и Н. П. Кондаковъ. Русскія Древности. Т. III, р. 43 и 44.

l'Orient et de Byzance nous offrent des motifs analogues, pouvant servir d'éclaircissement à ceux du plafond de la Chapelle Palatine, qui ont trait au mythe de l'oiseau portant un homme. Nous y trouverons aussi l'explication d'un autre tableau, où figure un cavalier sur un coursier blanc, terrassant de sa lance un serpent qui retourne vers lui sa gueule béante. Au premier coup d'œil, nous sommes portés à reconnaître dans ce héros St. Georges, frappant le dragon, mais un examen plus minutieux nous fait renoncer à cette supposition, parce que la barbe



et \* l'habillement séculier du cavalier ne conviennent aucunement à St. Georges que l'iconographie byzantine représente toujours imberbe, jeune et dans l'uniforme prétorien, avec cuirasse et jambières. 1)

Le nom de St. Georges était vénéré non seulement parmi les chrétiens, mais aussi parmi les musulmans. En effet, c'est la chronique de Tabari qui contient la plus complète rédaction de la légende des miracles et du martyre de ce saint. Elle prit naissance dans la Syrie, qui était située au centre de tous les pays dont il est question dans

<sup>1)</sup> Прохоровъ. Христіанскія древности. 1875.

la légende. Massoudi, lui aussi, en parle, omettant seulement le miracle du serpent et de la vierge. Les Bollandistes prêtent à ce passage un sens allégorique, prenant au pied de la lettre l'apocryphe qui lui servit de fond. Aussi, accuse-t-il Jacques de Voragine de l'avoir propagé et les Latins, en général, de l'avoir emprunté tel quel aux Turcs ignorants, qui habitaient la Syrie. Ils s'acharnent aussi à voir dans l'unique copie grecque de cette légende un emprunt fait nlutôt à l'Occident qu'à Byzance, - ce qui est tout-à-fait erroné, car cette opinion a contre elle l'usage qui se pratiquait à Byzance de transporter, à la fête de la Nativité, dans les appartements impériaux ,τον άγιον Γεώργιον ἔφιππον, άλλο δρακόντειον"1), - ensuite l'existence en Russie d'images très anciennes qui se trouvent en rapports immédiats avec cette légende; - telles sont: l'image Pagodine, que le prof. Sreznewskij fait dater du XIIIº s. et qui reproduit toute la vie de St. Georges; au centre St. Georges lui-même, le serpent et la vierge Jelissava, qui conduit le serpent en le tenant par sa corne. Puis les fresques de Stara-Ladoga, dans une église érigée vers les dernières années du XIIIe s. Ici la princesse conduit le serpent au cou duquel elle a passé sa ceinture.2)

Dans toutes ces légendes, St. Georges apparaît sous l'aspect d'un jeune homme, monté sur un coursier blanc. Le dragon est dompté par la parole de St. Georges, qui invoque le nom du Christ, à la suite de quoi le monstre se laisse docilement conduire par la princesse qui hui avait été destinée en pâture. Le peuple est frappé d'épouvante; mais St. Georges lui promet de tuer le dragon s'il consent à recevoir le baptême. Le peuple l'accepte avec allégresse; le dragon est mis à mort et en moins de 15 jours 40.000 hommes sont baptisés. 3) Le point culminant de la légende, c'est la soumission du serpent par la force seule de la parole; quant à l'iconographie, elle représente principalement le moment où St. Georges tue le dragon. Ce motif, c'est-à-dire le cavalier terrassant un monstre, compte déjà au nombre des premières productions de l'époque romaine avancée. Eusèbe raconte que c'est ainsi que se fit représenter Constantin le Grand sur la statue, élevée en commémoration de son triomphe sur le paganisme. Il va sans dire que la religion chrétienne, bien que soutenue par l'état, eut à lutter contre les idées païennes fortement enracinées. Aussi, on ne doit point s'étonner de voir décerner les honneurs divins aux statues des empereurs. Quoi donc

<sup>1)</sup> Codinus Curopalates. Ed. Bonnae. cap. VI. p. 48. 4-5.

<sup>2)</sup> Прохоровъ. Христіанскія древности. 1861. 2 кн.

<sup>3)</sup> А. Киринчиновъ. Св. Георгій и Егорій Храбрый. СПб. 1879. стран. 50 и 9.

d'extraordinaire que de semblables cérémonies eussent lieu en l'honneur d'un empereur qui avait vaincu le monstre du paganisme? Le clergé qui n'osait mettre fin à ce culte, tâcha du moins d'en changer l'objet en substituant au nom de Constantin celui de St. Georges, pieusement vénéré parmi les Levantins. Aussi, c'est à cette époque que doit se rattacher la légende de la vierge et du serpent. Dans toutes ces scènes, St. Georges apparaît invariablement jeune, imberbe, complètement armé, comme il convient à un prétorien.

Dans les peintures du plafond de la Chapelle Palatine, le cavalier terrassant le serpent, est barbu et n'a d'autre arme que la lance; de même, le bouclier, le casque, les jambières, la cuirasse, tout lui fait défaut. Il est évident que nous tombons ici sur un nouveau type iconographique, dont nous trouvons l'éclaircissement dans une tradition musulmane, publiée par Clermont-Ganneau. Dans l'une des Khadites, attribuée par les plus anciens commentateurs du Coran à Mahomet lui-même, îl est dit que le Christ tuera l'Antéchrist aux portes de Lidda, sur le seuil même du temple. L'Antéchrist, désigné sous le nom de Dadjdjal, est dépeint comme un monstre (la bête de la terre). D'autres légendes décrivent plus en détails cet événement. Ainsi, le Christ y est représenté en turban vert, la lance à la main, poursuivant à cheval Dadjdjal jusqu'aux portes de Lidda, où il est censé l'exterminer.<sup>2</sup>

Clermont-Ganneau voit dans cette légende une explication arbitraire d'un bas-relief sur les portes du temple de Lidda, bas-relief qui représente la lutte de St. Georges avec le serpent. Il allègue, en faveur de son opinion, l'analogie avec la description de la lutte de Jésus avec le sanglier sur les portes de Jérusalem qui étaient décorées de l'enseigne de la X<sup>me</sup> légion, où figurait un sanglier. Or, cette hypothèse, basée sur une autre tout aussi douteuse, mérite à peine notre attention d'autant plus forte raison que Clermont-Ganneau lui-même cite d'autres exemples, où le Christ est représenté à cheval, comme sur les fresques d'Auxerre, où sa tête est ceinte d'un nimbe rose à croisillons verts.

Quant à l'homme barbu, montant un lion vigoureux, dont il déchire la gueule, c'est, sans nul doute, Samson. D'ailleurs, une composition analogue se retrouve sur un échec du Musée de Berlin, que Hefner-Alteneck<sup>3</sup>) fait dater du XII°—XIII° s. Le héros y est représenté monté sur un lion qui tourne vers lui sa tête puissante et dont il étreint le cou de sa main gauche. Sa mante et ses cheveux épars

<sup>1)</sup> Ibidem 115.

<sup>2)</sup> Horus et saint Georges d'après un bas-relief inedit au Louvre. Rev. archéol. 1876. no 32. p. 201 et 202.

<sup>3)</sup> Trachten II. 98.

flottent au vent. Le tableau est entouré de la légende suivante: «Samson hunc fortem fortis vicerate leone.» Le même motif s'offre à nos yeux sur l'anse d'une coupe décorée d'un ornement végétal en relief et portant l'inscription: "чарка велконолянию Ивана Ондреевича Старинскаго". ¹) Samson est coiffé d'un bonnet de fourrure et le museau pointu du lion ressemble plus à celui d'un loup. L'ornement végétal des côtés, fortement stylisé, rappelle la manière orientale. Le lion qui porte Samson, sur les peintures du plafond de la Chapelle Palatine, est bien supérieur, par son exécution, à la figure du héros. Il a une grosse tête carrée, une gueule démesurément grande, d'énormes yeux



tout ronds surmontés de sourcils en broussailles et des oreilles avec des mèches de cheveux. Le poitrail, le ventre et la croupe de l'animal sont recouverts d'un poil épais, frisé par endroits à la manière assyrienne, qui avait été également adoptée par les Sassanides. La queue est énergiquement retroussée, les pattes de derrière s'écartent pour franchir l'espace, tandis que celles de devant se replient, cédant à la douleur et à la rage.

Les légendes arabes nous fournissent aussi l'explication du tableau mysterieux représentant un homme assis à l'orientale et tenant de

<sup>1)</sup> Филимоновъ. Описаніе памятниковъ древности церковнаго и гражданскаго бита русскаго музея М. Коробанова, Москва 1849. Стр. 26 Табл. XXV (отд. II) 2.

chaque main un lion par la crinière. Rosenöl¹) nous donne l'indication suivante: sur le tableau d'Adschaib, «Sol, le grand roi, assis sur son trône, couronné par le rayonnement de sa grandeur, au faîte de la gloire. De ses deux mains il tient des lions et des sphinx, c'est-à-dire des monstres, peuplant les ténèbres qu'il a vaincues. Des génies planent autour de lui, étendant leurs larges ailes qu'ils baignent dans l'éclat de sa contemplation. Gloire, honneur et hommage au Seigneur des étoiles, au Vainqueur des ténèbres, au puissant conquérant.»

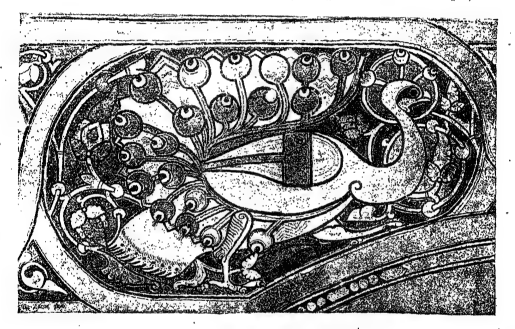


Outre ces petites scènes, la peinture du plafond de la Chapelle Palatine présente des paons, des perroquets perchés sur des branches d'arbre, des oiseaux avec des têtes d'homme, et d'autres animaux fantastiques, le tout traité héraldiquement et fortement stylisé.

Malgré la popularité des bestiaires et des physiologies qui circulaient en grand nombre à cette époque, il serait plus qu'imprudent de prêter un sens symbolique à ces images. Si même il en fut jamais

<sup>1)</sup> Erstes Fläschehen I. 4.

ainsi, il est certain que l'abus a fini par en annuler le sens et la portée. Désormais, toutes ces représentations n'ont plus qu'une valeur purement décorative et nous en voyons la preuve dans la posture héraldique des figures. Ces formes sont aussi familières à l'Italie, où elles ont pénétré au VIII°—IX° s. avec les étoffes orientales, en vogue à Byzance sous le règne de Théophile l'Iconoclaste, qui entretenait des relations continues avec les califes arabes. Ces étoffes orientales dont parle Anastase le Bibliothécaire dans la description de la sacristie papale, — qu'elles soient byzantines ou arabes, — ont eu pour patrie l'Orient asiatique,



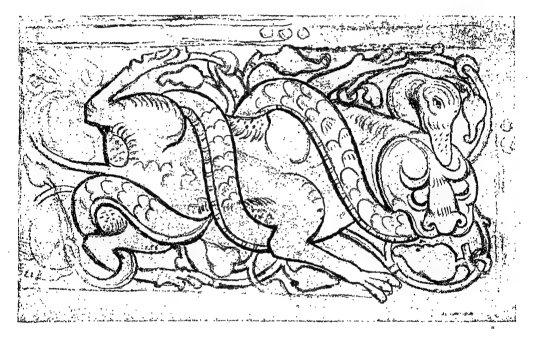
les unes, aussi bien que les autres. Des paons, des lions, des griffons, des éléphants et d'autres animaux décoraient ces riches tissus, au dire d'Anastase.¹) Les paons surtout s'y retrouvaient fréquemment. Constantin Porphyrogénète raconte, qu'à la fête de la Nativité, les hauts dignitaires de l'État paraissaient à la cour en vêtements dont le dessin représentait différents animaux.²) Le même motif se retrouve sur une étoffe de soie du Musée de Toulouse³), et le dessin ressemble d'une manière remarquable à celui de la Chapelle Palatine, — ce qui prouve

<sup>1)</sup> F. Michel, Recherches sur le commerce et la fabrication des étoffes de soie, d'or, d'argent. I. 14.

<sup>2)</sup> Constantini Porphyrogeniti, De cerimoniis aulae byzantinae. c. 23. Ed. Bonnae. I. 128.

<sup>3)</sup> Prisse d'Avennes, L'art arabe d'après les monuments du Caire. III. 148.

une origine commune. Les dessins sur divers objets de l'art industriel représentent ces mêmes animaux stylisés d'une certaine manière, afin de mieux répondre aux exigences de l'ornementation, et s'éloignent sensiblement des formes réelles qui caractérisaient l'art oriental des premiers siècles. Pour s'en persuader, il suffit de voir des griffons sur les fresques de l'escalier de St. Sophie à Kiev¹), qui ont été exécutées non d'après nature, mais d'après des prototypes offerts par les objets de l'art industriel de l'Orient asiatique. Constantin Porphyrogénète en



fait aussi mention en parlant des étoffes qui tapissaient l'espace entre les colonnes du Chrysotriclinium.<sup>2</sup>)

Nous retrouvons aussi des formes d'animaux fantastiques dans les mosaïques de l'Italie Méridionale et sur les reliefs de St. Marc à Venise. Évidemment, l'élément oriental et héraldique est le trait caractéristique propre aux productions de l'art byzantin; mais nous le retrouvons aussi dans toute sa vigueur dans les peintures du plafond de la Chapelle Palatine. Cet élément héraldique s'accuse surtout dans un couple de griffons et de lions; dressés sur leurs pattes de devant qui reposent sur une élévation, ils se tiennent dos-à-dos, rapprochant leurs têtes de manière à n'en plus former qu'une pour les deux corps.

<sup>1)</sup> Кіевскій Софійскій соборъ. Атласъ. Табл. 53, 10.

<sup>2)</sup> Constantini Porphyrogeniti, Op. cit. I. 580-581.

Une semblable réunion de deux têtes en une seule se retrouve dans les reliefs de la cathédrale de St. Démétrius à Wladimir¹), où elle a été apportée de l'Occident, bien que son origine appartienne à l'Orient, comme le prouve un autre relief qui traite ce même sujet. Dans cette autre variante du même motif, les deux animaux sont placés à une égale hauteur et leurs deux têtes se confondent en une seule.²) Cette composition n'était pas non plus étrangère à l'art classique: les anciens



vases grecs (à l'Ermitage Impérial) nous en offrent de nombreux exemples. Découverts principalement dans les îles grecques qui étaient en relations constantes avec l'Orient, ils prouvent que l'art oriental a inspiré l'art classique. Cependant, l'esprit hellénique, essentiellement réaliste, s'en affranchit bientôt, et ce ne fut qu'au Moyen-âge, lorsque les relations avec l'Orient se ravivèrent, que ces formes reparurent dans l'art, mais remaniées, renforcées de nouvelles combinaisons, donnant, par exemple, une seule tête pour trois et quatre corps. Les étoffes de soie du Musée de Pesth<sup>3</sup>), les reliefs en marbre de St.

Marc<sup>4</sup>), les mosaïques de la cathédrale d'Otrante<sup>5</sup>) nous en offrent maints exemples. Si l'étoffe de soie peut éveiller quelque doute, quant à sa provenance byzantine, les deux autres monuments sont indubitablement byzantins, car nulle part ailleurs on ne saurait trouver cette combinaison de formes fantastiques avec les formes symboliques, telles

<sup>1)</sup> Строгановъ графъ. Дмитріевскій соборъ во Владимірф. VIII. 623.

<sup>2)</sup> Ibidem VIII. d (2).

<sup>3)</sup> Essenwein, Kulturhistorischer Bilderatlas. Leipzig 1893. Taf. XXVIII, 5.

<sup>4)</sup> Ongania, Basilica di S. Marco. Dettagli 68.

<sup>5)</sup> Schulz, Denkmäler der Kunst des Mittelalters in Unteritalien. I. 264.

qu'on le rencontre dans l'évolpasia vou volvou de la cathédrale de St. Marc à Venise ou les tirailleurs de la cathédrale d'Otrante en mosaïque de franc style byzantin. Mais, hâtons-nous de le dire, la provenance byzantine de ces monuments n'empèche pas qu'on ne doive rechercher l'original primitif au fond de l'Orient; elle ne fait qu'indiquer, tout au



plus, le concours des artistes byzantins qui prirent part à la décoration de la Chapelle Palatine.

Nous croyons pouvoir affirmer que les scènes de chasse, de la vie privée de l'Orient et les animaux fantastiques étaient les sujets favoris des décorateurs du plafond et en même temps qu'ils étaient aussi ceux qu'affectionnait particulièrement l'art industriel de l'Orient. Si; entre autres sujets, nous trouvons le texte illustré de quelques légendes, c'est précisement de celles qui étaient le plus répandues dans l'Orient arabe.

Or, on sait que ce dernier adoptait volontiers les traditions des peuples voisins. Du reste, le sujet n'y joue qu'un rôle secondaire, disparaissant dans l'élément décoratif, c'est-à-dire les couleurs et l'ornement. C'est cet élément décoratif, particulier à chaque tableau, qui en fait tout le luxe; mais aussi il atténue, il annule, pour ainsi dire, la valeur du sujet. L'accord des lignes, l'harmonie des couleurs — tel est le but



principal que poursuit le décorateur du plafond et c'est ce qui prête un caractère et un style bien déterminés à cette œuvre aussi rare que remarquable. Le motif ornemental dont il est question ici, présente une tige mince, souple et nerveuse qui s'enroule en spirales terminées au centre par une fleur de lys bien épanouie. Parfois, cette tige porte des feuilles dont les extrémités s'enroulent autour d'une tige, qui, après s'être rétrécie, va en s'évasant pour former une autre feuille, longue et étroite, et reprendre ensuite sa forme mince et élancée. Dans tous les éléments de cette ornementation, il n'y en a pas un qui ne se retrouve parmi les éléments de l'art arabe en Orient. C'est le cas de la tige, se développant en volutes hardies chargées de feuilles minces et longues, telles que les connait l'art arabe, qui s'évasent brusquement à partir de leur base et enroulent la tige noueuse de leurs fines extrémités. C'est aussi le style du manuscrit du Coran, conservé à la Mosquée d'El-Barkookeyeh 1), fondée en 1384.

Nous y retrouvons, dans la volute inférieure de droite, le renflement de la tige, comme sur le dessin avec le lion. Une feuille, transformée en tige, comme celle que nous venons d'indiquer, se rencontre dans l'ornement d'un pupitre en bois sculpté.<sup>2</sup>) Une feuille, pareille à celle qui ressort de la gueule du lion, se retrouve sans-cesse, dans l'ornement de la mosquée de Calaûn.<sup>3</sup>) et dans bien d'autres<sup>4</sup>) encore. Le lys du centre de l'enroulement de la tige au plafond de la Chapelle se prête au rapprochement avec la sculpture de l'architrave de la mosquée de Calaûn. Plus tard, cette feuille se retrouve en Égypte, dans les mss. Coptes<sup>5</sup>), mais elle est déjà plus ample, plus développée, d'une exécution plus parfaite. La feuille, composée de trois pétales, qui est à gauche et à mi-hauteur dans le dessin, où se trouve le lion, a sa pareille dans les feuilles fortement stylisées du miroir métallique publié par Longpérier.<sup>6</sup>)

Enfin, la feuille, aux dimensions moyennes, dont le feuillet médian est plus long que les deux latéraux, aux extrémités retroussées, nous rapelle un motif analogue à la casa di Moneda, à Grenade.

Bref, nous croyons que toutes les parties essentielles de l'ornementation du plafond de la Chapelle Palatine ont leurs pendants dans les monuments de l'art arabe et principalement en Égypte.

En résumant tout ce que nous venons de dire à ce sujet, nous avons la certitude, fondée sur des données littéraires et des monuments, que les arts figurés en général et la peinture par excellence avaient droit de cité chez les Arabes. La plupart de ces productions artistiques portent l'empreinte de la vie, des coutumes et des mœurs, chantées par les poètes et chéris par le peuple arabe.

<sup>1)</sup> Owen Jones, Grammar of ornament. XXXIV. 2.

<sup>2)</sup> Ibidem XXXII, 22.

<sup>3)</sup> Ibidem XXXII. 21 et 25 et XXXIII. 23.

<sup>4)</sup> Ibidem XXXII, 12 et 13 et XXXIII, 9.

<sup>5)</sup> Стасовъ. Славянскій и восточний орнаменть. XXXIV. 165.

<sup>6)</sup> Oeuvres, T. I pl. VII.

Ces images poétiques, don d'une imagination exubérante, sont les mêmes chez les Arabes de l'Orient et de la Sicile. Ce sont elles aussi qui décorèrent jadis le plafond de la Chapelle Palatine se déroulant dans cet ordre décoratif et ornemental, qui distingue tous les produits de l'art industriel en Orient. La différence entre l'exécution des figures humaines et des figures animales, que nous avons déjà signalée par rapport à l'art byzantin, est aussi caractéristique pour l'art arabe; l'absence totale



des détails, auxquels l'art byzantin était, par contre, très enclin, est aussi très caractéristique dans peintures du plafond. Des pieds trop petits, la disposition symétrique des personnages de chaque côté de l'arbre, indiquent l'influence de l'art persan. Après avoir examiné tous ces éléments, composant la décoration du plafond de la Chapelle Palatine, il nous semble que nous avons le droit d'y voir un des plus beaux specimens de la peinture arabe.

Cette peinture a pour base l'art byzantin, developpé sur un sol tout nouveau et enrichi d'éléments hétérogènes (ce qui en explique le style essen-

ticllement ornemental). Cet art régénéré se porta vers la reproduction de sujets inconnus jusque là et étroitement liés avec la vie, les mœurs, et les légendes du lointain Orient.

Arrivé à cette conclusion, c'est, naturellement, avec le plus vif intérêt que nous constatons les combinaisons des formes animales et végétales sur des monuments européens, datant de la même époque.

Le seul fait de l'existence de ces formes dans la décoration du plafond, qui porte le sceau de sa provenance orientale, peut jeter une vive lumière sur la question encore si obscure de l'origine de ces formes artistiques.

Odessa.

Alexis Pavlovskij.

## Die Hypothesis in Dindorfs Ausgabe der Odysseescholien.

Im vorigen Jahre ist Dictys Cretensis zweimal zum Gegenstande wissenschaftlicher Untersuchung gemacht worden. Zuerst hatte ich im Anschluß an meine Untersuchungen über Malalas und Johannes Antiochenus, deren Ergebnisse ich in den beiden Programmen der Thomasschule zu Leipzig 1891 und 1892 veröffentlicht habe, der Ephemeris, Belli Trojani meine Aufmerksamkeit gewidmet in dem ersten Bande dieser Zeitschrift S. 131 ff.; dann hat F. Noack im 6. Supplementbande des Philologus S. 402 ff. eine Abhandlung über den gleichen Gegenstand veröffentlicht. In dem Ergebnis, dass die lateinische Ephemeris auf ein griechisches Original zurückgehe, begegnen wir uns zu seiner und meiner Freude, und man wird, da Noack meine Arbeiten nicht gekannt hat, in diesem Zusammentreffen eine Bürgschaft für die Richtigkeit dieses Ergebnisses sehen dürfen. Leider gehen aber unsere Urteile über die Quellen- und Verwandtschaftsverhältnisse derjenigen Byzantiner, die uns den griechischen Dictysstoff übermittelt haben, vollständig auseinander. Für mich hatte sich die Frage dahin erledigt, daß die späteren Byzantiner teils aus Malalas geschöpft haben, bei dem die Troica den beiden Schwindelbüchern des Dictys und Sisyphos entnommen sind, teils aus Johannes Antiochenus, der neben Malalas den griechischen Dictys selbst subsidiär benutzt hat. Noack dagegen glaubt in der Erzählung Kedrens, die ich für eine Kompilation aus Malalas und Johannes Antiochenus halte, eine ursprünglichere Fassung sehen zu müssen und hat deshalb zwei uns unbekannte alte Chroniken ansetzen müssen, um die Wanderungen des Dictysstoffes durch die uns bekannten Chroniken zu erklären. Die eine von ihnen, eine Chronik A, soll dieselbe Anordnung der Erzählung enthalten haben wie die lateinische Ephemeris und für Kedren, mittelbar oder unmittelbar, Quelle gewesen sein; in der anderen soll die Erzählung diejenige Anordnung erhalten haben, die Malalas aus Sisyphos übernommen haben will, und diese Chronik, von Noack Sisyphoschronik genannt, soll ein Zwischenglied gebildet haben zwischen der Chronik A und Malalas. Man vergleiche die Stemmen auf S. 439 u. 495.

In einem Nachtrage hat Noack Stellung genommen zu meinen Untersuchungen und diesen gegenüber seine in der Hauptarbeit ausgesprochenen Ansichten im ganzen aufrecht erhalten. Nach meinem Dafürhalten wäre es wohl richtiger gewesen, wenn Noack auf eine solche Stellungnahme verzichtet hätte. Denn die Johannesfrage ist zu verwickelt, die Stoffmasse, deren Prüfung sie erfordert, zu umfangreich und verstreut, als dass sich ein sicheres Urteil zwischen Thür und Angel gewinnen liefse. Infolgedessen leidet auch Noacks Nachtrag an allerhand Schwächen. Zuerst begegnen wir einer ganzen Reihe von Missverständnissen und falschen Voraussetzungen. So wird S. 480 in dem nach meiner Arbeit entworfenen Stemma Sisyphos als einzige Quelle des Malalas angesetzt, während ich Malalas auch aus Dictys schöpfen lasse und aus der Art und Weise, wie Malalas beide Quellen nach einander benutzt hat, die eigentümliche Stellung erkläre; die die Heroenporträts und der Schiffskatalog bei Malalas S. 103-107 inmitten der Troica einnehmen. Nach unten fehlen in dem Stemma Tzetzes und Konstantin Manasses, von denen der letztere, dessen entscheidende Bedeutung ich im Progr. 1892 S. 12/3 und in der Byz. Zeitschr. I S. 139 genügend hervorgehoben habe, weder hier noch sonst irgendwo in Noacks Nachtrage zur Beweisführung herangezogen wird. - Nach S. 492 und 494 scheint Noack anzunehmen, daß ich die konstantinische Enzyklopädie als Quelle des Suidas und Tzetzes ansetze, während ich für Tzetzes die unmittelbare Kenntnis des konstantinischen Johannes vermute und für Suidas auch die unmittelbare Benutzung des salmasischen Johannes erweise. - Nach S. 482 Anm. 10 soll Boissevain im codex Paris. 1630 einen Auszug aus Malalas sehen, während dieser im Hermes XXII S. 175-77 nachweist, daß der codex 1630 an fünf Stellen mit dem Wortlaut des Johannes in den Exc. de Virt. stimmt. — In der folgenden Anmerkung behauptet Noack, daß eine Handschrift der konstantinischen Exzerpte aus Johannes Antiochenus die Unterschrift biete: τέλος τῆς ίστορίας Ἰωάννου τοῦ ἐπίκλην Μαλέλα, während die Sache schon längst • dahin aufgeklärt ist, dass im codex Scorialensis diese Unterschrift unter den von Mommsen im Hermes VI S. 366 ff. veröffentlichten Exzerpten aus Malalas steht, die von den vorausgehenden Exzerpten aus Johannes durch eine sechs Zeilen umfassende Lücke getrennt sind (vgl. Sotiriadis S. 53 und bes. Müller FHG. V p. XIV).

Man sieht, auf wie unsicherem Boden Noack steht; die Hauptschwäche aber beruht darauf, daß er an früher ausgesprochenen Ansichten eine Stütze sucht, deren Gültigkeit inzwischen in Frage gestellt worden ist. So beruft er sich S. 483, 485, 491 auf Ansichten von Sotiriadis, als wären diese niemals durch Boissevains und meine Ar-

beiten ins Wanken geraten. Sotiriadis hat sich unstreitig um Johannes Antiochenus in ganz hervorragender Weise verdient gemacht: er hat das bleibende Verdienst die Gesamtmasse der Exzerpte, an deren Zusammengehörigkeit vorher niemand gezweifelt hatte, in byzantinische und hellenistische geschieden zu haben und zwar im ganzen richtig geschieden zu haben, denn diese hauptsächlich mit Hülfe seines Stilkriteriums vorgenommene Scheidung wird durch die Quellen- und Verwandtschaftsverhältnisse, die zwischen Johannes und einer großen Zahl byzantinischer Geschichtschreiber bestehen, im ganzen als richtig bestätigt. Aber ob nun Sotiriadis nach der Scheidung der Exzerpte in zwei Gruppen die richtige von ihnen dem Antiochener zugewiesen hat. ist eine Frage, die schon deshalb als unentschieden bezeichnet werden muß, weil das von ihm als johanneisch angeschene Mittelstück, bei Lichte besehen, das einzige ist, das anonym geworden ist. Denn mit dem byzantinischen Anfangs- und Schlufsstücke hat Sotiriadis auch den zu Häupten und zu Füßen stehenden Namen des Antiocheners abgeschnitten. Mit den Bruchstücken, die jetzt das erste Fragment bilden. hat er zwar den Namen des Antiocheners wieder an die Spitze gebracht, aber ohne jede Berechtigung, da sie nicht in den konstantinischen Exzerpten stehen, sondern in den salmasischen, die er einem Anonymus des 9. Jahrhunderts zugewiesen hat. Und wenn nun inzwischen Boissevain zu dem Ergebnis gekommen ist, daß "der Excerptor Salmasianus die Urgeschichte etwa bis Fr. 29 aus Johannes von Antiochia geschöpft hat", und durch Auffindung der Tusculanischen Malalasfragmente sich hat nachweisen lassen, daß das byzantinische Schlußstück dem Malalas nicht zugeschrieben werden kann, so will es doch den Anschein gewinnen, als hätten die beiden Teile, die in dem konstantinischen Johannes den Anfang und den Schluss bilden, mehr Anrecht auf den zu Häupten und zu Füßen stehenden Namen, als der von Sotiriadis für johanneisch gehaltene Torso. Solange also hier nicht Klarheit geschafft ist, muß einer Berufung auf die Ansichten des verdienstvollen griechischen Gelehrten jedes Gewicht abgesprochen werden.

Ich hätte nun eine Entscheidung in der zwischen Noack und mir bestehenden Meinungsverschiedenheit recht wohl der Zukunft überlassen können, indessen Noack hat für seine Untersuchungen die von Dindorf aus einem codex Palatinus veröffentlichte Hypothesis der Odyssee herangezogen, die mir unbekannt geblieben war, und da ich nun der neu gewonnenen Stoffmasse auch meinerseits einen Platz anweisen muß, so bleibt mir nichts weiter übrig, als auch meinerseits gegen Noacks Ansichten Stellung zu nehmen. Ich thue dies um so bereitwilliger, als es sich hier zuerst um einen Nachweis handelt, den ich mir - leider zu

meinem und anderer Schaden - im Hinblick auf Boissevains Untersuchung ersparen zu können geglaubt habe, den Nachweis, daß der konstantinische und der salmasische Johannes einen gemeinsamen Anfangsteil gehabt haben.

Wir haben hier mit Boissevain von der Angabe über Seruch auszugehen, die sich in sämtlichen Texten findet, aus denen der Johannesstoff gesammelt werden muß. Sie findet sich in den konstantinischen und salmasischen Exzerpten, im codex Paris. 1630 und bei Suidas in zwei Glossen, von denen die erste mit I A 9 Virt., die zweite mit dem cod. Paris. 1630 wörtlich stimmt (vgl. Progr. 1892 S. 20/1). Ich drucke den Anfang aus Boissevains Arbeit ab.

Fr. 8 λόγ. δεύτ. aus 1630 = Suid. v. Σερούχ gl. 2 = Suid. v. Σερούχ gl. 1. Anecd. Par. II 388.

Σερούχ τις έκ τῆς ὅτι ἡ εἰδωλολατοεία Σερούχ τις έκ τῆς τοῦ Ἰάφεθ φυλῆς κατα- ἤοξατο ἀπὸ Σερούχ τι- Ἰάφεθ φυλῆς ένομογύμενος δόγμα παρέ- νος καταγομένου έκ της θέτησεν, ώς δεῖ τοὺς. δωκε τιμάσθαι τοὺς πά- φυλής τοῦ Ἰάφεθ. δογλαι τελευτήσαντας καὶ ματίσαντος εἰκόσι καὶ άριστεύσαντας ἄνδρας άνδριασι τιμασθαι τούς άριστεύσαντας άνδρας ἢ διὰ εἰκόνων ἢ διὰ πάλαι ἀριστεύσαντας καὶ ἀποθανόντας δι' άνδοιάντων, και τού- και τιμασθαι τους προσκυνεῖσθαι κατ' έτος ώς έτι ζώντας, καλ μνήμας αὐτῶν ἐκτελεῖν καὶ έν ταῖς Γερατικαῖς άναγοάφεσθαι βίβλοις καλ θεούς αὐτούς ὀνο-

λατοία: aus Suidas.] τούτο δὲ διέμεινε παρ' καὶ τοῦτο ἐπεκράτησε καὶ αὐτοῖς μέχοι τῶν χού- μέχοι τῶν χούνων Θάροα μέχοι νων Θάροα τοῦ πατρὸς τοῦ πατρὸς ᾿Αβραάμ. 'Αβοαάμ. ἦν γὰο ἀγαλματοποιός . . . . μάλιστα δε εν Έλλάδι. ήδη γαο ήσαν ούτοι την τοιαύτην αναδεξάμενοι πλά-

νην καὶ τιμήσαντες

μάζειν ώς εὐεργέτας. έντεῦθεν εἰσήχθη ή

πολυθεία καὶ ή είδωλο-

I A 9 Virt.

I A Salm, bei Cramer

είκόνων τιμασθαι καί προσκυνεῖσθαι κατ' ἔτος.

ώς εὐεργέτας.

ลืบชิยบ y ย์ y o v ย ท πολυθεία

κατεκοάτησε Θάρρα τοῦ πατρὸς 'Αβραάμ. οὖτος γὰο ἀγαλματοποιὸς ἦν. μάλιστα δὲ μετέσχε ταύτης ή Έλλὰς

τιμήσασα

Έλληνα τὸν γίγαντα τὸν ἀπὸ φυλῆς τοῦ Ἰάφεθ καταγόμενον καὶ τῆς πυργοποιίας κοινωνὸν γενόμενον, δι' ῆν ἐμερίσθησαν αί γλῶτται τῶν ἀνθρώπων καὶ ἐκλή-θησαν μέροπες. ᾿Αβραὰμ δὲ κτλ.

Έλληνα τὸν γίγαντα τὸν

της πυογοποιίας ἄρξαντα, δι' ην
μερισθεισών τών γλωσσών οί ἄνθρωποι μέρο'Αβραὰμ πες ἐκλήθησαν.

SE XTA.

Die Fassung des Johannestextes im cod. 1630 erweist sich als die ursprüngliche durch die Übereinstimmung mit der zweiten Suidasglosse. Der salmasische Exzerptor hat zwar stark gekürzt, aber den Wortlaut so weit festgehalten, daß die Herkunft des Stückes nicht zweifelhaft sein kann. "Die starke Kürzung im Anfang des Exc. 9 Virt. kommt natürlich auf Rechnung des konstantinischen Redaktors, welcher von dem der virtus des Abraham Vorhergehenden alles fallen ließ, was nicht für den Zusammenhang notwendig war." Boissevain hat dann. durch Gegenüberstellung der verschiedenen Texte auf eine ganze Strecke den ursprünglichen Johannestext wiederhergestellt; wer sich aus Suidas die Glossen Ἰορδάνης und Μελχισεδέχ in sein Schema nachträgt, wird ohne weiteres sehen, wie die konstantinischen und salmasischen Exzerpte, Suidas und der codex Paris. 1630 ein und denselben Schriftsteller wiedergeben.

Dafs im codex 1630 von Fr. 6, 14 ab (vgl. Progr. 1892 S. 3) die Chronik des Johannes Antiochenus exzerpiert worden ist, ergiebt sich ferner aus den folgenden drei von Boissevain erwähnten Stellen.

## Fr. 11, 2 aus 1630.

κατά τοῦτον τὸν χοόνον ἀπώλοντο δύο πόλεις Σόδομα καὶ Γόμοροα θείου πυρὸς καταρραγέντος ἐπ' αὐτάς, διότι τοὺς παριόντας ἐνύβριζον ξένους.

Fr. 15, 5 aus 1630.

Σαμψων, παῖς Μανωέ, ὅς
ὑπὰ Δαλίλας
ὑπεκλάπη τὸν νοῦν, καὶ τῆς σωφοοσύνης ἄμα καὶ τῆς ἰσχύος ἐξέπεσεν

## IA 9 Virt. ex.

καθ' δυ δή χρόνου ἀπώλουτο δύο πόλεις Σύδομά τε καὶ Γύμορρα θείου πυρὸς καταρραγέντος ἐπ' αὐτάς, διότι τοὺς παριόντας ἐνύβριζου ξένους.

## IA 16 Virt.

Σαμψων, παῖς Μανωέ, ... ἐπειδὰν δὲ ὑπὸ Δαλιλᾶ τῆς πύρνης ὑπεκλάπη τὸν νοῦν, ἄμα καὶ σωφροσύνης καὶ τῆς ἰσχύος ἐξέπεσεν ὑπό τε τῶν ἐναντίων ἁλοὺς καὶ ἐδόθη ἀλήθειν ἐν μύλφ, δέσμιος εἰς Γάζαν ἀχθείς. δέσμιος είς Γάζαν ἀπήχθη καὶ τῶν ὅψεων στερηθείς ἐδόθη ἀλήθειν ἐν μυλῶνι.

Fr. 17 ex. aus 1630.

 $[\Sigma$ ολομῶν] ἐδίκαζέ τε τῷ λαῷ ἐν σοφίᾳ.

γυναϊνας δε χιλίας άγαγόμενος πείθεται ὑπ' αὐτῶν εἰδωλολάτοης γίνεσθαι. διὸ καὶ προσέταξεν ὁ Θεὸς διαμερισθῆναι τὴν αὐτοῦ βασιλείαν. I A 18, 3 Virt.

[Σολομῶν] δικάζων τε τῷ λαῷ ἐν σοφία τοῦ κρείττονος οὐ διέλειπεν . . ., ἄγεται μὲν γυναϊκας 
χιλίας τὸν ἀριθμόν πείθεται δ' 
ὑπ' αὐτῶν εἰδωλολάτρης γίνεσθαι. 
διὸ προσέταξεν ὁ Θεὸς μερισθῆναι 
τὴν αὐτοῦ βασιλείαν . . .

Die konstantinischen Exzerpte bieten bis hierher nur ganz spürliche Stücke aus der Urgeschichte. In den Exzerpten de Virt. findet sich nur noch das Stück über Herakles (= Suid. v. 'Hoanhig), das auch der codex Paris. 1630 Fr. 6, 6 und Kedren S. 33, 1 fast wörtlich wiedergeben; die Exzerpte de Insid. setzen überhaupt erst mit David ein = Fr. 18, 2 Virt. Diese vier konstantinischen Exzerpte lassen sich also sämtlich im cod. 1630 teils ganz, teils fast wörtlich nachweisen. Dieser Prozentsatz berechtigt zu der Folgerung, daß die Vorlage der konstantinischen Exzerptoren und die Vorlage, welche der Chronist des Parisinus 1630 von Fr. 6, 14 ab benutzt hat, vollständig gleich gewesen sind. Leider bricht der codex 1630 mit Fr. 20 ab, so daß sich die Übereinstimmung mit den konstantinischen Johannesexzerpten nicht weiter verfolgen läßt.

Ebenso fest wie mit den konstantinischen Exzerpten ist der cod. 1630 mit den salmasischen verbunden. Man vergleiche:

Fr. 11, 4 aus 1630.

[Ἐνδυμίων] διὰ μυστικῶν εὐχῶν ἀπὸ τῆς σελήνης ἐβούλετο μαθεῖν τὸ τοῦ Θεοῦ ὄνομα, καὶ δι' ὀνείρου μαθὰν ἀπέψυξε.

I A Salm. Cram. II S. 389.

'Ο 'Ενδυμίων διὰ μυστικῶν εὐχῶν ἀπὸ τῆς σελήνης ἐβούλετο μαθεῖν τὸ τοῦ Θεοῦ ὄνομα, καὶ δι' ἀνείρου μαθὼν ἀπέψυξε.

Sehr häufig gesellt sich Suidas dazu, wie wir dies schon oben in dem Artikel  $\Sigma \epsilon \rho o \acute{\nu} \chi$  beobachtet haben.

Fr. 11, 1 aus 1630. Suid. v. Ἰορδάνης. I A 10 Salm.

'Ιορδάνης δε ποταμός 'Ιορδάνης δ ποταμός 'Ιορδάνης λέγεται δ οὕτω λέγεται διὰ τὸ ἐκλήθη διὰ τὸ συμ- ποταμός, διότι δύο ἄμα συμμίγνυσθαι δύο ἄμα, μίγνυσθαι δύο ἄμα πο- μίγνυνται ποταμοί, 'Ιόρ

Ίόο τε καὶ ⊿άνην.

ταμούς, Τοο καὶ Δάνην, τε καὶ Δάνης, καὶ ἀπο-

τελούσιν αὐτὸν, ώς φησι Πλούταρχος.

Vgl. Kedr. S. 50, 6. I A Salm. Cr. 390.

Fr. 15, 3 aus 1630.

Suid. v. δέρας.

τὸ γουσόμαλλον δέέκεῖθεν οί περί Ιάσονα διὰ ρας, ὅπερ ὁ Ἰάσων διὰ

τῆς Πουτικῆς θαλάσσης τῆς Πουτικῆς θαλάσσης

σύν τοῖς Αογοναύταις Κολγίδα παρα- είς την Κολγίδα παρα- $\varepsilon i c$ γενόμενοι έλαβον, καλ νενόμενοι έλαβον

τὴν Μήδειαν καὶ τὸ χου- τὴν Μήδειαν τὴν Αἰήτου τὸ μυθολογούμενον σοῦν λεγόμενον δέρας, τοῦ βασιλέως θυγατέρα. χουσοῦν δέρας ην ούχ ώσπες τοῦτο δὲ ην ούχ ώς ποιητικώς φέρεται, άλλὰ ποιητικώς φέρεται, άλλὰ

γεγοαμμένον, περιέχον γεγοαμμένον, περιέχον γεγοαμμένον, περιέχον

γημείας γουσόν.

ύπως δεϊ γίνεσθαι διὰ ύπως δεῖ γίνεσθαι διὰ ύπως δεῖ τως οὖν οί τότε χουσοῦν ζεσθαι. ώνόμαζον αὐτὸ δέρας,

διὰ τὴν ἐνέργειαν τὴν έξ αὐτοῦ.

έν δέρμασι βιβλίον ήν έν δέρμασι βιβλίον ήν έν δέρμασι διὰ χημείας χουσύν. είκύ- χημείας χουσὸν έογά-

Wer Lust hat, die Verwandtschaft derjenigen Texte, die den Johannes Antiochenus bieten, weiter zu verfolgen, der wird die wichtigsten Stücke, in denen Suidas bald mit den beiden eben genannten Texten, bald nur mit einem von ihnen zusammengeht, im Progr. 1892 S. 3 und 21 und in der Byz. Ztschr. I S. 138 angegeben finden. Man vergleiche auch Gelzer I 72, 79, 231 ff. und die Zitate bei Müller FHG. IV. Nur zwei Stücke will ich noch anführen, um zu zeigen, in welcher Weise Malalas umgearbeitet worden ist einerseits von Johannes Antiochenus, andererseits von demjenigen Chronisten, der in dem codex Paris, 1712 mit anderen Quellen zu einer Kompilation verwendet worden Den Text des Johannes Antiochenus erhalten wir zuerst aus den salmasischen Exzerpten und Suidas durch folgende Gegenüberstellung (vgl. Gelzer I S. 79).

Suidas v. Ζωροάστρης.

IA 3 Salm.

τότε (= ἐπὶ Νίνου) ἐφάνη καὶ Ζωροάστοης ἀστρονόμος ἐπὶ Νί-Ζωροάστοης ὁ ἀστρονόμος, ὅστις βασιλέως 'Ασσυρίων, δστις νου

ηύξατο ύπο πυρος οὐρανίου τελευτήσαι, παρεγγυήσας τοῖς 'Ασσυρίοις τὴν τέφραν αὐτοῦ φυλάττειν. οὕτω γὰρ αὐτοῖς ἡ βασιλεία οὐκ ἐκλείψει διὰ παντός.

ηἴξατο ὑπὸ πυρὸς οὐρανίου τελευτῆσαι, εἰπὰν Ασσυρίοις τὴν έαυτοῦ τέφραν τηρεῖν. οὕτω γὰρ αὐτῶν τὴν βασιλείαν μὴ ἐκλείπειν.

Diese Fassung des Johannes Antiochenus vergleiche man mit Malal. im Chr. Pasch. S. 67 und Cod. Par. 1712 bei Kedr. 29/30. (Georg Mon. S. 9)

έξ αὐτοῦ οὖν τοῦ γένους έγεννήθη καὶ ὁ Ζωρόαστρος ὁ ἀστρονύμος Περσῶν ὁ περιβόητος, ὅστις
μέλλων τελευτᾶν ηὔχετο ὑπὸ πυρὸς
ἀναλωθῆναι οὐρανίου, εἰπὼν τοῖς
Περσαῖς ὅτι ἐἀν καύση με τὸ πῦρ,
ἐκ τῶν καιομένων μου ὀστέων
ἐπάρατε καὶ φυλάξατε, καὶ οὐκ
ἐκλείψει τὸ βασίλειον ἐκ τῆς ὑμῶν
χώρας, ὅσον χρόνον φυλάττετε τὰ .
ἐμὰ ὀστέα.

ἐκ τοῦ γένους οὖν αὐτοῦ καὶ Ζωροάστρης ὁ περιβόητος ἀστρονόμος ἐν Πέρσαις γενόμενος ηὔξατο ὑπὸ πυρὸς ἀερίου κεραυνωθῆναι καὶ ἀναλωθῆναι, ἐντειλάμενος τοῖς Πέρσαις τὰ ὀστᾶ αὐτοῦ μετὰ τὴν καῦσιν ἀναλαβεῖν καὶ φυλάττειν αὐτοὺς καὶ τιμᾶν. καὶ ἕως οὖ, φησί, σώσεσθε ταῦτα, τὸ βασίλειον τῆς ὑμῶν χώρας οὐκ ἐκλείψει.

In dem folgenden Stücke erhalten wir den Text des Johannes Antiochenus aus Suidas und dem cod. Paris. 1630, die sonst (vgl. z. B. Suid. v. Μελχισεδέν mit Fr. 11, 1 aus cod. 1630) noch wörtlicher zu stimmen pflegen, als es hier der Fall ist. Müller hat die Suidasglosse nicht gekannt und deshalb den mangelhaften Text des cod. 1630 an der Stelle, wo ich δίδωσιν eingesetzt habe, nicht richtig ergänzt.

Aus Suid. v. Οἰδίπους.

καθ' δυ χρόνου καὶ ἡ λεγομένη Σφὶγξ ἀνεφάνη, γυνὴ δυσειδὴς καὶ δηριώδης τὴν φύσιν. ἀποβαλοῦσα γὰρ τὸν ἄνδρα καὶ τόπου καταλαβοῦσα δύσβατον τοὺς παριόντας ἐφόνευε.

δ οὖν Οἰδίπους δεινόν τι βουλευσάμενος δίδωσιν έαυτὸν μετ' αὐτῆς ληστεύειν· καὶ ἐπιτηρήσας καιρὸν ὃν ἠβούλετο λόγχη ἀναιρεῖ αὐτὴν καὶ τοὺς μετ' αὐτῆς. οἱ δὲ Θηβαῖοι θαυμάσαντες Fr. 8, 2—4 aus 1630.

καθ' δυ δη χρόνου καὶ η λεγομένη Σφὶγξ ἐφάνη, γυνη δυσειδης καὶ θηριώδης τὴν φύσιν, ἤτις [ἀποβαλοῦσα] τὸν ἄνδρα καὶ ληστρικὴν συναγαγοῦσα χεῖρα καὶ τόπου καταλαβοῦσα δύσβατου τοὺς [παριόντας] ἐφύνευε καὶ τὰς Θήβας τῶν ἀναγκαίων ἐστένου. ὁ οὖν Οἰδίπους δεινότατόν [τι] βουλευσάμενος [δίδωσιν] ἐαυτὸν μετ' ἀὐτῆς ληστεύειν καὶ ἐπιτηρήσας καιρὸν λόγχη ἀναιρεῖται ταύτην καὶ προάγει εἰς τὴν πόλιν. οἱ δὲ Θηβαῖοι θαυμάσαντες

άναβοῶσιν αὐτὸν βασιλέα. δ γοῦν Αάιος άγανακτήσας κατ' αὐτῶν, τούτοις ἐπάγει πόλεμον, καὶ λίθω βληθεὶς τὴν κεφαλην τελευτα.

άναβοῶσιν αὐτὸν βασιλέα. μάχης δε γενομένης Δάιος

λίθω την κεφαλήν βληθείς άναι ο εῖται.

Diese Fassung des Johannes Antiochenus vergleiche man mit Malal, S. 50.

· Cod. Par. 1712 bei Kedr. S. 45. μετά ταῦτα

έν δὲ τῆ χώρα ἐκείνη ἀνεφάνη γυνή τις γήρα δυόματι Σφίγξ, δυσειδής, κατάμασθος, χωρική. ήτις μετὰ τὴν ἀποβολὴν τοῦ ἰδίου αὐτης ανδούς συναγαγούσα πληθος άγροίκων ληστών όμοφρόνων αὐτῆ έν τη ιδία αὐτης κώμη τη λεγομένη Μωάβη, πειμένη δὲ μεταξύ δύο δρέων, έχόντων έν μέσω στενήν δδὸν μίαν μόνην, καὶ καθημένη ἐν τῆ μια κορυφη του όρους, έχουσα την άμα αὐτῆ ληστοικήν χεῖοα, καὶ πάντας τούς παριόντας δδοιπόρους και πραγματευτάς έφόνευσε και τά αὐτῶν πάντα ἐκομίζετο κτλ.

γυνή τις ονόματι Σφίγξ, δυσειδής, κατάμαστος χωριτική

μετά πλήθους

άγροίκων

είς πορυφήν μίαν μόνην είσοδον . καὶ ταύτην στενωτάτην έχουσαν καθίσασα

ληστοικώς τούς παράγοντας δι' έκείνης άνήσει και τάς

αὐτῶν ὑπάρξεις ἀφηρεῖτο κτλ.

Aus diesen beiden Stücken kann man zur Genüge ersehen, daß sich Noack S. 483-91 ganz vergeblich abgemüht hat, Kedren mit Suidas unlöslich zu binden. Bei Kedren finden wir zwei ganz verschiedene Auszüge aus Malalas. Der eine geht unzweifelhaft auf Johannes Antiochenus zurück, der andere wahrscheinlich gleichfalls auf einen Chronisten. Denn nicht den Kompilator der im codex Paris. 1712 erhaltenen Chronik möchte ich für den Verfasser der von Johannes Antiochenus abweichenden Auszüge aus Malalas halten, wie Noack S. 480 geschlossen hat, sondern einen uns unbekannten Chronisten. Es will mir nicht glaublich erscheinen, daß ein Kompilator, der Johannes, Georg Monachos und eine Synkellosquelle (vgl. Progr. 1892 S. 18) wörtlich kompiliert und vielfach zu wörtlichen Einschiebseln verwendet hat, selbst den Malalas im Auszuge gegeben und im Wortlaut verändert habe. Die von Noack angeführten Stücke erklären sich demnach in folgender Weise. Die Erzählung von der Charybdis (S. 489) hat der Kompilator aus Johannes Antiochenus genommen, weil Kedren wörtlich mit Suidas übereinstimmt. Die Minotaurosfabel dagegen (S. 483/4) ist mit Ausnahme der Worte: μαὶ ἀπεπνίγη — ωνόμασται,

die eingeschoben sind, ebenso wenig aus der Quelle des Suidas (d. i. Johannes Antiochenus) genommen, wie die oben erwähnten Stücke über Zoroaster und die Sphinx; Beweis ist nicht nur der von Suidas ganz abweichende Wortlaut, sondern auch eine von Noack ganz übersehene sachliche Verschiedenheit, die in den Worten des salmasischen Exzerptes liegt: ἀγγελθέντος.. ψεύδους, ὅτι ὁ υίὸς αὐτοῦ Θησεὺς ὑπὸ Μινωταύοου ὥλετο. In dem S. 487 ausgehobenen Stücke geht Kedren mit den Worten: διὰ μέντοι νυκτὸς ἀδήλως σφάζεται Αἴας auf Johannes Antiochenus über, dessen Text gerade da, wo Noack abgebrochen hat, wörtlich einsetzt und bis S. 234 nachweisbar ist.

Zuletzt erwähne ich Suidas v. Χαναάν. Diese Glosse ist in doppelter Hinsicht von größter Wichtigkeit. Sie besteht aus einem Satze des Fragments 11, 5 aus codex Paris. 1630 und dem Fragment 12 Sahm, so daß sich die Suidasglosse und die beiden Exzerpte als Bestandteile ein und derselben Chronik erweisen. Fernerhin werden dadurch, daß in diesem Stücke Prokops Bell. Vand. II 10 als Quelle benutzt worden ist, die salmasischen Exzerpte 73—200, unter denen die Fragmente 196 und 200 ebenfalls auf Prokops Bell. Vand. zurückgehen, den konstantinischen gegenüber als die echte Fortsetzung des gemeinsamen Anfangsteiles gekennzeichnet.

Suidas: ὅτι Μωνσῆς τεσσαράκοντα έτη συμφιλοσοφήσας τῷ λαῷ τελευτά, διάδοχον καταλιπών Ίησοῦν τὸν τοῦ Ναυῆ. ὅστις κατώκισε τὸν Ἰσοαὴλ ἐν τῆ γῆ, ἡ ἐπηγγείλατο Κύριος τῷ ᾿Αβραάμ Εστι δε ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ Αἰγύπτου κυκλουμένη διὰ θαλάσσης ξηράς · έμβαλων πάντας τούς βασιλεῖς καὶ δυνάστας τῶν ἐθνῶν. οίτινες ύπ' αὐτοῦ διωκόμενοι διὰ τῆς παραλίου Αλγύπτου τε καὶ Λιβύης κατέφυγον είς τὴν τῶν "Αφοων χώραν, τῶν Αἰγυπτίων μη προσδεξαμένων αὐτούς... καὶ ἐν πλαξὶ λιθίναις ἀναγοαψάμενοι την αλτίαν, δι' ην ἀπὸ τῆς Χαναναίων γης ώκησαν την 'Αφοικήν...ούτως Ήμεῖς ἐσμὲν Χαναναϊοι, οθς έδίωξεν Ίησοῦς δ ληστής.

Fr. 11, 5 aus cod. 1630: μ' δὲ ἔτη συμφιλοσοφήσας τῷ λαῷ τελευτᾳ ἐτῶν• οκ', διάδοχον Ἰησοῦν τὸν τοῦ Ναυῆ καταλιπών.

ΙΑ 12 Salm.: οἱ δυνάσται τῶν ἐθνῶν ὑπὸ Ἰησοῦ τοῦ Ναυῆ διωπόμενοι

καὶ μὴ προσδεχθέντες παρ. Αἰγυπτίων εἰς τὴν τῶν "Αφρων χώραν μετοικήσαντες

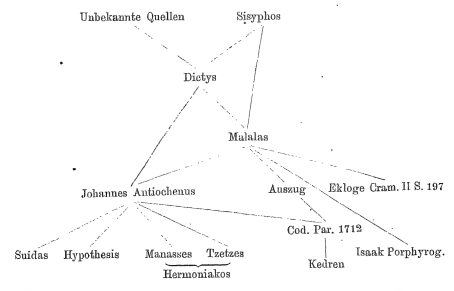
έπέγοαψαν:

Der Nachweis, daß die salmasischen und konstantinischen Exzerpte in den Anfangsteil derselben Chronik gehören, ist mit Hülfe des codex Paris. 1630 und des aus Suidas herangezogenen Stoffes, wie ich denke, gründlich erbracht, und damit ist auch die Frage über die Herkunft und Zusammengehörigkeit der Fragmente 23 Virt., 24 Salm. und 25 Ins. erledigt, in denen der trojanische Krieg und die Heimkehr der Helden erzählt wird. Dass sie in eine Chronik gehören, hat schon Sotiriadis gesehen; erst Noack hat sie S. 436 in verschiedene Chroniken verwiesen, und er hat ihre Trennung in dem Nachtrage aufrecht erhalten, obgleich er inzwischen erfahren hatte, daß auch ohne den Erweis ihres eigentlichen Ursprungs ihre Zusammengehörigkeit nicht angezweifelt werden kann. Denn durch Suidas und Manasses werden die Fragmente 23 und 24, durch Kedren die Fragmente 24 und 25 fest aneinander gebunden; man vergleiche Prgr. 1892 S. 12-13 u. 19, Byz. Zeitschr. I S. 138 u. 139. Die Hypothesis in Dindorfs Ausgabe der Odysseescholien hätte ihm nur eine Bestätigung sein müssen, denn wörtliche Stücke aus ihr stehen bei Kedren zwischen wörtlichen Stücken aus Fr. 24 Salm. und Fr. 25 Ins. Eine Übersicht über den hierher gehörigen Erzählungsstoff wird dies bestätigen und zugleich die Herkunft der Hypothesis erweisen.

| Hekubas Traum    | :  |         |       | ĬΑ  | 23 Virt.     |                       | Man, 1118     |
|------------------|----|---------|-------|-----|--------------|-----------------------|---------------|
| Paris' Jugend    | :  |         |       | TA  | 23 Virt.     | Suid. v. Πάριον       | [Man, 1138]   |
| Paris' Urteil    | :  |         |       | TA  | 24, 1 Salın. | Suid. v. Πάριον       |               |
| Helena           | :  |         |       | IA  | 23 Virt.     |                       | Man, 1150     |
| David-Tautanes   | :  |         |       | IA  | 24, 3 Salm.  |                       | Man. 1357     |
| Rhesos           | :  |         |       | IA  | 24, 6 Salm.  | Suid. v. Pijoos       |               |
| Palladion        | :  |         |       | IA  | 24, 7 Salm.  | Suid, v. Παλλόδιον    |               |
| Vorzeichen       | :  |         |       | IA  | 24, 8 Salm.  |                       | Kedr. 230, 1  |
| Palladionstreit  | :  |         |       |     |              | Suid. v. Παλλάδιον    |               |
| Aiax' Tod        | :  | Hypoth. | 3, 21 |     |              | Suid. v. Παλλάδιον    | Kedr. 232, 8  |
| Odysseus' Abfahr | t: | 22      | 3, 25 |     |              |                       | Kedr. 232, 11 |
| Kynossema        | :  | 22      | 4, 4  |     |              | Suid. v. Kurds offuce | Kedr. 232, 13 |
| Lotophagen       | :  | 77      | 4, 9  |     |              |                       |               |
| Kyklopen         | :  | 22      | 4, 10 | IA  | 24, 9 Salm.  |                       |               |
| Kirke, Kalypso   | :  | 23      | 5, 2  | IA  | 24, 10 Salm. |                       |               |
| Nekyia           | :  | 22      | 5, 23 |     |              |                       | Kedr. 233, 1  |
| Sirenen          | :  | 77      | 5,25  |     |              |                       | Kedr. 233, 2  |
| Charybdis        | ٠: | 77      | 5, 26 |     |              | Suid, v. Χάρυβδις     | Kedr. 233, 3  |
| Kreta, Kerkyra   | :  | 77      | 5, 30 |     |              | Suid. v. Χάρνβδις     | Kedr. 233, 7  |
| Ithaka           | :  | **      | 6, 8  |     |              |                       | Kedr. 233, 10 |
| Telegonie        | :  | 77      | 6, 13 |     |              |                       | Kedr. 233, 13 |
| Agamemnon        | :  |         |       | IA. | 25 Ins.      |                       | Kedr. 233, 23 |
| Diomedes         | :  |         |       |     |              | Suid. v. Βενεβεντός   | Kedr. 234, 12 |

In der Hypothesis giebt es kein Stück, das sich nicht ganz oder

teilweise in einem der Texte wiederfände, in denen uns Johannes Antiochenus erhalten ist. Die Schlußfolgerung ergiebt sich von selbst. Die Hypothesis stammt in ihrer ganzen Ausdehnung wörtlich aus der Chronik des Antiochenus und ist das umfangreichste Bruchstück, das uns aus ihr erhalten ist. Durch sie werden die Vermutungen, die ich über die Wanderung des Dictysstoffes durch die byzantinischen Chroniken ausgesprochen habe, vollauf bestätigt. Da das von Noack nach meinen Arbeiten entworfene Stemma auf S. 480 weder ganz richtig noch vollständig ist, so stelle ich das meine nach eignem Entwurfe den sämtlichen Stemmen Noacks gegenüber.



Johannes von Nikiu habe ich weggelassen, weil Zotenberg die Kapitel 45 und 47 des äthiopischen Textes, welche die Troica enthalten, wegen ihrer Sinnlosigkeit nicht übersetzt hat. Johannes von Nikiu ist durchaus von Malalas abhängig. Noack ist S. 431 über diesen Teil der Chronik anderer Ansicht, aber die drei Stellen, die er zum Beweise anführt, erledigen sich sehr einfach. Die beiden Erklärungen ητις ἐστὶ Νεάπολις und dont le nom signifie éclat können im vollständigen Malalas gestanden haben. So ist z. B. bei Mal. 180, 12 hinter βρουμάλιουμ die Erklärung: ὅ ἐστιν τραφῆναι ἐκ τῶν ἀλλοτρίων weggefallen, wie Chron. Pasch. 213, 3, Georg. Mon. 16, 30 und Suidas v. Βρουμάλια beweisen; vgl. Mal. 173, 3/4 und Chr. P. 205, 18. Die Verwechslung von Lavinium und Albania findet sich nur bei Kedren, aus dem sie Dindorf in den Malalastext S. 169, 1 u. 3 übertragen hat. Der Oxoniensis bietet überall Albania infolge eines sehr begreiflichen Ver-

425

sehens des Schreibers; die beiden Namen sehen sich im Griechischen zum Verwechseln ähnlich, man vergleiche nur AABANIA mit AABINIA. — Über einige Homerscholien vgl. Noack S. 493.

Meine Beweisführung würde unvollständig sein, wenn ich mich begnügen wollte, durch eine eingehendere Begründung, als es früher geschehen ist, meine Ergebnisse zu verteidigen; zwingende Kraft gewinnt sie erst durch den Nachweis, dass die Voraussetzungen, die Noack zur Ansetzung zweier älteren Chroniken geführt haben, als unberechtigt und unrichtig zurückzuweisen sind. Seine Folgerung, daß Kedrens Erzählung auf eine alte Chronik A zurückgehe, aus der Malalas seinerseits den Dictysstoff durch Vermittelung einer anderen Chronik, der sogenannten Sisyphoschronik, erhalten habe, beruht auf der Thatsache, daß Kedren eine von Malalas vollständig abweichende Anordnung der erzählten Vorgänge bietet. Aber was ist denn an dieser abweichenden Anordnung Auffälliges? Wenn Noack sich heute vornähme seinen Schülern oder Kindern oder sonst jemandem die troischen Sagen nach Malalas zu erzählen, so würde auch er eine mit Kedren und Septimius übereinstimmende Erzählung erhalten. Denn die so stark betonte Anordnung beruht auf weiter nichts als auf einer dem Verlaufe der Begebenheiten folgenden Erzählung. Diese Anordnung ist aber so natürlich, daß sie nicht einmal, wenn sich die Erzählung Kedrens mit der des Septimius vollständig deckte, zum Träger einer Folgerung dienen könnte. Das ist aber gar nicht einmal der Fall. Die folgende Gegenüberstellung zeigt eine ganz abweichende Anordnung.

| Kedren. | 221     | 1 | Achills Beutezüge | 1 | II 16—17 | Septimius. |
|---------|---------|---|-------------------|---|----------|------------|
|         | 222, 5  | 2 | Beuteteilung      | 3 | II 19    |            |
|         | 222, 10 | 3 | Achills Groll     | 5 | II 30—34 |            |
|         | 222, 14 | 4 | Aiax' Beutezug    | 2 | II 18    |            |
|         | 222-23  | 5 | Polydors Tod      | 4 | II 27    |            |

Nicht einmal die Ereignisse bis zur Zerstörung Trojas finden sich, wie wir nachher sehen werden, in derselben Reihenfolge erzählt. Aber damit hat das alte Dictysbuch doch gar nicht abgeschlossen; sein zweiter Teil hat in fünf Büchern die Heimkehr der Helden in einem sehr kunstvollen Gewebe erzählt. Wo aber findet sich bei Kedren S. 232 ff. auch nur eine Spur von dieser Anordnung? Eine Berechtigung also, den mittleren Teil der Erzählung Kedrens aus einer älteren Chronik abzuleiten, liegt schlechterdings nicht vor, und wenn sich nun ergiebt, daß gerade in diesem Teile die Erzählung von der des Septimius abweicht, so wird man auch die Anordnung nicht auf ihn zurückführen dürfen. Fassen wir zuerst die Erzählung vom Tode des Patroklos ins Auge.

Kedren S. 233: Achill läßt sich durch die Bitten der Gesandten erweichen und sendet Patroklos mit den Myrmidonen in den Kampf. Dieser dringt siegreich bis an die Thore der Stadt vor, wird aber dort von Hektor getötet.

Septimius: Achill läßt sich durch die Bitten der Gesandten erweichen. Die Versöhnung wird im Zelte Agamemnons durch ein Mahl gefeiert und Achill erhält die Briseis zurück (II 52). Ein Winter vergeht (III 1 u. 4). In einem der späteren Kämpfe wird Patroklos von Euphorbos verwundet und von Hektor getötet.

Kedrens Erzählung stammt weder aus Malalas noch aus Dictys, sie geht auf eine dritte Quelle zurück und zwar auf Homer. Wir haben also eine Kompilation vor uns. Nicht genug damit, der Kompilator selbst stellt die homerische Erzählung zu der des Dictys in einen "bewußten" Gegensatz, denn S. 222, 12 weist er auf die letztere ganz deutlich mit den Worten hin: ἰσχυροῖς πολέμοις οί περὶ τὸν ᾿Αγαμέμνονα κατανικώμενοι δώροις πολλοῖς καὶ παρακλήσεσιν έδυσώπησαν αὐτὸν ἐξελθεῖν μετ' αὐτῶν. Diese Worte gehören aber selbst wieder einem von S. 222, 5-13 reichenden Einschiebsel an, das die von S. 220, 22—223, 4 reichende Erzählung, die aus Malalas S. 99—103 genommen ist, unterbricht und die Angaben des Malalas, dass Achill die Briscis in seinem Zelte versteckt gehalten habe (S. 101, 21) und das ihm deshalb weitere Beutezüge untersagt worden seien (S. 102, 7), durch andere ersetzt, die, nach der eben angeführten Stelle zu schließen, aus Dictys eingeschoben sein müssen. Dass es sich auch hier um einen "bewußten" Gegensatz handelt, ergiebt sich aus der Erzählung von den Vorgängen in Aulis, die ich in der Byz. Zeitschr. I S. 137 besprochen habe. In ihr werden die aus Malalas und Dictys stammenden Berichte an der Vereinigungsstelle gemischt und der Quellenwechsel (Kedren S. 219, 11) durch of  $\delta \hat{\epsilon} \dots \varphi \alpha \sigma i \nu$  ausdrücklich angedeutet. Überall finden wir also nichts weiter als Kompilation aus verschiedenen Quellen. Ich bemerke aber ausdrücklich, dass Kedren selbst wahrscheinlich nur zwei Quellen in den Troica benutzt hat, einen kurzen Malalasauszug und Johannes Antiochenus. Aus letzterem stammt ganz zweifellos der bei Kedren hervortretende, aber bei Malalas nicht nachweisbare Dictysstoff und mehr als wahrscheinlich die homerische Patrokleia, denn Homer wird IA 23 Virt. neben Dictys ausdrücklich genannt und außerdem bietet auch Manasses, der von Johannes abhängig ist, in V. 1342 die homerische Patrokleia. Allerdings müßte in diesem Falle schon Johannes die beiden Überlieferungen über Achills Wiederaufnahme des Kampfes berichtet haben, aber das ist durchaus wahrscheinlich. So finden sich bei Suidas v. Παλλάδιον zwei Angaben über den Ursprung des Palladions vereinigt, von denen die erste die des Malalas ist und die zweite, die mit of δὲ ποιητικῶς γράψαντες eingeführt wird, ähnlich bei Septimius V 5 steht; auch lassen die genauen Dictyszitate in Fr. 24, 3—5 Salm. darauf schließen, daß Johannes die Überlieferungen der verschiedenen Quellen getrennt gehalten hat. Ich halte auch Kedrens Berichte über die Zerstörung Trojas S. 230, 20 ff. und über Palamedes S. 220, 4 ff. für johanneisch. Bezüglich der letzteren läßt sich geltend machen, daß zwischen Manasses, Kedren und Tzetzes (Antehomerica und Proleg. Allegor. in Iliad.) innere Beziehungen bestehen, die deshalb auf Johannes Antiochenus hindeuten, weil dieser von allen dreien benutzt worden ist.

Ebensowenig wie bei der Erzählung vom Tode des Patroklos ist bei der Erzählung vom Palladionraube an eine Herkunft aus Dictys zu denken. Die Ephemeris erzählt die Vorgänge wie folgt: "Die Trojaner bitten um Frieden. Diomedes und Odysseus erscheinen in der Stadt, um die Unterhandlungen zu führen, und erhalten von dem verräterischen Antenor Mitteilung über die Bedeutung des Palladions. Sie überreden ihn das Palladion zu rauben und ihnen auszuliefern. Wegen des Todes und der Bestattung der Söhne des Paris werden die Unterhandlungen unterbrochen (V 5). Am dritten Tage werden sie wieder aufgenommen, die Entscheidung wird aber auf den folgenden Tag verschoben. Diomedes und Odysseus bleiben in der Stadt und werden obambula(ntes) in foro Zeuge von Schreckenszeichen, die den Trojanern zu teil werden, als sie dem Apollo opfern (V 7). Während der folgenden Nacht, die Diomedes und Odysseus im Hause Antenors zubringen, begiebt sich Antenor heimlich in den Tempel der Pallas, raubt nicht ohne Widerstreben seiner Gemahlin, der Priesterin Athenes, das Palladion und bringt es den beiden Griechen, die es wohl verpackt auf einem Wagen ins griechische Lager senden. Am folgenden Morgen werden die Unterhandlungen in Troja zu Ende geführt und der Friede für hohen Preis erkauft. Die Unterhündler kehren mit dem Lösegeld ins Lager zurück, erstatten in der Versammlung der Fürsten Bericht und ablatum Palladium per Antenorem docent" (V 8, vgl. V 14). Bei Kedren S. 229 lautet die Erzählung ganz anders: "Diomedes und Odysseus begeben sich heimlich (novon) nach Troja, halten sich im Heiligtum der Pallas versteckt, rauben im Einverständnis mit Antenor und seiner Frau nächtlicherweile (νυκτός ἀφελόμενοι) das Palladion und gelangen glücklich ins griechische Lager zurück, wo sie den Ihrigen von Schreckenszeichen berichten, die in jener Nacht den Trojanern zu teil geworden sind, als sie dem Apollo opferten. Am folgenden Morgen

senden die Trojaner infolge der schlimmen Vorzeichen den Antenor ins griechische Lager, um die Feinde zum Frieden zu bewegen. Es gelingt ihm. Diomedes und Odysseus werden in die Stadt gesendet, um den Frieden zu schließen, und bringen von dort die Geldsummen mit, für welche die Trojaner den Frieden erkauft haben." Die beiden Erzählungen sind nach Anordnung und Inhalt vollständig verschieden. Über die Quelle Kedrens kann man keinen Augenblick im Zweifel sein. Einerseits ist die Möglichkeit, dass Septimius seine griechische Vorlage geändert habe und nur Kedren die ursprüngliche Fassung der Dictyserzählung biete, ausgeschlossen, weil sich in der Erzählung des Johannes Antiochenus bei Suidas v. Παλλάδιον die von Kedren abweichende. aber mit Septimius stimmende Angabe findet, das Diomedes und Odysseus in den Besitz des Palladions gekommen seien, ὅτε τἡν πρεσβείαν ἐποιήσαντο πρός Πρίαμον. Andrerseits stimmt Kedren so vollständig, zum Teil sogar so wörtlich mit Malalas, daß eben nur dieser Quelle gewesen sein kann. Da nun bei Malalas die Erzählung durch das Sisyphosgewebe zerstückelt ist (S. 109, 2-10 und 111, 21-113, 5), so kann die Erzählung und die Anordnung Kedrens nur dadurch gewonnen worden sein, dass die beiden Stücke aneinandergerückt worden sind. Die Richtigkeit dieser Annahme wird durch die vorausgehende Erzählung S. 223, 20-229, 4 bestätigt. Dass diese aus Malalas 123, 5—132, 3 + 110, 15—111, 9 gewonnen worden ist, beweist diesmal nicht nur die vollständige Übereinstimmung, sondern auch noch der besondere Umstand, dass Neoptolemos, der in der Ephemeris IV 15-V 16 eine bedeutende Rolle spielt, bei Kedren mit keinem Worte erwähnt wird. Ginge Kedrens Erzählung auf eine aus dem Dictysbuche unmittelbar abgeleitete Chronik zurück, so wäre diese Thatsache einfach unerklärlich, denn der griechische Dictys hat diesen Helden gekannt, wie sein Porträt und die erzählenden Angaben bei Malalas S. 104 beweisen. Ist aber die Erzählung Kedrens ein Auszug aus Malalas, so erklärt sich diese Thatsache von selbst. Die einzige Stelle, wo Neoptolemos bei Malalas S. 111, 10 in den Berichten des Ajax und Odysseus erwähnt wird, hat Kedren S. 229, 4 = Mal. 111, 9 weggelassen. Sonst wird Neoptolemos bei Malalas auf S. 113/4 und 122 ff. nur innerhalb derjenigen Erzählung erwähnt, die das Gewebe des Sisyphosbuches gebildet hat; dadurch nun, dass die verschiedenen Stücke aneinandergerückt worden sind, ist mit dem Wegfall des Erzählungsgewebes auch die Erwähnung des Neoptolemos in Wegfall gekommen. - Das ganze eben behandelte Stück, das bei Kedren von S. 223, 20-230, 20 reicht, ist also nichts weiter als ein Auszug aus Malalas, der hier überall den Sisyphos von Kos benutzt hat.

Über das Schlusstück der Troica bei Kedren S. 232, 3 ff., worin trotz mancherlei Dictysgutes keine Spur von der kunstvollen Anordnung des Dictysbuches zu finden ist, brauche ich nicht weiter zu sprechen, da seine Herkunft aus Johannes Antiochenus oben erwiesen Erwähnt sei nur, daß Kedren Teile der aus Malalas stammenden Sisyphoserzählung auch aus Johannes erhalten hat und bei diesem sogar den Namen des Sisyphos gelesen haben muß. Hinter dem Abschnitt über die Kyklopen führt Malalas seine Quelle mit den Worten an: ἄτινα ὁ σοφώτατος Σίσυφος ὁ Κῶος ἐξέθετο; dasselbe Zitat findet sich mit derselben Erzählung auch im Fr. 24, 9 Salm.: ώς Σίσυφος ὁ Κῶος ίστορεῖ und in der Hypothesis S. 4, 27: ταῦτα Σίσυφος έξέθετο. Bei Kedren fehlt zwar das Zitat, weil er die Kyklopenepisode nur kurz und, wie es scheint, nach dem Malalasauszuge andeutet; da er aber vorher S. 232, 8-16 den Tod des Ajax, die Abfahrt des Odysseus und die Vorgänge in Kynossema, nachher 233, 1-20 die übrige Odyssee und die Telegonie in genauer und wörtlicher Übereinstimmung mit der aus Johannes Antiochenus stammenden Hypothesis erzählt, so hat er in seiner Vorlage auch dieses Zitat gelesen und nur ein Zufall ist schuld, dass bei ihm Sisyphos nicht ebenso genannt wird wie Dictys auf S. 223.

Damit ist die Frage, die wir hier behandeln wollten, so vollständig erledigt, daß ich den wichtigsten Beweis gegen die Einheitlichkeit der Erzählung Kedrens nur noch anzudeuten brauche. Die Chronik im codex Paris. 1712, woraus Kedren seine Troica genommen hat, ist, wie ich im Progr. 1892 S. 18 und in der Byz. Zeitschr. I S. 138 ausgeführt habe, eine ganz bunte Kompilation aus mehreren Quellen. Es ist selbstverständlich, daß, wenn andere Stücke bei Kedren, wie z. B. Teile der römischen Königsgeschichte, eine Mischung aus Malalas und Johannes sind, auch die Troica eine Ausnahme nicht sein können.

Aus diesen beiden Quellen dürfte Kedren auch seine von Malalas abweichende Anordnung erhalten haben. Von Johannes wenigstens läfst sich mit Bestimmtheit sagen, daß er das Erzählungsgewebe des Malalas aufgegeben und mit Hülfe seiner Dictysvorlage eine natürliche Anordnung zu gewinnen gesucht hat. Denn der Bericht bei Kedren S. 219—221 und die Angaben in den Fr. 24, 3—4 Salm. beweisen, dafs er die Erzählung von den Vorgängen in Aulis bis zum Tode Hektors hauptsächlich dem Dictys entlehnt hat, und die Fr. 24, 9 Salm. bis 25 Ins., Kedren S. 233/4 und die Hypothesis lassen keinen Zweifel, daß er die Odyssee aus dem Sisyphosgewebe herausgehoben und mit Hinzufügung von Angaben aus Dietys unter die Nosten versetzt hat.

Nach den eben dargelegten Verhältnissen muß die Ansicht Noacks

daß Kedrens Erzählung auf eine alte Chronik A zurückgehe, als unhaltbar zurückgewiesen werden. Damit ist aber zugleich auch die sogenannte Sisyphoschronik unnötig geworden, die Noack offenbar nur angesetzt hat, um die zwischen Kedren und Malalas bestehende Übereinstimmung bei vollständiger Verschiedenheit der Anordnung zu er-Wie Dictys, so ist Sisyphos Quelle des Malalas gewesen. Daran hätte man niemals zweifeln sollen. Daß ein Schriftsteller nur das eine Schwindelbuch des Dictys benutzt, selbst einen Teil der Erzählung in ein kunstvolles Gewebe gebracht und sich selbst dann unter dem Namen des Sisyphos zitiert habe mit der Bemerkung, dass Sisyphos die Quelle Homers und Vergils gewesen und Dictys erst lange nachher aufgefunden worden sei, ist schon an sich wenig glaublich; ganz unhaltbar wird aber diese Annahme dadurch, dass ein kunstloser Weltchronist, dem doch alles an einer natürlichen Anordnung der Ereignisse gelegen sein mußte, die Erzählung so gestaltet habe, daß wir über 24 Seiten hinweg ein trojanisches Schwindelbuch zu lesen glauben. Es widerspricht diese Zerstückelung der Erzählung so sehr dem Zwecke der Chronographie, dass wir sogar nach dem Grunde suchen müssen, weshalb Malalas das Gewebe festgehalten und nicht die Ereignisse in die natürliche Reihenfolge eingeordnet hat. Der Hauptgrund ist, wie ich schon anderwärts ausgeführt habe, offenbar darin zu suchen, dass Malalas in Sisyphos einen weit älteren Gewährsmann gesehen hat als in Dictys. Außerdem aber mußte dem gläubigen Byzantiner, der in Sisyphos und Dictys Zeitgenossen des trojanischen Krieges sah, vor allem die Erzählung des Sisyphos deshalb glaubwürdig erscheinen, weil Ajax, Odysseus und Teukros die Vorgänge mit eigenen Worten erzählen; glaubwürdigere Berichterstatter als die Helden selbst sind nicht denkbar. Man mag über den Wert des Erzählungsgewebes denken, wie man will (vgl. Noack S. 444), dass es einem trojanischen Schwindelbuche angehört hat, dessen Verfasser sich Sisyphos von Kos nannte, ist für mich ebenso gewiß, als es gewiß ist, daß das kunstvolle Gewebe, das im sechsten Buche der lateinischen Ephemeris zu Tage tritt, einem anderen Schwindelbuche angehört hat, dessen Verfasser sich Dictys von Kreta nannte.

Zur vorstehenden Arbeit macht sich ein Nachtrag notwendig, weil die Besprechung, welche meine Arbeiten über Malalas und Johannes Antiochenus durch E. Gleye im ersten Hefte dieses Bandes gefunden haben, den Glauben erwecken kann, daß alles, was ich oben geschrieben habe, von vornherein eitel und nichtig sei. Dem Referenten

gegenüber befinde ich mich in einer etwas peinlichen Lage. Bei jeder Arbeit, die mit bekannten oder neu erschlossenen Thatsachen argumentiert, ist man im stande dem Andersdenkenden zu folgen, seine Voraussetzungen zu erfassen und seine Folgerungen zu begreifen. Gleyes Besprechung ist für mich eine Ausnahme. Ich finde, obgleich ich mit den byzantinischen Geschichtswerken und den einschlägigen wissenschaftlichen Arbeiten etwas vertraut bin, den Boden nicht, auf dem seine Ansichten und Urteile gewachsen sind. Über Malalas und Johannes Antiochenus verliert er sich in Hypothesen, denen die Thatsachen widersprechen, und gegen Ansichten, die nicht ausgesprochen worden sind, bringt er aus dem ihm bekannten slavischen Chronisten, der Malalas benutzt hat, Stellen als Argumente bei, welche die eigentlichen Fragen gar nicht berühren und für die Behauptungen, die er beweisen möchte, nichts beweisen.

So behauptet er, dass ich die Exzerpte des Paris. 1630 dem Malalas abspräche. Ich habe aber nur Fr. 6, 6 und die Exzerpte von Fr. 6, 14 ab mit Bestimmtheit dem Malalas ab- und dem Johannes Antiochenus zugesprochen. Wenn er also unter Berufung auf den Slaven durch das Fr. 2, 13 meine Ansicht zu widerlegen sucht, so sichert er zwar dieses Fragment für Malalas, aber er übersieht vollständig, daß er gegen meine Behauptung, daß der Chronist von etwa Fr. 6, 14 sich dem Johannes zuwende, gar nichts beweist. Die oben stehenden Ausführungen über das zwischen dem Paris. 1630 und Johannes bestehende Verhältnis werden ihm zeigen, wo er das Holz hätte bohren sollen. -Nach seiner Aussage soll ich ferner "Angaben über Bauten in Konstantinopel, weil sie sich im Oxoniensis nicht finden, auch aus der Malalasvorlage des Paschalchronisten tilgen wollen". Meine Bemerkungen im Prgr. 1891 S. 21 lauten anders. Im Oxoniensis finden sich solche Angaben, aber nur im 18. Buche S. 430 und 435/6, und diese haben gerade mit Anlass gegeben zu der Behauptung, dass der antiochenische Anfangs- und der kpolitanische Schlussteil des 18. Buches zu einem einheitlichen Ganzen zusammengeschweifst sind. Dass die vorhergehenden Bücher keine solchen Notizen enthalten haben, beweist doch auch der Slave; denn die einzige Stelle, die Gleye aus ihm beizubringen vermag, gehört ja gerade unter die im kürzenden Oxoniensis erhaltenen des 18. Buches.

Eine andere Behauptung Gleyes wird uns auf seine Hypothesen führen. Er meint, es sei für mich verhängnisvoll geworden, daß ich die Forschungen Gelzers erst spät kennen gelernt hätte. Nun solle, ob es gehe oder nicht, die Einheitlichkeit des Malalaswerkes bewiesen werden. Aber meine Arbeit hat ja den Erfolg gehabt, daß Gelzer seine im Africanus II S. 129 ausgesprochene Meinung geändert hat. Wie kann ich also eine Ansicht zu spät kennen gelernt haben, die auf Grund meiner Arbeit durch eine neue ersetzt worden ist? Auch dieser neuen Ansicht konnte ich mich nicht anschließen, obgleich sie die Bedingung zu erfüllen suchte, die ich selbst im Prgr. 1891 S. 26 gestellt hatte: "Nur wenn das ganze 18. Buch dem Malalas sich absprechen ließe, könnte ich mich mit dem Gedanken an eine Fortsetzung durch fremde Hand befreunden." Nur Gründe triftigster Art können mich veranlasst haben eine Meinung, die mir entgegenkam, abzulehnen. Wenn nun Gleye, ohne auf meine im Prgr. 1892 S. 27 ff. dargelegten Gründe einzugehen, mich beschuldigt, an einer vorgefasten Meinung nur aus Eigensinn festzuhalten, und wenn er an einer anderen Stelle die ganz unwahre Behauptung ausspricht, dass ich die Ansicht, die Paschalchronik enthalte in einigen Malalasstücken fremde Zuthaten, im 2. Progr. S. 26 zurücknähme, und damit die Beschuldigung verbindet, daß diese Zurücknahme stillschweigend geschehen sei, so will es mir scheinen, als fehlte es ihm nicht nur an wissenschaftlicher Einsicht, sondern auch an Verständnis für diejenige Verantwortlichkeit, deren sich ein ernster Mann bei Wiedergabe der Ansichten anderer jederzeit bewußt bleibt. Ich möchte deshalb dem offenbar noch jugendlichen Referenten den Rat geben, nicht zu schnell fertig mit dem Wort zu sein. Dass ich gut daran gethan habe, unter gewissenhafter Erwägung aller Thatsachen die Einheitlichkeit eines Werkes zu verteidigen, das im 6/7. Jahrhundert in den Tusculanischen Fragmenten, im 7. Jahrhundert bei Johannes von Nikiu, im 9. Jahrhundert bei Theophanes, im 10. Jahrhundert in den konstantinischen Exzerpten, im 12/13. Jahrhundert im Oxoniensis als einheitliches Ganze vorliegt, mag dem Referenten der Aufsatz beweisen, den E. W. Brooks unter dem Titel "The date of the historian John Malala" in The english historical review 1892 VII S. 291 veröffentlicht hat. Der englische Gelehrte teilt meine Ansichten und hebt wiederholt hervor, dass er dieselben Ergebnisse gewonnen habe, noch ehe ihm mein Prgr. 1891 zu Gesicht gekommen Mit Hülfe von Fragmenten, die van Douwen und Land in der Schrift "Ioannis episcopi Ephesi commentarii de beatis orientalibus et historiae ecclesiasticae fragmenta" 1889 veröffentlicht haben, beweist er, dass Malalas von Johannes Ephesinus vor dem Jahre 581 benutzt und zitiert worden ist. Der ganze Abschnitt D S. 224 - 227 ist offenbar nichts weiter als ein Auszug aus Malalas; Brooks hat dies S. 293/7 dadurch bewiesen, daß er der lateinischen Uebersetzung aus Johannes Ephesinus den griechischen Malalastext mit Ergänzungen aus Johannes von Nikiu, Theophanes und Georg Monachos

gegenüberstellt. Der Abschnitt D besteht aus folgenden Stellen: Mal. 411, 11-13 | 417, 10-16 | 419, 5-421, 14 | 436/7 | 442, 18-443, 5 | 443, 8-15 | 482, 11-12 | 454, 5-10. Das zuletzt genannte Ereignis fällt in das Jahr 530, das vorletzte, ein Erdbeben in Kyzikos, in das Jahr 548. Die ersten drei Stellen gehören ins 17. Buch; die letzte von ihnen (Mal. 419, 5-421, 14) enthält das Zitat: "sicut scribit Ioannes Antiocheni, earum rerum scriptor" und bietet eine Beschreibung des großen Erdbebens vom Jahre 525/6, dessen auch Euagrius IV cp. 5 Erwähnung thut mit dem Zitat: περιπαθώς ἀφήγηται Ἰωάννη τῶ όήτοοι, ὧδε τῆς Ιστορίας καταλήξαντι. Demnach hat Johannes Ephesinus vor dem Jahre 581 einen Malalas benutzt, in welchem der antiochenische erste Teil des 18. Buches mit dem 17. Buche vereinigt gewesen ist. Aber nicht genug damit. Der von Johannes Ephesinus benutzte Malalas muß auch den kpolitanischen zweiten Teil des 18. Buches enthalten haben. Denn der Abschnitt J S. 241/3 bietet einige Ereignisse, deren Wortlaut ebenfalls bei Malalas und Theophanes zu finden ist. Man vergleiche:

Anno 862 terra in Urbe Regia vehementissime movit die septimo mensis Ab (= Augusti) ad multam noctem, die domenica illuscente, quo motu multae domus subversae ... sunt multaeque ecclesiae, balnea, muri urbium, imprimis moenia Urbis Regiae, quae Porta Aurea vocantur, corruerunt. Eodem terrae motu etiam multi homines passim perierunt et multae urbes subversae et dirutae sunt, sicut Nicomedia, Bithyniae metropolis, penitus subversa ac perdita, cuius incolarum ... multi in ruderibus vivi reperti sunt ... terrae motus horribiles et continui quadraginta dies duraverunt, per quos misericordia Dei clementis intervenit ut mortales vocaret ad vitam corrigendam. Omnes igitur ubique ac perpetuo orarunt et pernoctarunt in ecclesiis, summo moerore poenitentiam agentes. Illi

Mal. 486/7 [Theoph. 229, 5].

[Μηνὶ Αὐγούστφ ιε', ἰνδικτιῶνος β', ὅρα μεσονυκτίου, διαφαυούσης κυριακῆς] ἐγένετο σεισμὸς φοβερός, ὅστε παθεῖν οἰκους πολλοὺς καὶ λουτρὰ καὶ ἐκκλησίας καὶ μέρη τῶν τειχέων παθεῖν ἐν Βυζαντίφ, [μάλιστα τὸ τῆς Χρυσῆς πόρτης]. ἐν δὲ τοῖς συμπτώμασι πολλοὶ συνελήφθησαν. ἐν αὐτῷ δὲ τῷ φύβῷ καὶ ἄλλαι πόλεις ἔπαθον, ἐν οἶς Νικομηδείας μέρος, καταπεσεῖν. ἐκ δὲ τῶν συμπτωμάτων Νικομηδείας καὶ μεθ' ἡμέρας τινὲς ζῶντες ἀνηνέχθησαν.

έπεκράτησε δὲ ὁ αὐτὸς σεισμὸς ἡμέρος μ΄. [καὶ πρὸς ὀλίγον οἱ ἄνθρωποι κατενύγησαν λιτανεύοντες καὶ προσεδρεύοντες καὶ εἰς τὰς ἐκκλησίας μένοντες καὶ πάλιν φιλανθρωπίας θεοῦ γενομένης ἐπὶ τὸ χεῖρον γεγόνασιν.

terrae motus in campo magno et latissimo...memoria custodiuntur. Quibus diebus facti sunt, iis ipsis quotannis supplicia multa fieri solent a tota civitate foras egressa. γίνεται δε ή μνήμη τοῦ σεισμοῦ τούτου κατ' έτος ἐν τῷ Κάμπῳ, λιτανεύοντος τοῦ λαοῦ.]

Dieses Ereignis fällt bei Malalas und Theophanes in das Jahr 554, bei Johannes Ephesinus, dessen Daten ganz unzuverlässig sind, in das Jahr 551. Bei Theophanes wird es auch S. 222, 25 erwähnt und stimmt dort im Wortlaut überein mit Cramer Anecd. Par. II S. 113, 24, mit dem μέγας χοονογοάφος Nr. 8 bei Freund "Beiträge zur antioch. ü. kpolit. Stadtchronik" S. 40 und mit Leo Gramm. bei Cramer II S. 322, 3. Theophanes hat also hier Malalasstoff auf zwei Wegen erhalten: auf S. 222 aus dem μέγας χοονογοάφος oder der Leoquelle, auf S. 229 aus Malalas direkt.

Weiterhin erwähnt Johannes Ephesinus S. 241/2 ein Erdbeben, das bei Mal. S. 485 (Tusc. Fr. IV) und Theoph. S. 227 genauer beschrieben wird, verbindet aber damit eine fremdartige Erzählung.

Das zuletzt erwähnte Ereignis S. 242/3 steht bei Mal. S. 488/9 und bei Theophanes S. 231, der Malalas und Cramer II 113 kompiliert hat. Johannes Ephesinus ist zwar kürzer, stimmt aber wieder an einigen Stellen mit dem griechischen Texte. Man vergleiche:

Eodem terrae motu etiam columna magna et purpurea Regis ante palatium Hebdomi erecta cecidit, quae...octo pedes in terram penetravit... magnusque numerus hominum eadem clade perierunt. Sed nonnullis diebus post multi extracti sunt, quorum magna pars vivi prodierunt. Neque ullus priorum terrae motuum tam atrox et immanis quam hic ipse fuerat. Decem enim dies noctesque terra vacillans..agitabatur.

Αυς Theophanes: καὶ ὁ κίων δὲ ὁ πορφυροῦς, ὁ ἐστὰς ἔμπροσθεν τοῦ παλατίου Ἰουκουνδιανῶν . . . ἔπεσε καὶ ἐπάγη εἰς τὴν γῆν πόδας ὀκτά. . . καὶ πολλοὶ ἔπαθον ἐν τοῖς συμπτώμασιν, ἔτεροι δὲ καὶ μεθ' ἡμέρας ἐκ τῶν καταληφθέντων ὑπὸ τῶν συμπτωμάτων διεσώθησαν μετὰ δύο καὶ τρεῖς ἡμέρας . . τοιοῦτον γὰρ μέγαν καὶ φοβερὸν σεισμὸν οὐ μέμνηται ἄνθρωπος ἐπὶ τῆς γῆς ἐν τῆ γενεᾳ ἐκείνη. ἔμεινε δὲ σειομένη ἡ γῆ νυκτὸς καὶ ἡμέρας μετὰ φιλανθρωπίας ἡμέρας δέκα.

Dieses Ereignis fällt in das Jahr 557, bei Johannes Ephesinus in das Jahr 568.

Es ist klar, daß hier überall Johannes Ephesinus mit Malalas übereinstimmt, und da er den Abschnitt D ganz zweifellos aus Malalas genommen hat, so wird man auch für die kpolitanischen Ereignisse des Abschnittes J keine andere Quelle ansetzen dürfen. Diese Annahme findet Bestätigung durch eine andere Thatsache. Assemani bietet in seiner Bibliotheca Orientalis II S. 83 ff. aus Dionysius von Telmahar eine Reihe von Angaben, die er ausdrücklich als Eigentum des Johannes Ephesinus bezeichnet. Teils sind es dieselben, die van Douwen und Land übersetzt haben, teils sind es andere; es scheint also in der Handschrift, aus der Land in seinen Anecd. Syriaca II den Johannes Ephesinus herausgegeben hat, manches ausgelassen zu sein. Hoffentlich giebt uns ein Syriologe recht bald darüber Aufschluß. Unter den Angaben, die Assemani mehr bietet, befinden sich mehrere, die ganz zweifellos auf Malalas zurückgehen; ich erwähne folgende: A. 857, vgl. Mal. 482, 19 u. Theoph. 225, 5 | A. 863, vgl. Mal. 487 u. Theoph. 230 | A. 868, vgl. Mal. 485, 15 u. Theoph. 227, 26 | A. 885, vgl. Mal. 488, 15 u. Theoph. 230/1.

Infolge der angeführten Thatsachen läßt sich das 18. Buch nicht mehr von den ersten 17 Büchern trennen und Gleye wird sich zu dem Zugeständnis entschließen müssen, daß die Einheitlichkeit des Malalaswerkes nicht nur hinsichtlich der Abfassungszeit, sondern auch hinsichtlich der Verfasserschaft durchaus im Bereiche der Möglichkeit liegt. Vielleicht gelingt es mir, ihn auch von der Haltlosigkeit seiner Hypothesen zu überzeugen.

Vor dem Jahre 581 wird Malalas von Johannes Ephesinus benutzt und zitiert, vor dem Jahre 594 von Euagrius, dessen Johannes Rhetor auch deshalb mit Johannes Malalas identisch sein muß, weil auch der von ihm mehrfach zitierte Zacharias Rhetor bei den syrischen Chronisten Zacharias Malalas heifst; vgl. Barhebraei Chron. S. 2, Assemani Bibl. Or. II S. 54. Aus derselben Zeit etwa stammen die Tusculanischen Fragmente, die mit dem Oxoniensis im Wortlaut stimmen, und wahrscheinlich auch das Fragment aus Hesychios, das Dufresne im Chron, Pasch. II S. 116 und Hody in den Proleg, ad Mal. p. LII veröffentlicht haben (vgl. Gelzer II S. 131/2). Zwischen 610 und 630 wird Malalas von Johannes Antiochenus in der Weise benutzt, daß auch da, wo der Text nicht wörtlich ist, die vulgärgriechische Form der Vorlage sichtbar bleibt. Vor dem Jahre 629 schreibt der Paschalchronist den Malalas wörtlich aus. Um 740 bringt Johannes Damascenus aus Malalas (έκ τῆς γρονογραφίας Ἰωάννου ἀντιογείας τοῦ καὶ Μαλάλα) das Stück, welches wir bei Mal. S. 236-230 lesen. Im 9. Jahrhundert erscheinen bei Theophanes und Georg Monachos ganze Stücke in der Fassung des Malalas. In der um 889 abgefafsten Chronik, woraus die Ekloge bei Cramer II S. 165 stammt, ist Malalas wörtlich ausgeschrieben worden. Die von Mommsen veröffentichten Exzerpte aus Ἰωάννου τοῦ ἐπίπλην Μαλέλα bieten zwar Zusätze, aber den Malalastext selbst wörtlich. Im 11. Jahrhundert strömt aus allen Richtungen her der Malalastoff in die Chronik Kedrens wie in ein großes Sammelbecken. Ins 12/13. Jahrhundert gehört der codex Oxoniensis, der zwar mancherlei gekürzt hat, aber denselben Wortlaut bietet, wie die genannten Schriftwerke. Überall, mag mittelbare oder unmittelbare Benutzung vorliegen, finden wir nur den einen vulgärgriechischen Text der Quellenchronik.

Von diesem durch alle Jahrhunderte genannten und ausgeschricbenen Chronisten behauptet Gleye, daß er nur ein litterarhistorischer Begriff sei; das Malalaswerk sei bloß die gräcosyrische Vulgarisierung eines weit höher stehenden Werkes.

Diese Vermutungen, denen die Thatsachen widersprechen, sind Folgerungen aus einer Voraussetzung, die ihrerseits durch andere Thatsachen widerlegt wird. Weil ein Mann, der den Namen Rhetor (= Malalas) führt, in jedem Falle ein Mann von höherer Bildung gewesen sein müsse, soll er auch der Verfasser eines weit höher stehenden Werkes gewesen sein. Nun, zu derselben Zeit, wo Malalas sein 18. Buch schrieb, lebte am Hofe Justinians ein Mann Namens Petros Patrikios, der als ein Wunder der Beredsamkeit galt, vom Kaiser zu diplomatischen Sendungen verwendet wurde und der Ehren höchste Stufe schnell erstieg. Bei Suidas heißt er Πέτρος ὁ φήτως, ὁ καὶ Μάγιστρος, ίστορικός; über ihn vgl. Krumbacher Byz. Lg. S. 46 ff. und die dort angeführte Litteratur. Von seinen beiden Werken, die Suidas auführt, sind uns bedeutende Reste erhalten: in zwei konstantinischen Titeln Exzerpte aus dem Totopiai betitelten Werke und im Caerimoniale des Kaisers Konstantin Porphyrogennetos I S. 386-433 zwölf Kapitel aus einem Werke, das aus geschichtlichen Vorgängen die Gebräuche am Hofe feststellt und deshalb identisch sein muß mit dem von Suidas erwähnten Werke: περὶ πολιτικῆς καταστάσεως. In beiden ist die Sprache sehr verschieden; in den konstantinischen Exzerpten trägt die Sprache zwar cine stark byzantinische Färbung, aber sie ist doch edel im Vergleich zu der jener 12 Kapitel, die in ganz gemeinem Griechisch abgefaßt sind. H. Wäschke hat deshalb den Versuch gemacht, die ersten beiden Kapitel, die allein den Namen des Petros Magistros in der Überschrift tragen, von den übrigen zu trennen. Indessen die zwölf Kapitel gehören, wie Sprache, Inhalt und Abfassungszeit beweisen, ganz zweifellos in ein und dasselbe Werk; es könnte sich höchstens um die Frage handeln, ob nicht der Petros Magistros im Caerimoniale von dem Petros Magistros der konstantinischen Exzerpte zu trennen sei. Die Möglichkeit ist gegeben, weil zu gleicher Zeit mit Petros Patrikios ein Petros Barsyames in hohem Ansehen stand. Indessen wenn auch die Mög-

lichkeit gegeben ist, eine Notwendigkeit liegt nicht vor. Denn die Ίστορίαι und das Werk περί πολιτικής καταστάσεως dienten ganz verschiedenen Zwecken. Jene waren ein wissenschaftliches Werk, mit dem der Verfasser in die Reihe der Historiker aufgenommen sein wollte. dieses war ein praktisches Handbuch für den Hofgebrauch; für jenes benutzte Petros hellenisierende Quellen, für dieses offenbar die Hofund Staatsarchive. Außerdem hat Petros thatsächlich in vulgärgriechischer Sprache geschrieben und gesprochen. Denn eine Angabe Menanders im Fr. 12 Sent. bei Müller IV S. 247 beweist, nicht nur daß Petros einen Gesandtschaftsbericht, der in den Historien sicher nicht gestanden hat, wohl aber in den Rahmen des anderen Werkes passt. in gemeinem Griechisch abgefast hat, sondern auch dass er die Verhandlungen mit Chosroes "offenbar im allgemein verständlichen Vulgäridiom geführt hat" (Krumbacher S. 49 Anm.). Es liegt also kein Grund vor dem Petros Patrikios die zwölf Kapitel im Caerimoniale abzusprechen. Aber wie dem auch sei, mögen die beiden Werke nur einen Verfasser haben oder nicht, sicher ist, daß zwischen 548 und 565 einer der höchsten Beamten des Reiches für den Hof ein Werk in vulgärgriechischer Sprache geschrieben hat. Dieser Thatsache gegenüber sollte man, nachdem sich die Lebenszeit des Malalas hat festsetzen lassen, nicht länger darauf bestehen, die Anfänge der vulgärgriechischen Chronistik aus dem Zeitalter Justinians zu verweisen. Malalas, Petros Magistros, Johannes Antiochenus und der Paschalchronist sind die Vertreter einer Richtung, die sich im 6. Jahrhundert neben der hellenisierenden Geschichtschreibung kraftvoll entwickelt und diese mit dem Ende des Jahrhunderts so vollständig überwindet, daß, als Theophylaktos Simokatta in der ersten Hälfte des folgenden Jahrhunderts einer seit Jahrzehnten abgestorbenen Richtung (vgl. Sotiriadis S. 81) neues Leben einzuhauchen suchte, ihm nichts weiter übrig blieb, als im Schlußteile seines Werkes, wo ihm bessere Quellen nicht mehr zur Verfügung standen, in das mönchisch-byzantinische Fahrwasser einzusegeln (vgl. Prgr. 1892 S. 11).

Man sieht, wie schwachfüßig die Voraussetzung ist, auf der Gleyes Hypothesen ruhen. Prüfen wir jetzt die letzteren an den Thatsachen weiter. Der Verfasser desjenigen höheren Werkes, das in der Chronik des Malalas vulgarisiert vorliegen und in dieser Vulgärbearbeitung epochemachend gewesen sein soll, ist nach Gleye der sogenannte Johannes Antiochenus. Wie er sich diesen vorstellt, ist nicht genau zu erkennen. Nach der Äußerung im vorletzten Absatze scheint er den von Sotiriadis angenommenen Torso für den echten Johannes zu halten; aus dem letzten Absatze dagegen, wo er die Worte seines Lehrers A. v. Gutschmid anführt, muß man schließen, daß er in Johannes einen Weltchronisten aus der Zeit des Kaisers Zeno sieht. Die Unklarheit des Urteils begreift man den Thatsachen gegenüber. Das eine Werk reicht bis 518, das andere bis 474, der konstantinische Johannes bis 610: wie soll man diese Daten zusammenreimen? Das Malalaswerk ferner, also die vulgärgriechische Bearbeitung des Johannes Antiochenus. reicht bis 565, die ersten 17 Bücher bis 528: wie soll man diese Daten wieder mit jenen reimen? Der verschiedene Umfang und die verschiedene Fassung setzen doch in jedem Falle verschiedene Schriftsteller voraus. Aber nicht nur nach Umfang und Fassung, auch nach dem Inhalte sind die betreffenden Werke vollständig zu trennen. schichte der römischen Republik findet sich nur im konstantinischen Johannes, sie fehlt im salmasischen und bei Malalas. Die Kaisergeschichte ferner ist so verschieden erzählt, dass an eine nähere Beziehung zwischen dem konstantinischen Johannes und Malalas außer Gleve überhaupt noch niemand gedacht hat, denn die beiden Werke unterscheiden sich nach Ursprung, Stoff und Farbe etwa wie Kreide und Kohle, Mehl und Rufs, Milch und Tinte; und die von Müller versuchte Vereinigung der konstantinischen und salmasischen Johannesfragmente ist von Boissevain und namentlich von Sotiriadis S. 30/5 wieder aufgehoben worden. Jeder Versuch die letzteren beiden Exzerptreihen zu vereinigen ist vollends abgeschnitten, seitdem C. de Boor in seinem Aufsatze über den Anonymus post Dionem, womit sich im vorigen Jahre die Byzantinische Zeitschrift würdig einführte, die von Niebuhr und Boissevain ausgesprochene (von mir im Prgr. 1892 S. 4 nicht angenommene) Vermutung, dass die namenlosen Exzerpte im Titel de Sententiis auf Petros Patrikios zurückzuführen seien, nach meiner Meinung endgültig bewiesen hat. Damit ist aber zugleich nachgewiesen worden, dass in der Kaisergeschichte die Hauptquelle des salmasischen Johannes die Historien des Petros Patrikios gewesen sind. Über den Umfang dieses Werkes kann kein Zweifel bestehen. In dem Titel de Legationibus behandelt das letzte Fragment, Nr. 18 bei Müller IV S. 191, ein Ereignis aus der Zeit des Konstantios und Niebuhr hat daraus geschlossen, daß Petros sein Werk bis zur Zeit Julians geführt habe, mit dem die ausführliche Darstellung Eunaps einsetzte. Die Exzerpte de Sententiis sind zwar nicht vollständig erhalten, aber die fehlenden Fragmente haben kein ganzes Blatt gefüllt. In der vatikanischen Handschrift fehlen nämlich, wie de Boor in der Byz. Zeitschr. I S. 20 ausführt, in der Regel nur diejenigen Blätter, auf denen ein Autor begann, und diejenigen, die mit ihnen eine Blattlage bildeten. Die Exzerpte aus Petros stehen auf zwei Quaternionen, in

denen die ersten und letzten Blätter fehlen, also die Blätter 1, 8, 9, 16. Da nun die in der Mitte fehlenden Blätter 8 und 9 Exzerpte aus Petros enthalten haben (vgl. Dio ed. Dindorf V S. 202), so muß man annehmen, dass auf dem 1. Blatte Petros, auf dem 16. Blatte ein anderer Autor begonnen habe. Dass der erste Teil dieser Annahme richtig ist, weiß de Boor zur Gewißheit zu erheben. Wenn aber von dem 1. Blatte die Regel gilt, so wird auch auf das 16. Blatt die Regel zutreffen, und da nun die Exzerpte de Legationibus mit Konstantios schließen und die Exzerpte de Sententiis, die jetzt im Fr. 15 bei Müller IV S. 199 mit Konstantin aufhören, auf dem einen Blatte über Konstantios nicht hinausgegangen sein können, so erweist sich Niebuhrs Vermutung als richtig. Eine Bestätigung wird man auch darin sehen können, daß in den letzten salmasischen Johannesfragmenten Prokop und in ihrer Fortsetzung, die ich im Prgr. 1892 S. 6/7 aus einer Reihe byzantinischer Historiker erschlossen habe, Prokop und Malalas als Quellen erscheinen. In den konstantinischen Johannesfragmenten sind in dem Teile der Kaisergeschichte, der in den salmasischen auf Petros zurückgeht, hauptsächlich Dio, Eutrop und Herodian benutzt worden. Diese drei Quellen sind allerdings auch in den salmasischen Exzerpten nachweisbar (über Herodian vgl. de Boor Byz. Zeitschr. I S. 25), aber eine gegenseitige Abhängigkeit besteht trotzdem nicht zwischen den beiden Fassungen des Johannes. Denn die drei genannten Quellen sind im konstantinischen Johannes nicht nur viel ausgiebiger, sondern vor allem auch unmittelbar benutzt worden; außerdem weist Sotiriadis S. 30/5 nach, dass an einigen Stellen, wo bei Petros in den Exzerpten de Sententiis Dio als Quelle erscheint, im konstantinischen Johannes Herodian und Eutrop ausgeschrieben sind und an anderen Stellen, wo Dio von beiden benutzt ist, der Wortlaut in der Weise abweicht, daß beide unabhängig von einander aus Dio geschöpft haben müssen.

Ich brauche kaum noch darauf hinzuweisen, welche Stütze meine Lösung der Johannesfrage durch den Nachweis erhalten hat, daß Petros Patrikios eine Hauptquelle des salmasischen Johannes gewesen ist. Denn da wir im ersten Teile der salmasischen Exzerpte Malalas und Prokop, in der Kaisergeschichte von Cäsar bis Valentinian III Petros und Prokop und in ihrer Fortsetzung wiederum Malalas und Prokop als Quellen finden, so ist der Johannes Antiochenus der salmasischen Exzerpte ein Schriftsteller aus der Zeit nach Justinian gewesen; und da im konstantinischen Johannes der Anfangsteil mit dem salmasischen übereinstimmt, in der Kaisergeschichte das Fragment 80 und der Anfang von Fr. 90 aus Malalas stammen und der von Justin I bis Phokas 440 I. Abt. E. Patzig: D. Hypothesis d. Odysseescholien. J. Müller: Berichtigung

reichende Schlussteil, worin Fr. 217<sup>a</sup> auf Malalas zurückgeht, auch im salmasischen Johannes gestanden haben muß (vgl. Prgr. 1892 S. 7 ff.), so hat Johannes Antiochenus, mag man nun den salmasischen oder den konstantinischen für den echten halten, erst nach dem Tode des Kaisers Phokas sein Geschichtswerk geschrieben.

So liegen nach meinem Urteile die Thatsachen und deshalb kann ich den Boden nicht finden, auf dem Gleyes Hypothesen gewachsen sind.

Leipzig.

Edwin Patzig.

## Berichtigung.

In II 1 dieser Zeitschrift p. 79 ff. handelt J. Dräseke vom Dionysiuskloster auf dem Athos. Hätte er Ph. Fallmerayers köstliche "Fragmente aus dem Orient" und dessen andere Arbeiten gekannt, wäre jene Arbeit wohl unterblieben. Das von D. nach Simonides abgedruckte Dok. steht in "Fallmerayers Originalfragmente etc. zur Geschichte des Kaisertums Trapezunt" mit genauer Beschreibung desselben, Übersetzung und Noten. (Abhandl. der k. bayr. Akademie, Hist. Cl. III 3, 1841, p. 87—91. Vgl. Fragmente p. 295 f. in der zweiten von G. M. Thomas besorgten Ausgabe.)

Das p. 85 von D. beigebrachte Zitat aus J. Komnenos ist nicht aus einer Handschrift. Dieser Pilgerführer ist oft gedruckt, in Bukarest 1761, mehrfach in Venedig, bei Montfaucon, Palaeogr. gr. lib. VII. Die Stelle steht daselbst p. 476.

Simonides konnte wohl Finlay nichts zeigen. Dieser übersetzt in seiner History of Greece IV p. 384 einfach Fallmerayers Beschreibung der prächtigen Goldbulle. Was Simonides über die alte Geschichte des Klosters vorbringt, ist Mönchslegende, nicht freie Erfindung. Mehrere Athosklöster haben solche Chroniken, z. B. Philotheu. Das Verzeichnis sämtlicher Athosurkunden findet sich, deutsch nach Uspenskij und Abraamovic in meinen "Historischen Denkmälern in den Klöstern des Athos". Wien 1850 (im 1. (einzigen) Bande von Miklosichs slavischer Bibliothek). Unsere Urkunde ist aufgeführt p. 45 des Separatabdrucks (bei Langlois p. 67), wo 1375 in 1374 zu korrigieren und dem åquisquarinda des Alexius Palaeologus voranzustellen ist. Es ist ein Rechnungsfehler bei Fallmerayer, mir und Langlois.

Turin.

Joseph Müller.

## Un polycandilon byzantin.

Mr. A. Sorlin-Dorigny de Constantinople vient de faire par mon entremise don au Musée du Louvre d'un objet byzantin fort curieux. Je n'en connais point d'analogue. C'est un polycandilon, une de ces lampes ou lustres en forme de couronne portant plusieurs lumières que notre compatriote Robert de Clary dans sa Prise de Constantinople nomme lampiers. C'est un disque de bronze tout a fait plat, percé de huit trous, avec une inscription votive, un crochet et une triple chaîne de suspension fixée au disque par trois anneaux. Je répète que je n'ai jamais vu d'objet semblable. Je peuse que huit cierges devaient être fixés dans ces trous à l'aide d'autant de godets en métal, peut-être en verre. L'inscription en caractères des XI<sup>me</sup> ou XII<sup>ne</sup> siècles nous donne le nom du donataire: KYPI€ MNHCOHTI TOY ΔΟΥ-ΛΟΥ COY ABPAAMOY YIOY ΚωΝCTANTOYTOC. Seigneur, souviens toi de ton serviteur Abraham, fils de Constantous.

Je ne trouve guère de renseignements sur ce genre de luminaires dans les auteurs qui les mentionnent cependant assez fréquemment. Voici quelques-unes de ces citations: Dans le Liber pontificalis, il est question d'un polycandilon de porphyre suspendu par des chaînes d'or devant la confession de saint Paul.¹) Le continuateur de Théophane²) mentionne un polycandilon d'or à plusieurs lumières, en forme de couronne, du poids de soixante livres, polycandilon incomparable et tel qu'on n'en connaissait aucun, qui avait été donné à sainte Sophie par le basileus Michel III mort en 867: οὐ μὴν δὲ καὶ ὁ εἰς φωταγωγίαν κατασκευασθεὶς αὐτῷ κύκλος, ὅπερ φασὶ πολυκάνδηλον, τινὶ τῶν ἄλλων ἡλάττωται, ἀλλὰ καὶ οὖτος ἐκ χρυσοῦ ὅλος γενόμενος, λίτρας ἔχων ἔξήκοντα, τῶν ἄλλων διαφέρει κατὰ πολὺ καὶ τούτῷ δίδωσι τὰ πρωτεῖα καὶ τὸ σεβάσμιον. — Le même chronographe³) et Syméon Magister⁴), racon-

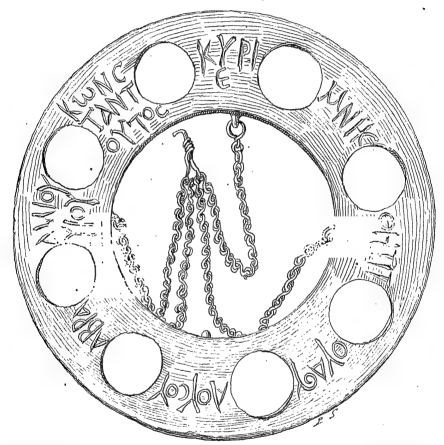
<sup>1) &</sup>quot;Policandilum porfiriticum, pendentem in pergulam ante confessionem (à saint Paul hors les murs), in catenulis aureis quae pens. lib. L." Ed. Duchesne, t. II, p. 15, l. 22.

<sup>2)</sup> Ed. Bonn, p. 211.

<sup>3)</sup> Ed. Bonn, p. 365.

<sup>4)</sup> Ed. Bonn, p. 704.

tant un attentat dirigé contre Léon le Sage dans l'église de saint Mokios (Mocius), disent que l'arme du meutrier, un lourd bâton, s'étant embarrassée dans un polycandilon, la force du coup en fut très amortie. — Lors de la réception des envoyés sarrasins par Constantin VII et son fils Romain, on fit, en leur honneur, dans le *Triclinion* de la Magnaure une exposition d'objets précieux tirés des églises et des palais, parmi lesquels le Porphyrogénète<sup>1</sup>) cite vingt et un grands



polycandila d'argent à chaînes de même métal provenant de l'église de sainte Marie du Phare au Grand Palais. — Dans ses notes au De Cerimoniis²), Reiske a parlé des polycandila et donné la description que fait Paul le Silentiaire d'un des ces ustensiles précieux. — Dans un passage de sa Prise de Constantinople auquel j'ai déjà fait allusion³),

<sup>1)</sup> De Čerim., éd. Bonn, p. 581.

<sup>2)</sup> Ed. Bonn, p. 656.

<sup>3)</sup> K. Hopf, Chroniques gréco-romanes p. LXXXV.

le picard Robert de Clary décrivant »le moustier S. Souphie« et parlant des richesses de cette église, dit: »Après, contreval le moustier pendait bien C. lampiers. Si n'i avoit lampier qui ne pendist à une grosse caainé d'argent aussi grosse comme le brach a un homme; si i avoit en cascun lampier bien XXV. lampes ou plus, et si n'i avoit lampier qui ne vausist bien CC. mars d'argent.« Je pense que nous avons ici un humble échantillon de ces superbes luminaires à feux multiples qui tant émerveillèrent le pauvre chevalier français, seulement au lieu des polycandiles d'argent à vingt cinq becs de l'église métropolitaine de Byzance nous avons un polycandilon à huit lumières, simplement en bronze, donné par »Abraham serviteur de Dieu« à quelque église de moindre importance.

Je crois que dans l'article Couronne de son Dictionnaire des Antiquités chrétiennes l'abbé Martigny a pris pour des couronnes de lumière les couronnes votives qu'on suspendait dans les églises telles que les fameuses couronnes de Guarrazar qui sont aujourd'hui au Musée de Cluny.

Quant à la forme KWNCTANTOYTOC dans l'inscription, elle est étrange et serait à ajouter aux nombreuses variantes grecques et arméniennes des noms latins Constantins, Constantinis, telles que Koncsdantoues, Koncsdant, etc. 1) à moins qu'on n'admette les conclusions de la note suivante qui m'a été communiquée par mon ami M. Salomon Reinach:

»Les noms propres en οῦς, génitif οῦτος, sont féminins. On en connait au moins une cinquantaine par les papyrus égyptiens et les inscriptions, mais il n'en existe pas dans les textes littéraires. C'est une formation toute populaire, particulière à l'Égypte et à la côte d'Asie Mineure. Un papyrus de Berlin porte: γυναικὸς ᾿Αφοοδίτης, ὡς δὲ ἐπί τισι [καλεῖται] ᾿Αφοοδιτοῦτος. Le nom en οῦς est donc exclusivement familier. Dans l'inscription du polycandilon il semble que Constantous, gén. outos, soit un homme. S'il en était ainsi, ce serait à ma connaissance le premier exemple d'un nom viril de cette forme. Mais je ne le crois pas, car dans les inscriptions on connait des exemples où le nom qui suit le premier est celui de la mère, p. ex. Αὐο. Ἐπίντητος μμαφοῦτος. Il y a là, je pense, un usage égyptien. J'en conclurais volontiers que la lampe donnée au Louvre par M. Sorlin-Dorigny est byzantino-égyptienne et que Constantous est un nom de femme.«

Je me rallie entièrement à l'opinion de M. S. Reinach.

. Paris.

Gustave Schlumberger.

<sup>1)</sup> Jean Catholicos, éd. St. Martin, pp. 36 et 73.

# Der Roman Barlaam und Joasaph in seinem Verhältnis zu Agapets Königsspiegel.

Die Erzählung von Barlaam und Joasaph enthält an zwei Stellen einen kurzgefasten Fürstenspiegel: sie schildert p. 308 ff. Boissonade in Joasaph das Ideal des Königs und legt Joasaph selbst p. 331 ff. eine Rede an Barachias über das richtige Verhalten des Herrschers in den Dass beide Ausführungen sich großenteils wörtlich mit einer Anzahl Kapitel in Agapets σχέδη βασιλική decken, haben schon Damke<sup>1</sup>) und Boissonade<sup>2</sup>) erkannt, welche die meisten der in Frage kommenden Parallelen anführen. Noch nicht untersucht ist, welche Folgerungen aus dieser Übereinstimmung für das Verhältnis beider Werke zu einander zu ziehen sind. Boissonade, der die Frage, ob Johannes Damascenus als Verfasser des Mönchsromans anzusehen sei, als eine offene betrachtet3), spricht gleichwohl ohne weiteres Agapet die Priorität zu und hält dessen Königsspiegel für die Quelle der entsprechenden Abschnitte des Barlaam. 4) Nachdem festgestellt ist, dass Johannes Damascenus mit unserm Roman nichts zu thun hat, fehlt jeder äußere Entscheidungsgrund, und das Verhältnis der beiderseitigen Darlegungen kann nur durch eine genaue Analyse klargelegt werden. Geboten ist eine solche Untersuchung vor allem durch die Frage nach Abfassungszeit und Quellen der Barlaamerzählung. Agapets Werk ist nach der Akrostichis unter Justinian verfast. 5) Sollte sich ergeben, dass es teil-

<sup>1)</sup> S. die Anmerkungen zu seiner Ausgabe d. Agapet (Basel 1633).

<sup>2)</sup> S. d. Ausgabe d. Barlaam (Anecdota Graeca IV), Paris 1832, p. 3312 u. ö.

<sup>3)</sup> A. a. O. praef. p. VII.

<sup>4)</sup> A. a. O. p. 3312, 3322, 3333, 3335.

<sup>5)</sup> Ob unser Agapet der Rhetor ist, an welchen Prokop seinen 112. Brief richtete, steht dahin. Der stark rhetorisierende Charakter des Schriftchens (s. unten; vgl. auch Seitz, Die Schule von Gaza S. 14) scheint dafür zu sprechen. Wenn Seitz dagegen das chronologische Verhältnis geltend macht, da A. in jenem Briefe als gereifter Mann und achtbarer Kritiker erscheine, so legt er wohl einigen Höflichkeitsphrasen zu viel Gewicht bei. Übrigens konnte A. sehr wohl gleichaltrig mit P. und sogar etwas älter als dieser sein, ohne daß wir ihm deshalb die dem Justinian gewidmete Schrift absprechen müßten.

weise aus dem Mönchsromane geflossen ist, so müsste der letztere spätestens etwa fünfzig bis siebzig Jahre früher entstanden sein als Zotenberg<sup>1</sup>) annimmt. Im umgekehrten Falle gewännen wir außer der Kenntnis einer Quelle des Barlaam einen interessanten Einblick in die Art, wie der Verfasser seine Quellen benutzte. Während seine Ausbeutung des Aristides2) eine sehr einfache und bequeme war, hätte der Autor, sich ein anderes Mal die Mühe genommen, aus Sätzen seiner Vorlage einen Cento zusammenzuweben und sich dieser Aufgabe mit anerkennenswertem Geschicke entledigt. Eine nur mittelbare Verwandtschaft zwischen beiden Werken endlich würde uns auf die Spur einer neuen bisher unentdeckten Quelle des Barlaamromans führen, deren Auffindung vielleicht dem Zufalle oder eifriger Nachforschung vorbehalten wäre.

Die beiden Ausführungen über das Fürstenideal in der Mönchserzählung bilden jede für sich ein wohlgeordnetes Gedankengefüge. Die nämlichen Sätze, die hier Glieder dieses organischen Ganzen sind, erscheinen bei Agapet oft weit von einander getrennt und entweder völlig isoliert oder mit fremden Gedanken zu einem Kapitel vereinigt. Was diese Kapitel selbst wieder unter einander verknüpft, ist das rein äußerliche Band der Akrostichis. Nur in seltenen Fällen entsprechen mehrere auf einander folgende Kapitel Agapets einer Gedankenreihe des Barlaam. Die Erörterung an der ersten Stelle des Romans (p. 308 ff.) nimmt folgenden Verlauf: Der zum Christentum bekehrte Joasaph geht als König allen in der Bekämpfung des alten Irrtums mit gutem Beispiele voran und erfüllt viele mit seiner Gesinnung, wie denn überhaupt die Unterthanen nach dem Bilde des Herrschers sich modeln.<sup>3</sup>) So wuchs unter den Leuten die Frömmigkeit, und der König hielt fest an Christus als ein οἰκονόμος τε τοῦ λόγου<sup>4</sup>) τῆς χάριτος καὶ ψυχῶν κυβεονήτης πολλών είς του λιμένα του θεου ταύτας καθοομίζων. wird dann fortgefahren: (a) "Ηιδει γὰο τοῦτο εἶναι ποὸ πάντων βασιλέως ἔργον, ΐνα τοὺς ἀνθρώπους διδάξη τὸν θεὸν φοβεῖσθαι καὶ τὸ δίκαιον τηρεΐν. "Ο δή και έποίει, έαυτόν τε είς το βασιλεῦσαι  $\tau \tilde{\omega} \nu \pi \alpha \vartheta \tilde{\omega} \nu \kappa \alpha \tau \alpha \rho \tau i \langle \omega \nu \kappa \alpha \rangle \tau \sigma i \varsigma \dot{\nu} \dot{\kappa}' \alpha \dot{\nu} \tau \dot{\nu} \dot{\nu}^5)$  (b)  $\dot{\omega}_{\rm S} \kappa \nu \beta \epsilon \rho \nu \dot{\eta} \tau \eta \varsigma$ 

<sup>1)</sup> Notices et extraits 26, 1 p. 51 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Texts and studies edited by J. Armitage Robinson I 1 p. 35 ff.

<sup>3)</sup> Zum Gedanken vgl. meine Bemerkungen Bd. I.S. 410 dieser Zeitschrift und Cass. Dio fr. 110, 2 p. 99 Bekker; Ps.-Menand. περί ἐπιδ. p. 227, Procop. in Anast. p. 43 Vill., Basil. Maced. exhort. c. 19.

<sup>4)</sup> Vgl. Basil. regul. brev. tract. p. 1112 b Migne, de fide 677 a.

<sup>5)</sup> Das in gesperrter Schrift Gedruckte hat bei Agapet keine Parallele.

ἄριστος διακατέχων ἀκριβῶς τῆς εὐνομίας τοὺς οἴακας. (c) Τοῦτο γὰρ ὅρος ἀληθινῆς βασιλείας, τὸ βασιλεύειν καὶ κρατεῖν τῶν ἡδονῶν, ὅπερ ἐκεῖνος ἐποίει. (d) Ἐπὶ προγύνων μέντοι εὐγενεία... μηδόλως ἐναβρυνόμενος, εἰδὼς ὅτι πήλινον ἔχομεν πάντες τοῦ γένους προπάτορα καὶ τοῦ αὐτοῦ φυράματός ἐσμεν πλούσιοί τε καὶ πένητες, ἐν ἀβύσσω δὲ ταπεινοφροσύνης ἀεὶ τὸν νοῦν ἐμβάλλων καὶ τῆς ἐκεῖθεν μακαριότητος μεμνημένος πάροικον μὲν ἑαυτὸν τῶν ἐνταῦθα ἐλογίζετο...

Nachdem er nun alle von ihrem Irrtum bekehrt hatte, heifst es weiter, faste Joasaph ein zweites ins Auge, die Wohlthätigkeit. Σωφουσύνη γὰο καὶ δικαιοσύνη ἤδη προκατώρθωτο αὐτῷ (e) ὡς τὸν στέφανον της σωφορσύνης αναδησαμένω και την πορφύραν της δικαιοσύνης ἀμφιασαμένω. (f) Ένενόει οὖν τοῦ ἐπιγείου πλούτου τὸ ἄστατον ποταμίων ύδάτων μιμεϊσθαι τὸν δρόμον. (g) (Ἐκεῖ τοίνυν ἔσπευδε τοῦτον ἀποθέσθαι, ὅπου ούτε σής ούτε βρῶσις ἀφανίζει ...) Καὶ δή ἤοξατο πάντα τοὶς πένησι διανέμειν τὰ χοήματα μηδόλως αὐτῶν φειδόμενος. "Ηιδει γὰρ ὡς (h) ὁ μεγάλης έξουσίας έπιλαβόμενος τον δοτήρα της έξουσίας όφείλει μιμεϊσθαι κατά δύναμιν, έν τούτω δε μάλιστα του θεου μιμήσεται, ευ τω μηδευ ήγεισθαι του έλεειν προτιμότερον. (i) πέρ χουσίον οὖν καὶ λίθον τίμιον τῆς εὐποιΐας τὸν πλοῦτον έαυτῷ συναθροίζων ἦν, τὸν καὶ ὧδε κατευφραίνοντα τῆ έλπίδι τῆς μελλούσης ἀπολαύσεως κάκεῖ καταγλυκαίνοντα τῆ πείοα τῆς έλπισθείσης μακαριότητος. Er sucht deshalb überall die Notleidenden auf und wird ein Vater aller Bedrängten ξαυτον δοκῶν εὐεργετείν έκ τῆς εἰς αὐτοὺς γενομένης εὐεργεσίας. (k) Πλουσιόδωρος γὰρ ών την ψυχην και τῷ ὅντι βασιλικώτατος πᾶσιν ἐδίδου δαψιλῶς τοῖς χρήζουσιν άπειροπλασίους γὰρ ἤλπιζεν ὑπὲρ τούτων ἀμοιβὰς κομίσασθαι, δταν έλθη δ καιρός της των έργων άνταποδόσεως.

Der Zusammenhang läßt in diesem ganzen Abschnitt nichts zu wünschen übrig. Nachdem in a die Aufgabe des christlichen Königs klar formuliert ist, wird bei der weiteren Ausführung des Themas das zu Anfang angeschlagene Motiv von der Macht des Beispiels wieder aufgenommen: der König wirkt auf seine Unterthanen in erster Linie dadurch ein, daß er sich selbst von aller Leidenschaft reinigt. Dies leitet über zu dem in Darstellungen des Fürstenideals sehr beliebten¹) Gedanken: der wahre König zeigt sich in der Herrschaft über sich

<sup>1)</sup> S. Bd. I dieser Zeitschrift S. 403. Aus der kirchlichen Litteratur gehört u. a. St. hierher Basil. in Isai. prophet, p. 297af. Migne: Ὁ ἀληθῶς ἄρχων οὐν ἐκ τῶν ἔξωθεν συμβόλων γνωρίζεται . . . ἀλλ' ἐκ τοῦ ἔχειν τὴν ἀρχικὴν ἀρετήν. Ὁ γὰρ ἀρχόμενος ὁπὸ τῶν ἡδονῶν . . . δοῦλος ὢν τῆς ἁμαρτίας ἀνεπιτήδειός ἐστι πρὸς τὸ ἄρχειν.

selbst, nicht in Äußerlichkeiten - hier der Abkunft und dem Ansehen, das er geniesst. Das Bild ψυχῶν κυβεονήτης wird in b wieder aufgenommen. Nach Besprechung der Selbstbeherrschung und der Gerechtigkeit — es wird auf die vorhergehende Behandlung dieser Tugenden Bezug genommen in den Worten σωφροσύνη γάρ και δικαιοσύνη ήδη προκατώρθωτο αὐτῷ vor e — wendet sich der Verfasser zu der εὐποιία, die hier die in den antiken Königsspiegeln und Fürstenenkomien an zahlreichen Stellen betonte φιλανθοωπία<sup>1</sup>) vertritt<sup>2</sup>) und wie diese<sup>3</sup>) aus der Aufgabe des Fürsten, der Gottheit nachzuahmen, abgeleitet wird (h). Noch vorher wird das Gebot der Wohlthätigkeit begründet durch den Hinweis auf die Vergänglichkeit alles Irdischen und die Notwendigkeit, durch Wohlthun sich ein Kapital im Himmel zu sammeln (fg). Dieser Gedanke beherrscht den ganzen Schluss des Abschnitts: J. erwirbt sich jenen Schatz, er geht überall den Mangelleidenden nach, denn er glaubt, dadurch sich selbst zu nützen und erwartet reiche Entschädigung am Tage der Vergeltung (ik).

Agapet bringt den Gedanken über die Aufgabe des Königs (a) im 1. Kapitel, diesmal in einer stark abweichenden Form, von der unten noch die Rede sein wird. b bildet mit einer Erweiterung A.s 2. Kapitel. Der Bemerkung c begegnen wir im 18., d im 4. Kapitel. e ist in Kap. 18 an c angeschlossen, f erscheint im Anfang von Kap. 7 wieder. g entspricht dem Sinne nach Kap. 67 Satz 3 ff., doch ist die Übereinstimmung hier nur allgemeinerer Art, und es ist bei der ungemeinen Verbreitung des Gedankens<sup>4</sup>) die Möglichkeit vorhanden, dass eine direkte Béziehung auch nur im Sinne der Benutzung einer und derselben Quelle nicht vorliegt. h bildet mit einer Erweiterung A.s 37. Kapitel, i schließt sich, wie im Barlaam, so auch bei A. an (38), k endlich entspricht der 2. Hälfte von Kap. 44.

Das nämliche Verhältnis besteht zwischen Agapet und dem zweiten Abschnitte des Romans p. 331 ff. Joasaph, der sich in die Einsamkeit

2) εὐποιΐα in diesem Zusammenhange auch Themist. or. 15 p. 192b.

<sup>1)</sup> Vgl. Xen. Cyrop. 8, 2, 1; Themist. or. 1 p. 5 c u. ö.; Theophyl. inst. reg. II c. 26. Synes, de regn. c. 28 p. 29a; s. auch Julian, fragm. ep. p. 372 Hertl.

<sup>3)</sup> Ael. Aristid. or. 9 p. 107 Dind., Dio Chrys. or. 3 p. 53 Dind., Themist. or. 1 p. 8c, or. 6 p. 78d, or. 11 p. 146cf., or. 19 p. 226d. Vgl. auch die in der vor. Anmerk, angeführte Stelle u. Greg. Naz. or. 14 p. 276 b.

<sup>4)</sup> Zu Grunde liegt Matth. VI 19ff. Von den zahlreichen Stellen der patristischen Litteratur, die den Gedanken ausführen, wären (außer hist. Barl. et Joas. p. 126, 128) etwa zu vergleichen Basil. de renunt. saec. p. 632 a Migne; hom. IX in hexaem. p. 193c; Gregor. Naz. or. 14 p. 269c, 270b der Par. Ausg. v. 1840. Innerhalb der heidnischen Litteratur ist verwandt Themist. or. 15 p. 193 c: μόνφ δε άμβατος οὐρανός, ὅτφ ἔνεστιν οἰκοδομεῖν τὴν ἀνάβασιν ταύτην εὐεργεσίαις ἀνθρώπων.

zurückzieht und statt seiner Barachias zum Könige ernennt, führt diesen mit folgenden Ermahnungen in sein Amt ein. Du hast schon vor mir, so beginnt er, Gott erkannt und ihm gedient; jetzt wende noch größeren Eifer auf, ihm zu gefallen. (1) Ως γὰο καὶ μεγάλης ἡξιώθης παρὰ τοῦ θεού άργης, τοσούτω μείζονος άμοιβης όφειλέτης ύπάργεις. ἀπόδος τῷ εὐεργέτη τὸ χρέος τῆς εὐχαριστίας τὰς ἁγίας αὐτοῦ φυλάσσων έντολάς και πάσης έκκλίνων δδοῦ εἰς ἀπώλειαν φερούσης. (m) 'Ωσπερ γαρ έπλ τῶν πλεόντων, ὅταν μὲν ὁ ναύτης σφαλή, μικοάν φέρει τοις πλέουσι βλάβην, δταν δε δ κυβερνήτης, παντός έργάζεται τοῦ πλοίου ἀπώλειαν, ούτω καὶ ἐν βασιλείοις ἀν μέν τις τῶν ἀρχομένων άμάρτη, οὐ τοσοῦτον τὸ κοινὸν ὅσον ξαυτὸν ἀδικεῖ, ἀν δὲ αὐτὸς ὁ βασιλεύς, πάσης ἐργάζεται τῆς πολιτείας βλάβην. Ως μεγάλας οὖν ὑφέξων εὐθύνας, εἴ τι παρίδοις τῶν δεόντων, μετὰ πολλῆς ἀκριβείας φύλαττε σεαυτόν έν τῷ ἀγαθῷ. Μίσησον πᾶσαν ἡδονὴν ποὸς άμαρτίαν ελκουσαν φησί γάρ ὁ ἀπόστολος (es folgt epist. ad Hebr. 12, 14). (n) Τον κύκλον πρόσεγε, όστις περιτρέγει τῶν ἀνθρωπίνων πραγμάτων, άλλοτε άλλως φέρων αὐτὰ καὶ περιφέρων καὶ έν τῆ τούτων ἀγχιστρόφω μεταβολῆ ἀμετάβλητον ἔχε τὸν εὐσεβῆ λογισμόν. (ο) Το γάο συμμεταβάλλεσθαι ταις των πραγμάτων μεταβολαίς διανοίας άβεβαίου τεκμήριον. Σύ δε πάγιος έσο, εν τῷ ἀγαθῷ ὅλως ἐρηρεισμένος. Μή ἐπαίρου διὰ τῆς προσκαίρου δόξης πρὸς μάταιον φύσημα: (p) ἀλλὰ κεκαθαρμένω λογισμώ το οὐτιδανον της έαυτοῦ νόει φύσεως, το βραχύ τε καλ ἀκύμορον τῆς ἐνταῦθα ζωῆς καλ τὸν συνεζευγμένον τῆ σαρκλ θάνατον. Καὶ ταῦτα λογιζόμενος εἰς τὸν τῆς ὑπεροψίας οὐ βληθήση βόθοον, αλλά φοβηθήση τὸν θεόν, τὸν αληθινὸν καὶ ἐπονοάνιον βασιλέα, καὶ ὄντως μακάριος ἔση. Μακάριοι γάρ, φησί (Dav. Psalm. 128, 1), πάντες οί φοβούμενοι τὸν κύριον...

Nach dieser allgemeinen Paränese werden im besonderen B. drei Gebote eingeschärft: 1) Sei barmherzig. Diese Tugend wird vor allem von den Trägern der höchsten Würde verlangt. Καὶ ἀληθῶς (q) ὁ μεγάλης ἐξουσίας ἐπιλαβόμενος . . . προτιμότερον = h. (r) 'Αλλὰ καὶ τὸ ὑπήκοον οὐδὲν οὕτως εἰς εὕνοιαν ἐφέλκεται ὡς εὐποιῖας χάρις διδομένη τοῖς χρήζουσιν ἡ γὰρ διὰ φόβον γινομένη θεραπεία κατεσχηματισμένη ἐστὶ θωπεία, πεπλασμένω τιμῆς ὀνόματι φεναπίζουσα τοὺς αὐτῆ προσέχοντας καὶ (s) τὸ ἀκουσίως ὑποτεταγμένον στασιάζει καιροῦ λαβόμενον τὸ δὲ τοῖς δεσμοῖς τῆς εὐνοίας κρατούμενον βεβαίαν ἔχει πρὸς τὸ κρατοῦν τὴν εὐπείθειαν. Διὸ (t) εὐπρόσιτος ἔσο τοῖς δεομένοις καὶ ἄνοιγε τὰ ὧτα τοῖς πενομένοις, ἵνα εὕρης τὴν τοῦ θεοῦ ἀκοὴν ἀνεωγμένην οἶοι γὰρ τοῖς ἡμετέροις γινόμεθα συνδούλοις, τοιοῦτον περὶ ἡμᾶς εὐρήσομεν τὸν δεσπότην καὶ (u) ὡς ἀκούομεν ἀκουσθησόμεθα, ὡς ὁρῶμεν ὁραθησόμεθα ὑπὸ τοῦ θείου καὶ παντεφόρου βλέμματος. Προεισενέγκω-

μεν οὖν τοῦ ἐλέου τὸν ἔλεον, ἵνα τῷ δμοίω τὸ ὅμοιον ἀντιλάβωμεν. 2) Vergieb, und dir wird vergeben werden. Daher trage kein Verschulden nach, sondern (v) συγγνώμην αλτούμενος άμαρτημάτων συγγίνωσκε καὶ αὐτὸς τοῖς εἰς σὲ πλημμελοῦσιν, ὅτι ἀφέσει ἀντιδίδοται άφεσις και τη πρός τούς δμοδούλους ήμων καταλλαγή της δεσποτικής δογῆς γίνεται ἀπαλλαγή ... 3) Halte den wahren Glauben aufrecht. Dieser Passus hat keine Parallele bei Agapet.

Auch hier hängt mit einer Ausnahme alles sehr gut in sich zusammen: nur vor n bricht der alte Faden ab, und ein neuer wird angesponnen. Der allgemeine Teil zerfällt so in zwei Abschnitte, deren erster den Gedanken ausführt: achte auf dich und sei dir deiner Verantwortung bewufst, während der zweite das Gebot enthält: lafs dich durch den Gedanken an die Vergänglichkeit alles Irdischen vor Überhebung bewahren. Daran fügt sich sehr passend als Abschluß dieses Teiles das Versprechen der himmlischen Seligkeit. Für die Barmherzigkeit werden drei Motive geltend gemacht: die Pflicht, Gott nachzuahmen, die Sicherung der weltlichen Macht des Herrschers durch das Wohlwollen der Unterthanen und - mit Recht wieder an letzter Stelle die Barmherzigkeit Gottes am Tage des Gerichts. Die Ausführung über die Sündenvergebung ist durchaus einheitlich und behandelt nur den einen Gedanken: Vergieb und dir wird vergeben.

Bei Agapet sind die einzelnen Teile dieses Gefüges großenteils wieder weit von einander getrennt. Nur m und n stehen auch bei ihm als Kap. 10 und 11 bei einander, ebenso o und p als Kap. 13 und 14. Zwischen diesen beiden Kapitelpaaren steht als Kap. 12 eine Erörterung über Schmeichler und die von ihnen dem Fürsten drohende Gefahr. 1 bildet den Anfang von Kap. 5, q mit einer Erweiterung Kap. 37, r macht den größten Teil von 19, s von 35 aus, t entspricht Kap. 8, u Kap. 23, v endlich begegnet uns in Kap. 64 wieder. 1)

Dieser Sachverhalt ist nun schon der Annahme, daß der Verfasser des Barlaam aus Agapet geschöpft habe, recht ungünstig. Wer nach bunten Steinchen sucht, kann durch Zertrümmerung eines Mosaikbildes mit leichter Mühe sein Ziel erreichen. Ein besonders glücklicher Zufall aber müßte obwalten, wenn sich eine Anzahl-planlos zusammengetragener Steinchen zu einem wohlgefügten Mosaikbilde sollte ordnen lassen. Man vergleiche besonders m-p mit den entsprechenden Kap. 10-14 bei A.; hier drängt sich mit Gewalt die Annahme auf, dass der Zusammen-

<sup>1)</sup> Noch vollständiger ist der Zusammenhang zerrissen im cod. Vindob, phil. graec. 167 saec. XV-XVI, den ich zu vergleichen Gelegenheit hatte, Kap. 10 behält hier seine Stelle, Kap. 11 dagegen tritt an den Platz des 68., das 13. wird zum 66., das 14. zum 19. Kap.

hang, wie ihn der Roman bietet, das Ursprünglichere ist, und daß A. das ganz heterogene Kapitel über die Schmeichler eingeschoben und dann, um dem Satze τὸ νὰρ συμμεταβάλλεσθαι μτλ. wieder eine Beziehung zu geben, die Worte ἶσον εἶναι χρὴ πάντοτε τοῦ βασιλέως τὸ φοόνημα zu Anfang des 13. Kapitels hinzugefügt hat. Durch dieses Mittel ist hier die Wunde gut geheilt. Anderwärts sind Narben zurückgeblieben, welche an die Zerreifsung des Zusammenhanges erinnern. Nachdem s (c. 35) von r (c. 19) getrennt worden war, erhielt der Satz τὸ ἀκούσιον ... durch das vorgesetzte νόμιζε τότε βασιλεύειν ἀσφαλῶς, όταν ξαόντων ανάσσης των ανθρώπων eine neue Beziehung 1); in Kap. 19 vermisst man aber den Gegensatz zu ή γὰο διὰ φόβον γινομένη θεραπεία ατλ., der in den Worten τὸ δὲ τοῖς δεσμοῖς τῆς εὐνοίας κοατούμενον κτλ. liegt.2) In e gehen die Worte τὸν στέφανον τῆς σωφοοσύνης αναδησαμένω και την πορφύραν της δικαιοσύνης αμφιασαμένω auf τὸ δίκαιον τηρεῖν und τὸ βασιλεῦσαι τῶν παθῶν im Anfange des ganzen Abschnittes; Agapet bezieht sie in c. 18 nur auf das letztere und schreibt: Βασιλέα σε κατ' άλήθειαν δοίζομαι ώς βασιλεύειν καί κοατείν των ήδονων δυνάμενον και τὸν στέφανον κτλ.

Man beachte ferner, wie im Barlaam das Stück über die Vergebung (v und das ihm Vorangehende) aus der Stelle Matth. 6, 15 (vgl. Marc. 11, 25) herausgesponnen ist: ἐὰν μὴ ἀφῆτε ... οὐδὲ ὑμῖν ἀφήσει ... sagt Matthäus; daraus entsteht ἄφειε καὶ ἀφεδήσεται (vgl. hierzu auch Luc. 6, 37), nachher ἀφέσει ἀντιδίδοται ἄφεσις und am Schlusse ἀφήσωμεν ... ἵνα ἀφεδῆ. Agapet hat jenes ἀφέσει ἀντιδίδοται ἄφεσις gleichfalls, aber ohne es auf die Bibelstelle zu gründen. 3)

<sup>1)</sup> Der Gedanke, dass nur ein wohlwollendes Regiment die Herrschaft sichere, während die Gewalt sie gefährde, ist in der antiken Litteratur sehr häufig. Unter den KS. bringt ihn Gregor von Nazianz or. 2 p. 19 df. unter Anwendung des Ausdrucks εὐνοίας δεσμῷ τηρούμενον (Barl. u. Agapet πρατούμενον). Gregor v. Naz. giebt nun allerdings wie Agapet 35 Anf. die Weisung, sich auf den guten Willen der Untergebenen, nicht auf Gewalt zu stützen; indes ist die Übereinstimmung in diesem Satze zu allgemein, als dass darauf etwas zu geben wäre.

<sup>2)</sup> Allerdings enthalten die Sätze in ihrer Verbindung im Barl. einen logischen Fehler. In straffere Form gebracht lautet der Gedanke: Wohlwollen wird am besten hervorgerufen durch Wohlthun. Denn die Furcht schafft nur Heuchelei; aber das durch Wohlwollen Beherrschte leistet dauernden Gehorsam. Das Wohlwollen ist also zuerst Zweck, dann nur Mittel zum Zweck, während jetzt Zweck der Gehorsam ist. Doch darf man, glaube ich, einer solchen logischen Diskrepanz zwischen Anfang und Ende eines längeren Satzes nicht allzu viel Gewicht beilegen.

<sup>3)</sup> Es ließe sich auch darauf hinweisen, daß d und das unmittelbar Folgende mit Greg. Naz. or. 33 p. 611 bf der Pariser Ausg. v. 1840 mehr Berührungen darbietet, als die entsprechende Stelle (c. 4) bei A. Allen gemeinsam ist der Gedanke:

Höchst unwahrscheinlich ist es also, daß die Fürstenspiegel des Barlaamromans Centone aus Agapet sind — aber nicht unmöglich. Wir wissen noch so wenig von der litterarischen Arbeitsweise jener Zeit, daß Behutsamkeit geboten ist. Centone, wie sie Symcon Metaphrastes allerdings Jahrhunderte nach der Abfassung des Barlaam aus Basileios' des Großen Werken zusammenstellte, mahnen zur Vorsicht, und diese ist hier doppelt geboten, da wenigstens im ersten der beiden Abschnitte des Barlaam, wie später gezeigt werden soll, deutliche Spuren darauf hinweisen, daße eine fremde Vorlage verarbeitet wurde.

Festere Anhaltspunkte zur Lösung unserer Frage bietet der rhetorische Charakter des agapetischen Werkes. Es sind die gewöhnlichen rhetorischen Kunstmittel, die A. fast Satz für Satz, oft in der geschraubtesten Weise, zur Anwendung bringt, vor allem Reime und Gleichklänge jeder Art und möglichst entsprechender Bau der Glieder einer Periode. Zu letzterem Zwecke wird die Zusammenziehung von Sätzen mit gemeinsamem Verbalbegriffe gern vermieden und statt dessen der Verbalbegriff an zweiter Stelle durch ein neues Verbum ausgedrückt, wodurch zugleich auch wieder häufig Gelegenheit zu Reimen (infolge Übereinstimmung der Verbalendungen) geboten wird. Ich wähle aus der Fülle der Beispiele nur einige wenige aus; so verbindet A. c. 4 Schl. μη τοίνυν είς πήλινον έγκαυχώμεθα γένος, άλλ' έπὶ χρηστότητι σεμνυνώμεθα τρόπων; c. 8: ἀπρόσιτος μεν ὑπάρχεις, εὐπρόσιτος δε γίνη (hier ohne Reim nur zum Zwecke genauer Korresponsion); c. 15: δ γάο πλοῦτος ἀπέρχεται καὶ ή δόξα μετέρχεται; c. 16: οί μὲν γὰρ ὑπὸ τοῦ κόρου διαρρήγνυνται, οί δὲ ὑπὸ τοῦ λιμοῦ διαφθείρονται καὶ οί μεν κατέχουσι τοῦ κόσμου τὰ πέρατα, οί δε οὐκ ἔχουσι ποῦ στήσαι τὰ πέλματα; c. 29: ἢ μίμησιν τῶν καλῶν ἐκδιδάσκεται ἢ μείωσιν τῶν κακῶν ἐκπαιδεύεται.

\* Vergleicht man nun diejenigen Stellen beider Schriften mit einander, an welchen bei wörtlicher Übereinstimmung im übrigen eine

πασι γένος εν, εἰ μὲν τὰ κάτω βούλει σκοπεῖν, ὁ χοῦς (Barl. u. Agap. πήλινον ἔχομεν [ἔχονσι] πάντες τοῦ γένους προπάτορα; vgl. auch (freg. Naz. or. 26 p. 479 b, in divit. male mor. v. 22 (p. 540)). Gregor knüpft daran Erörterungen über wahre εὐγένεια und δυσγένεια und fährt dann fort: αἱ δὲ κάτω πατρίδες αὐται... παίγνια πατρίς τε γὰρ ἡν προκατέλαβεν ἔκαστος ... ἡς πάντες ὁμοίως ξένοι καὶ πάροικοι. Damit berührt sich unser Roman in dem Satze: τῆς ἐκειθεν μακαριότητος μεμνημένος πάροικον μὲν ἑαντὸν τῶν ἐνταῦθα ἐλογίζετο ... Hier hätte also die Barlaamerzählung mehr aus der Quelle als A. und könnte somit nicht durch dessen Vermittelung auf dieselbe zurückgehen. Indes handelt es sich um eine Übereinstimnung in allgemeinen und weit verbreiteten Gedanken, nicht in charakteristischen Wendungen, und ich möchte daher nicht dafür einstehen, daß der Passus wirklich aus der Stelle Gregors geflossen ist.

Verschiedenheit in einzelnen Wendungen sich zeigt, so läst sich fast überall leicht einsehen, wie A. bei seinem Haschen nach rhetorischen Effekten dazu kam, den in B. vorliegenden Wortlaut zu ändern, während sich schwer ein Grund auffinden ließe, der den Verfasser des B. zur Änderung von A.s Text bewogen haben könnte. Man wird einwenden, der Autor des Romans habe durch solche Abweichungen den Sätzen seiner Quelle ihre rhetorische Manieriertheit abstreifen wollen. Zunächst ist ein derartiges Streben dem Verfasser fremd; er geht Gleichklängen durchaus nicht aus dem Wege: vgl. i (κατευφοαίνοντα—καταγλυκαίνοντα), t (δεομένοις—πενομένοις), ο (καταλλαγή—ἀπαλλαγή); hierher gehört auch φόβος—πόθος p. 311 med. vgl. Agapet c. 48 u. 59.¹) Ferner aber weicht der Wortlaut auch an solchen Stellen ab, an welchen ein Gleichklang im B. gar nicht entstehen würde, da er von den beiden entsprechenden Gliedern bei A. nur eines wiedergiebt. Ein gutes Beispiel hierfür bildet f verglichen mit Agapet c. 7:

#### Barlaam:

## Agapet:

ένενόει οὖν τοῦ ἐπιγείου πλούτου τὸ ἄστατον ποταμίων ὑδάτων μιμεῖσθαι τὸν δρόμον. των έπιγείων χοημάτων άστατος πλούτος των ποταμίων δευμάτων μιμεϊται τὸν δοόμον.

Hier ist ὑδάτων durch ὁευμάτων ersetzt, weil sich so ein vollerer Reim zu χοημάτων ergiebt; die Verbindung ἐπιγ. χοημ. πλ. ist selbst wieder eben dieses Reines wegen (auch ἐπιγείων—ποταμίων kommt in Betracht) an die Stelle des einfacheren ἐπιγείων πλούτου getreten. Gesetzt, der Verfasser des B. habe den Reim vermeiden wollen, was bewog ihn, nach der Ausmerzung von χοημάτων nun noch ὁευμάτων mit ὑδάτων zu vertauschen?

Einen ähnlichen Sachverhalt ergiebt folgende Gegenüberstellung:

## Barl. q-p.

Agap. c. 13 u. 14.

Σὺ δὲ πάγιος ἔσο ἐν τῷ ἀγαθῷ ὅλως ἐρηρεισμένος. Μὴ ἐπαίρου διὰ τῆς προσκαίρου δόξης πρὸς μάταιον φύσημα ἀλλὰ κεκαθαρμένω λογισμῷ τὸ οὐτιδανὸν τῆς ἑαυτοῦ νόει φύσεως, τὸ βραχύ τε καὶ ἀκύμορον τῆς ἐνταῦθα ζωῆς καὶ τὸν συνεζευγμένον, τῆ σαρκὶ θάνατον. Καὶ ταῦτα λογιζόμενος εἰς

Τὸ δε παγίως ἐν τοῖς καλοῖς ἐρηρεῖσθαι... καὶ μήτε πρὸς ἀλαζονείαν ὑπεραίρεσθαι μήτε πρὸς ἀφυμίαν · καταφέρεσθαι βεβηκότων ἐστὶν ἀσφαλῶς ... Εἴ τις κεκαθαρισμένον ἔχει τὸν λογισμὸν ἐκ τῆς ἀνθρωπίνης ἀπάτης καὶ βλέπει τὸ οὐτιδανὸν τῆς ἑαυτοῦ φύσεως τό τε βραχὸ καὶ

<sup>1)</sup> Derselbe Gegensatz bei Themist. or. 3 p. 48 b, aber abgeschwächt durch ein dazwischentretendes  $\ell_{POS}$ .

τὸν τῆς ὑπεροψίας οὐ βληθήση βύθρον.

ἀκύμορον τῆς, ἐνταῦθα ζωῆς καὶ τὸν συνεζευγμένον τῆ σαρκὶ δύπον, είς τὸν τῆς ὑπεοηφανίας ούκ έμπεσεϊται κοημνόν.

Bei Agapet haben rhetorische Rücksichten die Aufeinanderfolge von ἔχει und βλέπει hervorgerufen; die Veränderung der Konstruktion hatte den Vorteil, dass nun auch λογισμόν und οὐτιδανόν reimen; dieselben Rücksichten haben die Korresponsion ἐφηρεῖσθαι — ὑπεραίρεσθαι veranlasst und zur Hinzufügung eines dritten Gliedes μήτε π. άθ. καταφ. geführt, in welchem ἀθυμίαν wieder an ἀλαζονείαν anklingt. Dieses neue Glied ließ sich erst einfügen, als der Zusammenhang von o und p zerrissen war. Im B. herrscht von Mη ἐπαίρου an nur der Gedanke: Überhebe dich nicht im Bewufstsein deiner königlichen Würde. Zur Warnung vor Niedergeschlagenheit im Unglück war hier kein Platz. Der Annahme aber, der Verfasser des Barl, habe, eben um einen Zusammenhang herzustellen, das dritte Glied gestrichen, steht die zweite Hälfte des Abschnittes entgegen, die wieder deutlich zeigt, daß der Rhetor der Ändernde war. Der rhetorische Gesichtspunkt, der hier einwirkte, war der des Rhythmus. Die Aufeinanderfolge von οὐτιδανόν und ἀκύμορον (jedesmal vor einem Konsonanten), die A. schon vorfand, mag ihn darauf gebracht haben, dem Choriambus in dem ganzen Kapitel eine hervorragende, dem Ohre leicht bemerkbare Rolle zu übertragen. So machte er den Zusatz (ἐκ τῆς ἀνθρωπί)νης ἀπάτης, schrieb mit Änderung des θάνατον in φύπον σαφαί φύπον — an beiden Orten geht der Rhythmus durch seine Stelle im Satze sehr stark zu Gehör — und vertauschte τῆς ὑπεροψίας (- · · · · ) mit τῆς ὑπερηφανίας (\_ · · · \_ · · · ]. 1)

Den Gedanken (a) τοῦτο εἶναι ποὸ πάντων βασιλέως ἔργον ἵνα τούς ανθοώπους διδάξη τον θεον φοβεϊσθαι καί το δίκαιον τηρείν kleidet A. (c. 1) in folgende Form: .. ἔδωκέ σοι τὸ σκῆπτρον .... ἵνα τούς άνθοώπους διδάξης την τοῦ δικαίου φυλακήν καὶ τῶν κατ' αὐτοῦ λυσσώντων ἐκδιώξης τὴν ὑλακήν. Hätte A. dem Verfasser des Barlaam vorgelegen, so wäre dieser, vorausgesetzt, daß er ändern wollte, durch την τοῦ δικαίου φυλακήν eher auf τὸ δικ. φυλάττειν als auf τὸ δ. τηρεΐν geführt worden.

Der Gedanke m wird im Roman mit diesen Worten abgeschlossen: 'Ως μεγάλας οὖν ὑφέξων εὐθύνας, εἴ τι παρίδοις τῶν δεύντων, μετὰ πολλης ἀνοιβείας φύλαττε σεαυτον έν τῷ ἀγαθῷ. Agapet hat statt

<sup>1)</sup> Die Wiener Handschrift hat ὑπεροψίας.

dessen:  $\Omega_S$  μεγ. οὖν ὑ. εὐϑ., εἴ τι παρίδοι τ. δ., μ. π. ἀ. καὶ λεγέτω πάντα καὶ πραττέτω. 1)

Αυς τοῦτο γὰο ὅρος ἀληθινῆς βασιλείας τὸ βασιλεύειν καὶ κρατεῖν τῶν ἡδονῶν (e) wird bei A. (c. 18): βασιλέα σε κατ' ἀλήθειαν ὁρίζομαι ὡς β. καὶ κ. τ. ἡδ. δυνάμενον, worauf dann reimt (καὶ τὸν στεφ. τῆς σωφο.) ἀναδησάμενον (καὶ τὴν πορφ. τ. δικ.) ἀμφιασάμενον. Für den Autor des B. wäre die nächstliegende Umformung gewesen: βασιλέα .. ὡρίζετο τὸν .. δυνάμενον.

Zu i macht A. in c. 38 den Zusatz: τὰ δὲ νῦν περὶ ἡμᾶς, ὡς οὐδὲν πρὸς ἡμᾶς, μὴ τρεπέτω ἡμᾶς²), zu b (c. 2) καὶ ἀπωθούμενος ἰσχυρῶς τῆς ἀνομίας τοὺς ῥύακας (entsprechend dem vorhergehenden διακατέχων ἀσφαλῶς τῆς εὐνομίας τοὺς οἴακας), in t (c. 8) wird der Anfang εὐπρόσιτος ἔσο τοῖς δεομένοις erweitert in: ἀπρόσιτος μὲν ὑπάρχεις διὰ τὸ ὕψος τῆς κάτω βασιλείας, εὐπρόσιτος δὲ γίνη τοῖς δεομένοις διὰ τὸ κράτος τῆς ἄνω ἐξουσίας.³)

An zwei Stellen hat A. aus rhetorischen Gründen Sätze eingeschoben, die der Roman nicht kennt. In c. 37 folgen auf δύναμιν die Worte εί γάρ πως την είκονα φέρη τοῦ ἐπὶ πάντων θεοῦ καὶ δί αὐτοῦ κατέχει τὴν ἐπὶ πάντων ἀρχήν<sup>4</sup>); dieselben fehlen in h und in q: Kap. 11 (= n) enthält in den mir zugänglichen Ausgaben dieselben machen über hdschr. Lesarten keine Mitteilung - nach περιφέρων die Worte καὶ τούτοις ἀνισότης ἐστὶ τῷ (al. τὸ) μηδὲν τῶν παρόντων ἐν ταυτότητι μένειν<sup>5</sup>), die nur eine sehr gezwungene Erklärung zulassen. Man erwartet den Gedanken: das ist in der Ungleichheit das Gleiche, dass sie überall herrscht, und nichts von ihrem Gesetze ausgenommen ist. Diesen Gedanken bringt Greg. Naz. or. 17 p. 320 c, eine Stelle, die jedenfalls dem Verfasser vorgelegen hat, und die im Verein mit A.s rhetorischen Neigungen eine sichere Heilung der verderbten Worte ermöglicht. Gregor schreibt καὶ τοῦτο ἶσον ή ἀνισότης ἔχει, τὴν περὶ πάντα μεταβολήν. War mit Weglassung des Artikels geschrieben καὶ τοῦτο ἶσον ἀνισ.,

<sup>1)</sup> Auch hier stört A. durch diese Umformung den Zusammenhang. Jenes φύλαττε σεαυτὸν ἐν τῷ ἀγαθῷ im Verein mit dem folgenden Μίσησον πᾶσαν ήδονὴν πρὸς ἀμαρτίαν ἔλιουσαν greift zurück auf das vorhergehende τὰς ἀγίας αὐτοῦ φυλάσσων ἐντολὰς καὶ πάσης ἐκκλίνων ὁδοῦ εἰς ἀπώλειαν φερούσης. Durch diese Zurückbeziehung erhält der ganze Abschnitt ein festes Gefüge.

<sup>2)</sup> Zu der Wiederholung des nümlichen Wortes vgl. das Beispiel aus Chorikios bei Seitz a. a. O. S. 45.

<sup>3)</sup> Den Gegensatz εὐπρόσιτος — ἀπρόσιτος hat Gregor von Naz. or. 18 p. 345 b, aber in anderm Zusammenhange.

<sup>4)</sup> S. d. vorletzte Anm.

<sup>5)</sup> So (und zwar τῷ) auch die Wiener Handschrift.

so ist die Verderbung in καὶ τούτοις ἀνισ. paläographisch sehr Statt ἀνισότης ἔχει schrieb A. ohne Zweifel leicht zu erklären. ανισότητί έστι und reinte auf ανισότητι ταυτότητι. Im folgenden ist τὸ das Ursprüngliche. So verdankt auch dieses Einschiebsel A.s Vorliebe für rhetorische Floskeln seine Entstehung.

Endlich ist noch eines Falles zu gedenken, in welchem der Rhetor durch das Streben nach Sprachreinheit sich zu einer Umänderung des vorgefundenen Textes bewegen liefs. m stimmt abgesehen von der oben besprochenen Verschiedenheit im Schlußsatze und von Differenzen ·wie πλέουσι (Barl.) — συμπλέουσι (Agapet), κυβεονήτης (Barl.) αὐτὸς ὁ κυβ. (Ag.) mit c. 10 wörtlich überein, nur entspricht dem ἐν βασιλείοις des Romans ein ἐν ταῖς πόλεσιν in dem Fürstenspiegel; dementsprechend hat der erstere nachher βασιλεύς, der letztere ἄρχων. Hier ist wieder nicht zu verstehen, weshalb der Verfasser des Romans die Änderung vorgenommen haben sollte, hingegen springt in die Augen, daß A. guten Grund hatte, das in der Bedeutung "Königreich" unklassische βασίλειον durch πόλις zu ersetzen und, nachdem hier der weitere Begriff an die Stelle des engeren getreten war, auch nachher βασιλεύς mit ἄρχων zu vertauschen.

Wir sind in der Lage, auf das, was über die rhetorisierenden Umformungen Agapets gesagt wurde, die Probe zu machen. A. befindet sich in einer ebenso weit gehenden Übereinstimmung, wie mit den besprochenen beiden Abschuitten des Barlaamromanes, mit zahlreichen Stellen solcher Schriftwerke, über deren Priorität kein Zweifel be-Eine Prüfung ergiebt nun hier ganz den gleichen Sachverhalt: bei engem Anschluß an seine jedesmalige Vorlage stutzt A. dieselbe doch nach rhetorischen Rücksichten zu. Die folgende Zusammenstellung läßt auch ohne jeden Kommentar dieses Verhältnis klar hervortreten.

Basil. in psalm. 1 p. 220 cf. Migne.

"Ωσπεο γὰο οί ἐν τοῖς πλοίοις καθεύδοντες αὐτομάτως *ὑπὸ τοῦ* πνεύματος έπὶ λιμένας ἄγονται κἂν αὐτοὶ μὴ αἰσθάνωνται, ἀλλ' δ δρόμος αὐτοὺς ποὸς τὸ τέλος ἐπείγει· ούτω καὶ ήμεῖς τοῦ χρόνου τῆς Agap. c. 70.1)

Νηὸς πουτοπορούσης 2) μιμεῖται διάβασιν ή βραχυτελής τοῦ παρόντος βίου κατάστασις ήμᾶς τοὺς αὐτῆς πλωτῆρας λανθάνουσα καὶ κατά μικούν παρασύρουσα δρόμον ( υ υ \_ \_ υ υ \_ ) καλ πρός ίδιον

<sup>1)</sup> Der Anschluß ist hier weniger eng als an den meisten der folgenden Stellen. Doch ist an einem Abhängigkeitsverhältnis wohl nicht zu zweifeln.

\_2) Vgl. Greg. Nazianz. or. 14 p. 270 a.

ζωῆς ἡμῶν παραζδέοντος ... πρὸς τὸ οἰκεῖον ἔκαστος πέρας τῷ λανθάνοντι δρόμῳ τῆς ζωῆς ἡμῶν κατεπειγόμεθα ... Δρόμον οὖν τινα τρέχομεν ... πρὸς τὸ οἰκεῖον τέλος ἐπειγόμενοι.

Gregor. Naz. or. 14 p. 271 c. der Paris. Ausg. v. 1840. 1)

Τίς παραδραμεῖται τὰ παρατρέχοντα; τίς προσθήσεται τοῖς ἐπιμένουσι;

Basil. in psalm. 61 p. 481a M.

Πσπερ ποταμός ἀφ' ὑψηλοῦ φερόμενος ἐγγίζει μὲν τοῖς παρεστῶσι τῆ ὅχθη, ὁμοῦ δὲ ῆψατο καὶ εὐθὺς ἀνεχώρησεν οὕτω καὶ ἡ τοῦ πλούτου εὐκολία ὀξυτάτην ἔχει . . . τὴν παρουσίαν ἄλλους ἐξ. ἄλλων παραμείβεσθαι πεφυκυῖα.

Basil. hom. in div. p. 296c.

Υωσκερ γὰρ ή σκιὰ τῷ σώματι, οὕτω ταῖς ψυχαῖς αι ἀμαρτίαι παρέπονται ἐναργῶς τὰς πράξεις ἐξεικονίζουσαι. Διὰ τοῦτο οὐκ ἔστιν ἄρνησις ἐκεῖ, ἀλλ' ἐμφράσσεται τὸ στόμα καὶ τὸ ἀναίσγυντον.

έκάστου παραπέμπουσα τέλος (∪∪ = = ∪∪ ⊆).

Agap. c. 70.

παραδράμωμεν τὰ παρατρέχοντα τοῦ κόσμου πράγματα καὶ προσδράμωμεν τοῖς εἰς αἰῶνας τῶν αἰώνων μένουσιν.

Agap. c. 7.2)

Τῶν ἐπιγείων χοημάτων ἄστατος πλοῦτος τῶν ποταμίων φευμάτων μιμεῖται τὸν δοόμον πρὸς ὀλίγον μὲν ἐπιφρέων τοῖς ἔχειν νομίζουσι, μετ ὀλίγον δὲ παραφρέων εἰς ἄλλους ἀπέρχεται.

Agap. c. 69.

"Ον τοόπον αι σκιαι τοῖς σώμαστιν Επονται, οὕτως αι άμαρτιαι ταῖς ψυχαῖς ἀκολουθοῦσίν (Vermeidung des zusammengezogenen Satzes, s. o.) ἐναργῶς τὰς πράξεις ἐξεικονίζουσαι. "Διὰ τοῦτο οὐκ

<sup>1)</sup> Die Stelle (von p. 270a an) ist auch im Barlaamroman p. 127 und 218 benutzt. Wie der Anschluß an den Wortlaut des Gregor hier enger ist, so hat auch die zweite Stelle einiges aus der Quelle, was A. völlig fremd ist. Doch lassen sich darauf keine Schlüsse bauen, da A. genugsam eigene Kenntnis des Gregor verrüt. Ähnlich liegt die Sache hist. Barl. et Joas. p. 203 (δμολογονμένως οὖν αὐτοιράτωρ ἐστὶ τῶν παθῶν ὁ εὐσεβὴς λογισμὸς, καθάπες τις τῶν οὐχ ἡμετέρων [Ps.-Joseph. π. αὐτοιρ. λογισμ. 1 f.] ἔφησεν) und Agap. c. 68 (σύμμαχον ἔχων τὸν εὐσεβῆ λογισμὸν τὸν ἀήττητον αὐτοιράτορα τῶν ἀλόγων παθῶν). Den die Quelle betreffenden Zusatz konnte der Verfasser d. B. nicht aus A. entnehmen. Andereseits traut man dem Zufall wohl nicht allzuviel zu, wenn man annimmt, daß auch A. unabhängig von B. (vielleicht durch ein Florilegium) auf die Stelle verfiel.

<sup>2)</sup> Ich komme für diese Stelle auf die Quellenfrage unten noch zurück.

Αὐτὰ γὰο εκάστου καταμαρτυρεϊ τὰ πράγματα οὐ φωνὴν ἀφιέντα άλλὰ τοιαῦτα φαινόμενα οἶα ὑφ' ήμῶν κατεσκεύασται.

Basil. in div. p. 292 cf.

"Ωσπεο οί τὰς κλίμακας ἀναβαίνοντες ἀεὶ πρὸς τὴν ὑπερκειμένην βαθμίδα τὸ ἴχνος αἴζοντες οὐ πρότερου ζοτανται πρίν αν της άκρας έφίκωνται, ούτω ...

Gregor. Nazianz. or. 2 p. 19c.

... ίδιώτου μέν είναι κακίαν τὸ φαῦλα πράσσειν καὶ ὅσα κολάσεως άξια . . : άρχοντος δὲ ἢ προεστῶτος τὸ μη ώς ἄριστον εἶναι καὶ ἀεὶ τῷ καλῷ ποοβαίνοντα . . .

Greg. Nazianz. or. 14 p. 272de.

Οὐδέποτε νικήσεις μεγαλοδωρεάν θεοῦ μὰν πάντα προῆ τὰ ὅντα... όσον αν είσενέγκης, πλείον αεί τὸ λειπόμενον, καὶ οὐδὲν δώσεις ἴδιον, ὅτι τὰ πάντα παρὰ θεοῦ. καὶ ώσπες οὐκ ἔστιν ὑπεςβῆναι τὴν έαυτοῦ σκιὰν ὑποχωροῦσαν καθόσον πούιμεν καὶ τὸ ἴσον ἀεὶ ποοέχουσαν... ούτως οὐδὲ οἶς δίδομεν νικήσαι θεόν.

έστιν έν τῆ κρίσει ἀρνήσασθαι. Αὐτὰ γὰο εκάστου καταμαστυοήσει (auf πρίσει reimend) τὰ πράγματα ού φωνήν ἀφιέντα, άλλὰ τοιαῦτα φανέντα οἶα παρ' ήμῶν ἐπράχθησαν (wegen ποάγματα).

## Agap. c. 72.

"Ωσπεο οί τὰς κλίμακας ἀναβαίνειν ἀοξάμενοι οὐ πρότερον ΐστανται τῆς ἐπὶ τὰ ἄνω φορᾶς (\_\_\_), πολυ αν της άκρας έφίκωνται βαθμί- $\delta og (- \vee \vee), \circ o \tilde{v} \tau \omega \dots^{1})$ 

## Agap. c. 66.

'Ιδιώτου μεν είναι κακίαν φημί τὸ πράττειν φαῦλα καὶ κολάσεως άξια (-00), άρχοντος δέ πονηρίαν τὸ μὴ ποιεῖν τὰ καλὰ καὶ σωτηρίας πρόξενα (\_∪∪).

## Agap. c. 43.

Ίσάοιθμα τοῖς ἄστροις ἂν πτήση τὰ κατορθώματα, οὐδέποτε νικήσεις την τοῦ θεοῦ ἀγαθότητα.2) Όσα γάο ἄν τις ποοσενέγιη θεῷ, τὰ αὐτοῦ προσφέρει αὐτῷ καὶ ὡς ούκ έστιν ύπερβηναι την ιδίαν έν τῷ ἡλίᾳ σκιὰν ποολαμβάνουσαν άεὶ καὶ τὸν λίαν ἐπειγόμενον, ούτως οὐδὲ τὴν ἀνυπέρβλητον τοῦ θεού χρηστότητα ταῖς εὐποιίαις ύπερβήσονται ἄνθρωποι.

<sup>1)</sup> Das zweite Glied des Vergleichs bilden bei Basil, die unersättlichen Reichen, bei Ag. der nach dem Edlen strebende König. Einen der Agapetstelle nüher stehenden Vergleich hat Basileios homil, in psalm, 1 p. 217 cf. S. auch die von Greg. Naz. or. 14 p. 271 d angeführte Stelle Psalm. 83, 6, Greg. Naz. or. 2 p. 19b und Theodoros' Lobrede auf Theodosios S. 14 Usener. — Zum kretischen Kolonschlufs vgl. Seitz a. a. O. S. 43.

Vgl. Seitz a. a. O. S. 45.

Greg. Naz. ep. 21 (al. 107).

Ο χουσός άλλοτε μεν άλλως μεταποιείται καὶ σχηματίζεται εἰς πολλούς κόσμους τυπούμενος καὶ πρὸς πολλὰ ὑπὸ τῆς τέχνης ἀγόμενος μένει δὲ ὅπερ ἐστὶ χρυσὸς καὶ οὐχ ἡ ὅλη μεταβολὴν ἀλλὰ τὸ σχῆμα λαμβάνει.

Agap. c. 34.

Όσπες χουσός άλλοτε άλλως ύπο της τέχνης μετατυπούμενος καὶ πρός διάφορα κοσμίων είδη μεταποιούμενος ὅπες ἐστὶ διαμένει καὶ τροπὴν οὐχ ὑπομένει, οὕτω...¹)

Wenn nun nach unserer bisherigen Untersuchung der Verfasser von B. u. J. nicht aus A. geschöpft haben kann, ist dann vielleicht das Verhältnis das umgekehrte und der Roman die Quelle des Fürstenspiegels? Ich glaube, auch diese Frage verneinen zu sollen. Darauf, dass A. die Reime ἀρχῆς — ὑπάρχεις und καταλλαγή — ἀπαλλαγή in 1 (c. 5) und v (c. 64), die ganz nach seinem Geschmacke sind, verschmäht, dass er c. 8 δεομένοις — πενομένοις (t) mit δεομένοις — ύπο πενίας πολιοοκουμένοις vertauscht haben müßte, will ich kein großes Gewicht legen. Vielleicht trieb ihn hier sein Rhetorenehrgeiz, die Kunststücke anderer durch solche eigener Mache, wenn sie auch bescheidener ausfielen, zu ersetzen, ein Zugeständnis, welches übrigens in A.s sonstigem Verhalten wenig Unterstützung findet. Entscheidend ist, daß A. an einer Stelle die Quelle vollständiger wiedergiebt als der Roman und an einer andern Stelle ihren Wortlaut genauer erhalten hat. Ersteres ist der Fall in c. 7 (vgl. mit f und der oben ausgeschriebenen Stelle Basil. in psalm. 61 p. 481a). Die den Worten έγγίζει - ήψατο - άνεχώρησεν entsprechenden Ausdrücke ἐπιζδέων — παραζδέων — ἀπέρχεται sind ohne

<sup>1)</sup> Ein weniger sicheres Abhängigkeitsverhältnis ergiebt die Vergleichung folgender Stellen: Basil. hom. in div. p. 284a und Agap. c. 44 (ἐν τῷ διδύναι γὰρ λαμβάνεται καὶ ἐν τῷ σπορπίζειν συνάγεται), Basil. epist. 210 p. 777b u. Agap. c. 9 (καταστράπτηται—διδάσκηται); zum Gedanken vgl. auch Greg. Naz. or. 2 p. 11 d, Theodoros' Lobr. auf Theodos. S. 87 Usener.

Von sonstigen Parallelen zu Agapet bei Basileios und Gregor führe ich noch an: Basil. hom. in illud Lucae, destruam p. 265 c: τῶν ἀγαθῶν ἔργων αὶ χάριτες ἐπὶ τοὺς διδόντας ἐπαναστρέφονσιν; ebenso, jedoch mit Veränderung von διδόντας in ποιοῦντας Agap. c. 7. — Gregor. Naz. or. 2 p. 15 b: ἔν' ἔν γε πάντως αὐτοῖς άμαρτάνηται ἢ τὸ κακὸν ἐνεργούμενον ἢ τὸ κακὸν ἀπιστούμενον. Agap. c. 12: ἔνα δυοῖν θάτερν αὐτοῖς ἁμαρτάνηται ἢ τὸ κακὸν ἐπαινούμενον ἢ τὸ καλὸν ὑβριζόμενον. — Gregor. Naz. or. 14 p. 276a: ὅτι τῶν εὖ ποιεῖν δυναμένων ἐγένον ἀλλ' οὐ τῶν εὖ παθεῖν δεομένων wörtlich wiedergegeben von A. c. 45. — Vgl. ferner zu Agap. c. 10 Gregor. Nazianz. or. 17 p. 322d, zu c. 50 Gr. Naz. or. 14 p. 278 b, zu c. 23 Greg. Naz. or. 14 p. 284 c (κτῆσαι τῷ ὁμοίφ τὸ ὅμοιον), zu c. 21 Greg. Naz. or. 14 p. 258 d u. 261 b, zu c. 28 Basil. regul. brev. tract. p. 1112 cf. Migne, zu c. 54 Greg. Naz. or. 3 p. 71 c, zu c. 16 (Basil.) de virt. et vit. p. 1120 c.

Parallele im Barlaam. Hat nun hier weder der Verfasser des Romans aus A., noch dieser aus dem Roman geschöpft, so bleibt nur die Annahme übrig, dass beide auf eine gemeinsame Quelle zurückgehen, in welcher der Anfang der Basileiosstelle die Gestalt erhalten hatte, welche uns nun in beiden Werken vorliegt, darauf aber auch der Rest der Basileiosstelle wiedergegeben wurde, den nur A. sich zu eigen machte. Die zweite Stelle ist Ag. c. 11 Anf.; sie geht zurück auf Greg. Naz. or. 14 p. 270a (vgl. auch or. 17 p. 319e, epist. 29 [al. 18]): μύκλος τις των ημετέρων περιτρέχει πραγμάτων άλλοτε άλλας έπὶ μιᾶς ημέρας πολλάκις, έστι δ' ότε καὶ ώρας, φέρων μεταβολάς. Daraus macht A. unter Beibehaltung des Wortlautes im Eingang: κύκλος τις τῶν ἀνθοωπίνων περιτρέχει πραγμάτων άλλοτε άλλως φέρων αὐτὰ καὶ περιφέρων. während der Verfasser der Mönchserzählung mit Veränderung des Eingangs schreibt (n): Τον κύκλον πρόσεχε, όστις περιτρέχει... Auch hier werden wir wieder auf die Annahme einer gemeinsamen Vorlage geführt, an deren Text A. festgehalten hätte, während der Verfasser des B. ihn in der angegebenen Weise umgestaltete. Eine Möglichkeit wäre noch vorhanden, um an beiden Stellen dieser Folgerung zu entgehen. A. könnte an der ersten Stelle die Worte ἐνενόει — δρόμον in dem Romane vorgefunden und dieselben selbst mit der Basileiosstelle kontaminiert und ebenso an der zweiten Stelle die Worte des Barlaam der ihm im Original bekannten Gregorstelle wieder näher gebracht haben. Man wird aber um so weniger geneigt sein, zu diesem Auskunftsmittel zu greifen, als ein weiteres Moment die Annahme einer gemeinsamen Quelle sehr unterstützt. Der erste der beiden in Betracht kommenden Abschnitte des B. läfst an deutlichen Spuren die Umarbeitung einer Vorlage erkennen. Die Wendungen ήδει γάο τοῦτο εἶναι ποὸ πάντων βασιλέως ἔργον .... (a), δ δη καὶ ἐποίει. Τοῦτο γὰο ύρος άληθινής βασιλείας το βασιλεύειν και πρατείν των ήδονων. ύπερ έκετνος έποίει (c), ήδει γάο ως δ μεγάλης έξουσίας έπιλαβόμενος τὸν δοτῆρα τῆς έξουσίας ὀφείλει μιμεῖσθαι (h) stellen sich mit aller Deutlichkeit als Mittel dar, einen Befehl in Erzählung umzuformen. Die Vorlage enthielt Gebote, hier verlangte der Zusammenhang, daß von Joasaph die Befolgung dieser Gebote ausgesagt werde. Die Übertragung geschah in dieser etwas schwerfälligen Weise, für welche übrigens vielleicht die Absicht, den bekannten Wortlaut eines Originals möglichst wenig zu verwischen, einen Entschuldigungsgrund bildet. Auch das είδως ὅτι vor πήλινον ἔχομεν προπάτορα (d) und die Wendung ένεν όει ... τοῦ ἐπιγείου πλούτου τὸ ἄστατον ... μιμεῖσθαι (f) dienen dazu, eine in der Vorlage im Präsens ausgesprochene Wahrheit in den Zusammenhang der Erzählung einzuordnen. Die an das prosaische σωφοσσύνη γὰο καὶ δικαιοσύνη ἤδη ποοκατώρθωτο αὐτῷ mit ὡς angefügten poetisch gefärbten Worte τὸν στέφανον τῆς σωφοσσύνης ἀναδησαμένῳ καὶ τὴν ποοφύραν τῆς δικαιοσύνης ἀμφιασαμένῳ geben sich als Zitat.

In dem zweiten Abschnitte könnten Stellen wie μη ἐπαίρου διὰ τῆς προσκαίρου δόξης (ο) und .. οὐ βληθήση βόθρου ἀλλὰ φοβηθήση τὸν θεόν (p) auf die Vermutung führen, das hier rhetorische Effekte einer Quelle nicht beachtet und daher verwischt wurden; der Reim ἐπαίρου—προσκαίρου verliert mitten im Kolon entschieden an Wirkung, ebenso ist das Schema βληθήση βόθρου—φοβηθήση θεόν durch Einfügung des Artikels vor θεόν zerstört. (Das die gemeinsame Quelle rhetorischem Aufputz nicht abgeneigt war, zeigen ja auch die im B. u. Agapet übereinstimmenden Partien mehrfach.) Doch käme selbstverständlich solchen Spuren dann erst Bedeutung zu, wenn sie durch eine weitere Untersuchung sehr vermehrt werden könnten.

Vielleicht gelingt es Mitforschern, welchen eine bessere Kenntnis der patristischen Litteratur zu Gebote steht, den Faden, der auf jene Quelle führt, weiter aufzudecken, oder, wenn sich meine Annahme einer gemeinsamen Vorlage als falsch erweisen sollte, doch sonst neues Material zur Lösung dieser wichtigen Frage beizusteuern.

Bern.

Karl Praechter.

## Johannes Mauropus.

Von den theologischen Schriftstellern des byzantinischen Mittelalters ist aus der Zahl der großen Kirchenlehrer des klassischen theologischen Jahrhunderts hinsichtlich seiner tiefen theologischen und philosophischen Gedanken sowohl wie mit Rücksicht auf seine schwungvolle Sprache und vollendet durchgebildete Darstellung, einzig vielleicht von Dionysios, dem großen Mystiker, abgesehen, keiner begeisterter verehrt, keiner umfangreicher und öfter nachgeahmt, keiner zeitlich länger angeführt und durch Erläuterungsschriften dem Verständnis der spätesten Geschlechter immer und immer wieder nahegebracht worden als Gregorios von Nazianz, der Theologe. Unter den Verehrern desselben hat es im 11. Jahrhundert niemanden gegeben, der ihm in der Grundstimmung des Lebens, in der wissenschaftlichen Richtung, in der körperlichen und geistigen Besonderheit, in der unbezwinglichen Liebe zu stiller, wissenschaftlicher, weltabgewandter Thätigkeit und in den Schicksalen der irdischen Laufbahn innerlich und äußerlich so verwandt wäre als Johannes Mauropus, einer der größten Gelehrten seiner Zeit, ein hervorragender Dichter und neben Michael Psellos unbedingt der geistig bedeutendste, geschmackvollste Schriftsteller des 11. Jahrhunderts. Nur sehr langsam ist dieser Mann mit seinen Werken in den Gesichtskreis des Abendlandes getreten. Der Engländer Matthew Bust war der erste, der 1610 Gedichte des Johannes Mauropus veröffentlichte<sup>1</sup>); seine Ausgabe druckte später Migne (Patr. Graec. CXX S. 1114 ff.) nach. Die Person des Schriftstellers blieb fort und fort in Dieses begann sich 1874 und 1876 allmählich zu Dunkel gehüllt. lichten, als Sathas im 4. und 5. Bande seiner Griech. Bibliothek des Mittelalters zum ersten Male die Werke des zeitgenössischen Michael Psellos vorlegte.2) Aber erst als Paul de Lagarde in den Schriften der Königl. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen 1881 dasjenige

<sup>1)</sup> Ioannis metropolitani Euchaitensis versus iambici . . editi cura Matthaei Busti Etonensis. Etonae 1610.

Bibliotheca Graeca medii aevi ed. K. N. Sathas. Band IV, Paris 1874.
 Band V, Paris 1876.

veröffentlichte, was der Bibliothekar Johannes Bollig in Rom, ohne Aussicht einen Verleger zu finden, aus dem Cod. Vatic. gr. 676 sorgfältig abgeschrieben und Studemund nochmals mit der Handschrift verglichen hatte (die Gedichte und Briefe vorgelegt am 4. Juni 1881. die Reden am 5. November 1881)1): erkannte man allgemein, was für ein Schatz der gelehrten Welt in den Werken jenes Mannes geschenkt sei, und dieser selbst rückte nunmehr in das volle, helle Licht geschichtlichen Verständnisses. Manche erklärende, aufhellende Bemerkung verdanken wir sodann den Beurteilern dieser Ausgabe, Spyr. Lambros<sup>2</sup>), K. J. Neumann<sup>3</sup>) und W. Fischer, besonders letzteren beiden.<sup>4</sup>) Eine "biographische Studie" über Johannes Mauropus gab 1884 auf Grund der jetzt vollständiger vorliegenden schriftstellerischen Hinterlassenschaft des Bischofs von Euchaïta der durch seine "Analecta hymnica medii aevi" wohlbekannte Jesuit G. Dreves in den "Stimmen aus Maria-Laach" (XXVI 2 S. 159-179). Leider sind ihm Fischers "Studien zur byzantinischen Geschichte" entgangen. Die Folge davon ist, dass einige Thatsachen im Leben des Mauropus nicht richtig erklärt oder in schiefen Zusammenhang gerückt sind, und daß die zeitliche Anordnung derselben somit mehrfacher Richtigstellung bedarf. Gefördert ist endlich das Verständnis der Werke und des Lebens des Bischofs von Euchaïta durch A. Berndts geschmackvolle Übersetzung einer Auswahl von Gedichten desselben, die er 1887 in der wissenschaftlichen Beilage zum

<sup>1)</sup> Die Ausgabe ist höchst unbequem und unhandlich und entbehrt, vom Verzeichnis der aus der hl. Schrift angeführten Stellen abgesehen, sprachlicher und sachlicher Indices. P. de Lagarde hat, was Fischer mit Recht gerügt hat, weder den Versuch gemacht, die Briefe zeitlich ein- und anzuordnen, noch sie ihren Empfängern zuzuerteilen. Doch erkenne ich gern die Verdienste de Lagardes an, die Neumann (s. u. a. a. O. Sp. 567) geltend macht: "Die Interpunktion des Textes rührt von ihm her und erleichtert wesentlich das Verständnis. Die Forderung einer Verwertung sämtlicher Handschriften des Joh. für die Ausgabe und eines historischen Kommentars wäre unter den vorliegenden Umständen ein unbilliges Verlangen. Auf jeden Fall hat de Lagarde erheblich mehr gethan, als die meisten andern in gleicher Lage gethan haben würden; ohne ihn würden wir die Ausgabe überhaupt nicht besitzen. Dazu kommt noch die Erwägung, dass der Vaticanus höchstens durch ganz wenige Jahre von der Zeit des Joh. getrennt sein kann, den jüngeren Handschriften gegenüber also einen eigenartigen Wert besitzt."

<sup>2)</sup> Deutsche Litteratur-Zeitung IV, 1883. Sp. 737-739.

<sup>3)</sup> Theol. Litteratur-Ztg. 1886, Nr. 24, Sp. 565 ff. u 25, Sp. 594 ff.

<sup>4)</sup> Studien zur byzantinischen Geschichte des elften Jahrhunderts. Progr. Plauen i. V. 1883 (Progr.-Nr. 495). Beiträge zur historischen Kritik des Leon Diakonos und Michael Psellos in den "Mitteilungen des Instituts für österreich. Geschichtsforschung" VII S. 353—377.

Jahresbericht des Königl. Gymnasiums zu Plauen i. V. (Progr.-Nr. 507. 30 S.) herausgab.<sup>1</sup>) Auch bei dieser durchaus dankenswerten Leistung werden wir durch schärfere Fassung des Wortlauts an einigen entscheidenden Stellen zu greifbareren, die Erfassung des Zusammenhangs noch mehr fördernden Ergebnissen gelangen.

So ist uns thatsächlich Johannes Mauropus schon viel näher getreten. Über viele Fragen, auf welche geschätzte Sammelwerke, wie die von Wetzer und Welte, Herzog-Plitt u. a. früher nur höchst dürftige, wenn nicht völlig ungenügende Auskunft gaben, sind wir jetzt ziemlich genau unterrichtet. Und trotzdem bleibt noch recht vieles dunkel. Der Grund dieser bedauerlichen Erscheinung ist der, dass uns die Werke des Mannes noch lange nicht vollständig vorliegen. Bild seiner Persönlichkeit würde in mehrfacher Hinsicht viel heller werden, wenn uns die leider noch ungedruckten Kanones, d. h. nach Dreves (a. a. O. S. 171) numerierende, neun-bezw. achtodige, vielleicht auch akrostichische Nachahmungen der griechischen Kirchenhymnen byzantinischer Zeit, vorlägen. Nach Pitra<sup>2</sup>) hat Johannes Mauropus dieselben über die religiösen und kriegerischen Ereignisse seiner Zeit verfast. Dem Urteile des Kardinals zufolge, der leider den Fundort der Handschriften anzugeben unterlassen hat, sind sie der Veröffentlichung ebenso würdig, wie des Verfassers Jamben. "Es müßte sich alsdam zeigen", so meine auch ich mit Dreves (S. 172), "ob sich das geheimnisvolle Schweigen des Johannes über die Ereignisse nach 1054 auch hier wiederholt."

Die Leistungen des Dichters gerade auf hymnologischem Gebiet, die zu einer dereinst zu erhoffenden Gesamtausgabe seiner Werke den weitaus umfangreichsten Beitrag bilden würden und, was mit Dreves (S. 177) als sicher anzunehmen ist, "seinen übrigen Geisteserzeugnissen jedenfalls nicht nachstehen", sind bisher nur sehr vereinzelt durch den Druck bekannt geworden. Was davon alles noch in Wien handschriftlich vorhanden ist, darüber giebt Lambecius<sup>3</sup>) genaue Auskunft. Im Cod. theol. Gr. 299 sind enthalten:

1. (Bl. 1, S. 1 — Bl. 77, S. 2): Κανόνες παρακλητικοί είς τὸν Κύριον καὶ Θεὸν ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν. ποίημα Ἰωάννου μοναχοῦ τὸ
ἐπίκλην Μαυρόποδος, οὖ τὸ ὄνομα ἐντέτακται ἑκάστῃ ἐννάτῃ ἀδῆ.
Κανὼν πρῶτος, οὖ ἡ ἀκροστιχὶς αὕτη· ᾿Απάρχομαί σοι τῶν ἐμῶν,

<sup>1)</sup> Die Anführungen aus dieser Übersetzung sind im Folgenden mit B. gekennzeichnet.

<sup>2)</sup> Hymnographie de l'église grecque, S. 61.

<sup>3)</sup> Petri Lambecii Commentarii de Biblioth, Vindobon, Ed. altera, Vindob. 1778, Tom. V 560 ff.

Σῶτεο, λόγων ὁ τάλας Ἰωάννης. Ὠδὴ α΄. Ἅπας ὁ πιστεύων ἐς ἐμέ, Χοιστὲ προέφης ἡ αὐτοαλήθεια u. s. w. im ganzen 24 Kanones.

- 2. (Bl. 77, S. 2 Bl. 83, S. 1): Zwei Cantica ad Christum, Aufschrift und Anfang des ersten: Κανών εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν παρακλητικὸς ἄμα καὶ κατανυκτικός. Ὠδὴ α΄. Οἴμοι, τί κλαύσω u. s. w., des zweiten: ᾿Ακολουθία εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν περὶ νήψεως. Ἰησοῦ γλυκύτατε, ψυχῆς ἐμῆς θυμηδία u. s. w. Κανὼν ἡχους β΄, Ὠδὴ α΄. Ἰησοῦ γλυκύτατε Χριστέ, Ἰησοῦ μακρόθυμε u. s. w.
- 3. (Bl. 83, S. 1 Bl. 87, S. 1): Κανών τοῦ Μαυρόποδος εἰς τὸν φύλακα Ἄγγελον, οδ ἡ ἀπροστιχὶς Τὸν Ἄγγελον μέλπω σε τὸν φύλακα μου, ἀδὴ μοναχοῦ Ἰωάννου. Ὠδὴ α΄. Τὸν ἄγρυπνον φύλακα τῆς ἐμῆς ψυχῆς καὶ προστάτην τῆς ζωῆς μου καὶ δδηγόν u. s. w.
- 4. (Bl. 88, S. 1 Bl. 314, S. 2): Κανόνες παρακλητικοί τῆς ὑπεραγίας Δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου. ποίημα Ἰωάννου μουαχοῦ τὸ ἐπίκλην Μαυρόποδος, τοῦ ἐν ὑστέροις χρόνοις χρηματίσαντος ᾿Αρχιερέως Εὐχαΐτων, οὖ τὸ ὄνομα ἐντέτακται τῆ ἀπροστιχίδι ἐκάστης ἐννάτης ἀδῆς. Κανὼν πρῶτος, οὖ ἡ ἀκροστιχὶς αὕτη ᾿Απάρχομαί σοι τῶν ἐμῶν λόγων, Κόρη, ὁ τλήμων Ἰωάννης. Ὠδὴ α΄. Ἅγιον εὐρών σε, ἱερόν, ὁ ἐν ἁγίοις ἐπαναπαυόμενος ᾶγιος Θεὸς ἡμῶν, ὑπεραγία Θεοτόκε, ἤκησε u. s. w., im ganzen 67 Kanones.
- 5. (Bl. 315, S. 1 Bl. 355, S. 1): Κανόνες εἰς τὸν ἄγιον Ἰωάννην τὸν Πρόδρομον. ποίημα Ἰωάννου μοναχοῦ τοῦ Μαυρόποδος, τοῦ ἐν ὑστέροις χρόνοις χρηματίσαντος ᾿Αρχιερέως Εὐχαϊτων, οὖ τὸ ὕνομα ἐντέτακται ἐν ἑκάστη ἐννάτη ἀδῆ. Κανὼν πρῶτος, οὖ ἡ ἀκροστιχὶς αὕτη Πρῶτον φέρω μέλισμά σοι τῷ Προδρόμω, ἔπος Ἰωάννου. Ὠδὴ ἀ΄. Πηλίνη σε γλώσση ὁυπαρὰ u. s. w., im ganzen 11 Kanones.

Im Cod. 309 stehen an letzter Stelle: Canones aliquot paracletici Ioannis cognomine Mauropodis, primum Monachi, deinde autem Archiepiscopi Euchaitorum; quorum unumquodque peculiarem suam habet Acrostichidem, quae itidem, ut quaelibet Ode nona, nomine Ioannis insignita est. Primi Canonis ad Christum Acrostichis cum principio est talis: Ποῶτον φέρω μέλισμά σοι Θεοῦ Λόγε μοναχὸς Ἰωάννης. Πάντα ἐκ μὴ ὄντων κατ' ἀρχάς u. s. w. Das ist jedenfalls eine sehr stattliche dichterische Hinterlassenschaft. "Dazu kommen", sagt der auf diesem Gebiete genau unterrichtete Dreves (S. 178) "nach Pitra (a. a. O. S. 83) acht Kanones auf den hl. Petrus (der Gewohnheit des Mauropus gemäß, je acht Kanones auf die acht Kirchentöne zu verteilen) und nach Barth acht ebensolche auf den hl. Joseph Hymnographus. Fügen wir hinzu die beiden Kanones aus dem Festofficium der drei ökumenischen Lehrer vom 30. Januar, welche die Menäen dem Johannes von Euchaïta zuschreiben, so erhalten wir einen gewiß nicht

zu verachtenden Beitrag zur Hymnenlitteratur, wenn wir bedenken, das jeder Kanon aus neun Oden zu wenigstens vier Strophen besteht." Möchte sich doch — diesen Wunsch Dreves' (S. 179) erlaube ich mir als einen recht dringenden gerade an dieser Stelle zu wiederholen — "auch für die zahlreichen noch im Staube der Bibliotheken schlummernden hymnologischen Leistungen des Johannes von Euchafta ein rüstiger Schatzgräber finden. Wie manches würde er nicht fördern, was neues Material zu einer Lebensbeschreibung desselben bieten würde, und so möchte es schließlich doch noch gelingen, ein in Anbetracht der Umstände verhältnismäßig getreues und befriedigendes Bild von dem Leben und Schaffen dieses Mannes zu gewinnen. Wieder würde sich damit eine jener vielen und empfindlichen Lücken schließen, welche die byzantinische Litteraturgeschichte zur Zeit noch aufweist."

Trotz dieses Sachverhalts setzt uns das bisher Veröffentlichte und von den genannten Forschern Geleistete schon in den Stand, in einigen nicht unwichtigen Stücken zu sichereren Ergebnissen zu gelangen, als es Dreves gelungen zu sein schien. Wir werden ebenso wie er auf sorgfältige Ausnutzung und Verwertung der Briefe und besonders auch der über Stimmung und Gemütslage so trefflichen Aufschluß gebenden Gedichte des Johannes Mauropus, unter gleichzeitiger Heranziehung von beachtenswerten Äußerungen des Michael Psellos, Bedacht nehmen müssen.

Beginnen wir, wie es sich gebührt, mit Geburtszeit und Herkunft des Mannes. Ich stimme Dreves durchaus bei, wenn er aus der Thatsache, daß Johannes bei Übernahme des bischöflichen Amtes in den vierziger Jahren des 11. Jahrhunderts bereits bejahrt war, seine Geburt in den Ausgang des nach Cave sehr mit Unrecht saeculum obscurum genannten 10. Jahrhunderts verlegt. Die homerische Frage (Od. I 170) Τίς πόθεν εἶς ἄνδρων; πόθι τοι πόλις ήδὲ τοκῆες; müssen wir uns aus Johannes' Werken selbst beantworten. Die Aufschriften über den meisten derselben nennen ihn Bischof von Euchaïta, einer Stadt in Bithynien, auch Klaudiopolis genannt: aber damit ist, wie bei allen ähnlichen Aufschriften über den Werken bischötlicher Verfasser, über die Herkunft noch nichts ausgesagt. Noch weniger Anhalt bietet u. a. Johannes' Leben des hl. Dorotheos des Jüngeren von Chiliokomum (a. a. O. 190. S. 209 ff.). Denn wenn Dreves (S. 161) durch "die Begeisterung", "mit der eingangs dieser Rede das Loh des Pontus gesungen wird", sich unwillkürlich den Gedanken nahegelegt sieht, "es möchte der Redner die eigene Heimat in der des Heiligen verherrlichen", so ist das eitel Selbsttäuschung. Ich habe an besagter Stelle von besonderer Begeisterung für die Provinz Pontus nichts entdecken können

was an wirklich begeisterte Schilderung, wie wir sie etwa von Basileios über die dort gewählte Stätte seiner Einsamkeit in dem Briefe an seinen Freund Gregorios besitzen<sup>1</sup>), auch nur entfernt erinnerte. Dagegen lassen briefliche Äußerungen des Johannes keinen Zweifel darüber, daß er aus Paphlagonien stammte, ohne daß es uns freilich möglich wäre, die Örtlichkeit genauer zu bestimmen.<sup>2</sup>) Dies hindert natürlich keineswegs, dass er die ersten Jugendjahre in Klaudiopolis zubrachte. Psellos berichtet uns von zwei Oheimen des Johannes ( $\vartheta \varepsilon \iota \omega \, \mu \grave{e} \nu \, \tau \grave{o} \, \gamma \acute{e} \nu o g \, \alpha \acute{o} \tau \ddot{\phi}$ ), die seine erste Erziehung leiteten. Beide werden als wackere Männer gerühmt. Der eine war Bischof in Klaudiopolis, starb jedoch früh, der andere erwarb sich später durch Ausbreitung des Christentums unter den Bulgaren besondere Verdienste. Beider Unterricht genoß Johannes in der frühesten Jugend zusammen mit einem Bruder, den er allerdings schnell überflügelte. Leider entriß der Tod den Eltern gar bald diesen Sohn.<sup>3</sup>)

"Dass Johannes Mauropus", behauptet Dreves (S. 162), "bevor er den Stuhl von Euchaïta bestieg, Mönch gewesen, unterliegt keinem Zweifel." Ihm "beweisen das zahlreiche Aufschriften seiner Werke, beweist... das Leben des hl. Dorotheus, beweisen die Akrosticha mehrerer Hymnen". Gewiß, wenn wir uns der aus den Wiener Handschriften zuvor mitgeteilten Aufschriften und sonstiger auf Akrosticha bezüglicher Angaben erinnern, so kann an der Thatsache, dass Johannes Mauropus als Mönch bezeichnet wird und sich selbst so genannt hat, nicht gezweifelt werden. Es ist nur die Frage, in welchem Sinne dies Mönchtum zu verstehen und in welche Zeit es zu verlegen ist. Dreves hat überall an Klosterbrüderschaft gedächt und in dieser Annahme sich auf das Leben des hl. Dorotheos von Chiliokomum berufen. Ich halte diese Berufung für eine irrige. Aus keiner Stelle der Schrift folgt irgendwie zwingend, das Johannes etwa Mönch im Kloster zu Chilio-

<sup>1)</sup> Basileios' Brief XIV bei Garnier III S. 93, Gregorios' schöne Antwort in seinem Brief VII (al. XI).

<sup>2)</sup> Lag. S. 56. 108, Br. 9, 3. 4: τῆς τε νέας ἀρχῆς — schreibt er einem jüngst beförderten Statthalter — καὶ τῆς μείζονος ταύτης ἐπαρχίας συνήδομαι· οὐκέτι γὰρ Παφλαγόνων, ἀλλὰ Μαρυανδηνῶν ἡγεμόνα σε κλητέον καὶ νομιστέον. ἐῶ γὰρ εἰπεῖν ὅτι Παφλαγόνων καὶ οὕτω κατ' οὐδὲν ἔλαττον, ἄμα μέν, ὅτι κοινὸν ἀμφοτέροις τὸ τῆς προσηγορίας τοῖς ἔθνεσιν, ᾶμα δ' ὅτι καὶ τούτους οἱ ἀπραιφνεῖς ἡμεῖς Παφλαγόνες ὡς ἐκείνους ἐξοικειούμεθα. — S. 57. 110, Br. 11, 3: τὸ γὰρ γένος τοιοῦτον, (d. h. Leute, für die er Fürbitte einlegt) οἱ ἀπλοϊκοὶ Παφλαγόνες, οἱ οὐκ ἔγνωσαν (καθ' ἄπερ ἀπούεις) δεξιὰν ἢ ἀριστεράν· τοσοῦτον ἀπέχομεν πανουργίας καὶ δόλου, ἐπειδὴ τοῖς ὁμοεθνέσι συγκινδυνεύει καὶ τὸ ἡμέτερον.

<sup>3)</sup> Psellos' Enkomion auf Johannes, den Bischof von Euchaïta, bei Sathas V S. 143—145.

komum gewesen. Die Schrift sowohl wie jene anderen beiden Punkte lassen eine andere Deutung zu, von der im weiteren Verlauf dieser Untersuchung an seinem Orte die Rede sein wird. Dreves' obige Behauptung ist daher durchaus nicht so über allen Zweifel erhaben, zumal da Psellos in seinem Enkomion auf Johannes, das bis auf dessen bischöfliche Thätigkeit in Euchaïta blickt, eines früheren Mönchtums desselben mit keiner Silbe Erwähnung thut.

Dafs Johannes sich aber mit Jugenderziehung befast hat, — ich folge zunächst Dreves' weiteren Ausführungen — das unterliegt, wie er richtig hervorhebt, keinem Zweifel; es wird unmittelbar in diesem Zusammenhange davon noch mehr geredet werden. Ihm entsteht nun die weitere Frage, "ob die Lehrthätigkeit des Mauropus bereits vor oder nur in die Zeit seines Mönchtums fällt". Ich halte die ganze Fragestellung nach der gegebenen Andeutung über das Mönchtum und mit Rücksicht schon auf die folgende Begründung Dreves' für verfehlt. Er glaubt die Beweise für die erste Annahme erbringen zu müssen und zu können. "Zu derselben", sagt er, "zwingt uns jenes seiner Gedichte, dem er die Aufschrift gegeben: "An sein Haus, da er es verkaufte und verließ" (47. S. 24 ff.). Wir verdanken demselben die folgenden, biographisch wichtigen Angaben. Dies Haus war sein väterliches Haus" (ich gebe statt Dreves' in Reim gefaster Übersetzung reimlose Jamben):

Denn wahrlich sehr beklagt er dich, o teures Haus, Als herzerfreuend Heim, als väterlichen Herd, Als Gut und einz'ges Erbe von den Ahnen her (V. 15 ff.).

"In ihm hat er lange Zeit hindurch (V. 22) neben anderen wissenschaftlichen Sorgen sich der Jugendbildung beflissen (V. 29 ff.); nun aber besiegt alle anderen Rücksichten λόγος (hier wohl Befehl Gottes) und das Verlangen nach Gott, und als drittes die Furcht vor dem Tode (V. 34 f.). Deshalb zieht er fort, fliehend wohin Gott ihn führt (V. 37), mit anderen zusammen zu wohnen, er, der gestern noch sein eigener Herr war (V. 38). — Damit ist, glaube ich, so viel gewonnen, daß wir unbedenklich dem Ordensberufe des Johannes eine nicht unbeträchtliche Zeit der Lehrthätigkeit im elterlichen Hause dürfen vorausgehen lassen, das er verließ, um sich ins Kloster zurückzuziehen." Hier sind des trefflichen Mannes wissenschaftliche Sorgen und seine Bemühungen um die Jugenderziehung richtig herausgelesen, die Beziehung aber auf den Eintritt in das Kloster ist, so behaupte ich, hineingelesen. Aus Johannes' Worten folgt das nicht. Er sagt (V. 34 ff.):

λόγος δὲ νικὰ πάντα καὶ θεοῦ πόθος· τρίτον δ' ἀρίθμει τῆς τελευτῆς τὸν φόβον,

οίς ώς μύωψιν άθρόον πεπληγμένος, ἄπειμι φεύγων ένθεν οὖ θεὸς φέρει, ἄλλων πάροικος ἀντὶ τοῦ χθὲς δεσπότον, προσήλυτός τις οἰκτρὸς ἀντ' ἐγχωρίου.

Da ist  $\lambda \delta \gamma o g$  nicht "Befehl Gottes", sondern Verstand, verständige Erwägung, und  $\pi \delta \vartheta o g$   $\vartheta s o \tilde{v}$  Liebe zu Gott, d. h. Ergebung in Gottes Willen, die ihm den schmerzlichen Schritt, die Heimstätte zu verlassen überwinden helfen, wenn auch Furcht vor dem Tode ( $\tau \varepsilon \lambda \varepsilon v v \tilde{\eta} g \varphi \delta \beta o g$ ) — das Weitere wird zeigen, wie wörtlich dies zu verstehen — erschwerend hinzukommt. Aber wo steht etwas von der Absicht, "mit anderen zusammenzuwohnen"? Berndt übersetzt V. 38 und 39 durchaus sinngemäß also:

Benachbart fremden Leuten, gestern Herrscher noch, Bejammernswerter Fremdling, gestern Bürger noch.

Die Worte mit ihrem scharfen Gegensatz lassen doch wahrhaftig nichts von der behaglichen Ruhe des Klosterlebens ahnen, in das jemand eintritt, um dort vor den Stürmen des Lebens geborgen zu sein.

Dass Johannes Mauropus vom Verlassen des väterlichen Hauses im jenen Versen redet, ist unzweifelhaft. Wir werden aber, nachdem wir des Dichters Worte richtig verstanden haben, Dreves nicht beistimmen können, wenn er schliefst, "daß wir unbedenklich dem Ordensberufe des Johannes eine nicht unbeträchtliche Zeit der Lehrthätigkeit im elterlichen Hause dürfen voraufgehen lassen, das er verliefs, um sich ins Kloster zurückzuziehen". Die gleiche Stellung werden wir Dreves' weiteren Ausführungen gegenüber einnehmen. Bekanntlich schließt sich an jenes soeben angezogene Gedicht ein anderes (48, S. 26: "Ότε την οἰκίαν ἀπέλαβεν), worin der Dichter davon redet, daß er durch kaiserliche Gnade das Haus wieder erhalten und bezogen habe. Dreves ist ratlos, indem er meint: "Wo wir.. dies Ereignis in seinem Leben unterzubringen und wie wir es zu motivieren haben, darüber scheint sich irgend ein Anhaltspunkt nicht zu bieten. Könnte man an Euchaïta als an die Vaterstadt des Johannes denken, so ließe sich alles leicht erklären durch die Annahme, der Kaiser habe dem neuernannten Bischofe sein väterliches Haus zur Residenz anweisen lassen. bietet die Antrittsrede des Johannes, in der er sagt, er habe früher schon durch Hörensagen von der Schönheit der Kathedrale von Euchania (Euchaïta) gehört" (S. 163). Die Erklärung durch jene Annahme würde angesichts des Inhalts der beiden Gedichte (47 und 48) die Schwierigkeiten nur noch häufen. Die Unbekanntschaft mit dem prächtigen Bau der Kirche zu Euchaïta läßt sich doch auch durch Jahrzehnte lange Abwesenheit erklären.

Der von Dreves vermiste Anhaltspunkt zur Aufhellung dieser Frage, die er durch seine einseitige Verfolgung des frühen Mönchtums des Johannes Mauropus und seines Klostereintritts selbst verwirrt hat. ist thatsächlich vorhanden. Es handelt sich gar nicht, wie Dreves will, um das väterliche Haus des Johannes in seiner Heimat Paphlagonien, sondern um sein väterliches Haus in Konstantinopel. Verhältnismäßig sehr früh nämlich muß Johannes Mauropus nach der Reichshauptstadt übergesiedelt sein und dort im Hause seines Vaters. das dieser immerhin, wie Johannes an einer zuvor schon berührten Stelle andeutet (47, 17: ως ἐκ γένους δῶρόν τε καὶ κλῆρον μόνην), als Geschenk und Erbe von Vorfahren oder Verwandten überkommen haben kann, gewohnt, hier in der königlichen Stadt an den Quellen der Wissenschaft seine weitere Ausbildung in den enkyklischen Wissenschaften und der Grammatik genossen 1) und, von Liebe zum Lehrerberuf erfüllt, sich alsdam der Jugenderziehung gewidmet haben. Das folgt aus Psellos' ausdrücklichen Angaben. Psellos ist wahrscheinlich um 1018 geboren.<sup>2</sup>) Als er jenem übrigens unbekannten Steuerbeamten Floros als Diener oder Gehülfe nach Mesopotamien folgte, wird er etwa 16 Jahre alt gewesen sein, da er sich ἄρτι ἀφήβης γενόμενος nennt.<sup>5</sup>) Das war der erste Versuch zu selbständigem Erwerb des Lebensunterhalts, den Psellos unternahm. Er hatte eben seine Lehrjahre in den höheren Wissenschaften bei Johannes Mauropus beschlossen: Ωμίλησα γὰο ποωθήβης ὢν ἔτι, sagt er (V 148), τῷ μεγάλφ τούτφ άνδοί, διψών πώς αν είποιμι της παιδεύσεως και περιφλεγόμενος. Das wird nach dem zehnten Jahre des Psellos<sup>4</sup>), etwa in den Jahren 1028-1034 gewesen sein und zwar in Konstantinopel. Somit war Johannes Mauropus ebendort im Jahre 1028 schon ein angesehener Lehrer. Seine Übersiedelung nach Konstantinopel ist natürlich noch um eine ganze Reihe Jahre früher anzusetzen und muß etwa in das erste Jahrzehnt des 11. Jahrhunderts verlegt werden.

<sup>1)</sup> Psellos V 147: ἐπειδὴ ἐαυτὸν ἐγνώπει ἀφοομήν τινα παρὰ θεοῦ πρὸς τὴν παιδείαν εἰληφότα τὴν φύσιν, εὐθὸς ὑπὸ πρὲς τονας ἑαυτὸν διδασπάλους πεποίηται, καὶ τὴν ἐγνώπλιον πρῶτα παιδείαν μεμαθημώς, πρὸς δὲ καὶ τῆς γραμματικῆς τέχνης εἰς ἄπρον ἐληλυθώς, οὕτω δὴ τῶν μειζόνων μαθημάτων ἀντιλαμβάνεται. Wie ich oben sagte, schon recht früh muß der Beginn der Studien in Byzanz angesetzt werden, denn Mauropus sagt von seinem dortigen Vaterhause, es habe der Mutter Stelle an ihm vertreten — diese daher wohl damals schon tot — (Ged. 47, 47,48) καὶ πρὸς τέλειον μέτρον ἐξ ἔτι βρέφους | ἀπαρτίσασα καὶ καταρτίσασά με.

<sup>2)</sup> Sathas im Ποόλογος zu Band IV seiner Biblioth Gr. S. XXX/XXXI, Anmerkung.

<sup>3)</sup> Bei Sathas a. a. O. S. XXXV, Anmerk. 2: Ὁ πότε τῷ κατὰ Φλῶρον ἐκείνω εἰλώτενον, ἄρτι ἀφήβης γενόμενος καὶ τὴν εὐθὸ Μεσοποταμίας διϊών.

<sup>4)</sup> Vgl. Psellos V 14 und Sathas a. a. O. S. XXXII und XXXV.

Mit der Feststellung dieser Thatsache haben wir sicheren Boden unter den Füßen gewonnen, von dem aus nunmehr das übrige Leben des Johannes Mauropus klar überblickt werden kann. Nehmen wir von dem Gedichte über sein Haus den Ausgang. Was sagt Mauropus von seiner Arbeit und seiner Lehrthätigkeit in demselben? — (V. 22 ff. B.).

In dir ich lange Mühsal litt und manchen Schlag,
In dir durchwachte schlaflos ganze Nüchte ich,
In dir betrieb ich Tage lang die Wissenschaft,
Bald sorglos bessernd, bald zusammenfügend auch,
Bei Schülern wie bei Lehrern schlichtend manchen Streit,
Und Antwort allen stets zu geben gern bereit,
Dem Schreiben wie den Büchern hingegeben ganz.
In dir der Wissenschaften Inhalt sammelt' ich,
In dir den Lernbegier'gen stückweis gab ich ihn,
Und machte manchen Jüngling klug um Gottes Lohn.

Fürwahr, ein schönes, ansprechendes Bild eines stillen Gelehrtenlebens. In der Stille der Nacht sehen wir Johannes Mauropus über seinen Büchern beim Schein der Lampe sitzen, während tagsüber der Unterricht und das Getümmel der Schüler, ihre Unarten und ihr Streit, auch der seiner Gefährten, den trefflichen Mann voll und ganz in Anspruch nehmen. Denn auch Lehrer, hören wir, kamen in Mauropus' Haus. Wir haben dasselbe also als eine regelrechte Schule zu denken, unter jenen gewiß auch den Byzantier Niketas, der gleichfalls Lehrer des Psellos war. Dieser ist es, dem das 11. Jahrhundert den Aufschwung der Wissenschaften, die begeisterte Erneuerung des Platonismus verdankt. Ihm verdanken wir aber zugleich die Kunde von dem traurigen Stande der damaligen Bildung und Wissenschaft in Byzanz, andrerseits die Schilderung der wissenschaftlich bedeutenden Persönlichkeit eines so hervorragenden Lehrers und Schriftstellers wie Johannes Mauropus. Der Umstand, daß sich Psellos' Mitteilungen in einem bei Lebzeiten dieses seines älteren Freundes und Lehrers abgefasten Enkomion finden, vermag denselben in diesem Falle deshalb nichts von ihrem Wert und ihrer geschichtlichen Zuverlässigkeit zu nehmen, weil Mauropus einmal so überaus empfindlich auch gegen das geringste Lob war, dass er sich die Ohren zuzuhalten pflegte oder gar vor Beendigung der wissenschaftlichen Verhandlung aufstand und sich entfernte¹), und sodann, weil keiner der Zeitgenossen an dem Inhalt dieses

<sup>1)</sup> Psellos V 142: Σὰ δέ μοι φίλτατε πάντων ἀνδοῶν καl σοφώτατε, εἰπεῖν δὲ καl θεοειδέστατε, καφτέφει γενναίως τὴν εὐφημίαν, καl μὴ προεξαναστῆς τοῦ λόγου, μὴ δ' ἐπικλείσης τὰ ὧτα, ὅπερ δὴ ποιεῖν εἴωθας ἐν τοῖς κοινοῖς διαλόγοις, μηδὲ τὸν βραχύτατον ἔπαινον προσιέμενος.

schönen Enkomions etwas auszusetzen gewußt oder Johannes Mauropus als dessen unwürdig zu bezeichnen gewagt hat. Psellos hat sicherlich in keinem Stück übertrieben, die ehrwürdige Gestalt des gelehrten, so überaus bescheidenen Mannes stand ja damals noch lebendig vor aller gebildeten Zeitgenossen geistigem Auge.

Psellos schildert seine Zeitgenossen als unwissende Verächter der Wissenschaft. Sie halten die Weisheit für etwas ganz Überflüssiges, kümmern sich weder um die zeitgenössische Wissenschaft, noch haben sie eine Ahnung von dem, was große Geister vordem gedacht und erforscht haben (a. a. O. S. 151, 152). Ein ganz anderer Mann war Johannes Mauropus. Er beherrschte die Wissenschaft in allen ihren Verzweigungen, die Dialektik, Logik und die übrigen Teile der Philosophie, auch trieb er Physik und Astronomie und benutzte die einzelnen Wissenschaften als Mittel der geistigen Fortbewegung, um von dem Körperlichen zu dem Unkörperlichen und Geistigen emporzusteigen. Nur die Sophistik in Gedanken und Worten, die er genau kannte, wies er hinweg von der Schwelle seines Geisteslebens, gleichwie es Platon dort in seinem Staate mit dem Dichter machte (S. 151). Aus dieser gründlichen Vertrautheit mit der Wissenschaft entsprang dem auch ein Lehrverfahren des Mauropus, das, wie besonders an Psellos zu sehen, die schönsten Früchte getragen hat. Er begann den Unterricht der Gereifteren mit der Rhetorik und führte sie dann in die Philosophie ein, und Psellos hebt rühmend hervor, dass sein Lehrer auch mit der Weisheit - daher auch der Sprache - der Italer wohl vertraut war. Er war davon überzeugt, dass die Philosophie der Rhetorik und die Kunst der Rede wissenschaftlicher Begründung bedürfe, und Psellos hat diese Gedanken seines alten Lehrers an dem Orte, dem wir dies entnehmen (S. 148/149), in vortrefflicher Weise zur Darstellung gebracht.

"Mauropus legte", das erfahren wir weiter von dem in dieser Hinsicht urteilsfähigsten Manne über seines Lehrers Lehrweise, "auf schöne Anordnung und wohlklingenden Ausdruck Gewicht; an seinen eigenen Reden berührt wohlthuend ein leiser Hauch der Schönheit." Da haben wir schon ein erstes Urteil über die eine Gattung der uns in Lagardes Ausgabe vorliegenden Schriften, die Reden. Auch über die dort zu Anfang stehenden Briefe giebt der feinsinnige Psellos wichtige, auch für unser heutiges Urteil beachtenswerte Gesichtspunkte. "Der verschiedenen Arten des Briefschreibens", sagt er, "war er wie kaum jemand sonst kundig. Zwar ist die von ihm so gereichte Mischung des Bechers bisweilen eine herbe, aber sein Stil ist andrerseits dann wider Erwarten blühend und beut Rosen im Winter dar. In dieser

Hinsicht dürfte keiner der Zeitgenossen mit ihm verglichen werden können, mit seinen Vorgängern würde er ernstlich um den Vorrang streiten dürfen" (S. 149). Das ist ein hohes Lob, welches aus dem Munde eines Meisters der Form, wie Psellos, doppelt wertvoll ist. Und welches waren nun die Vorbilder jener Zeit, durch deren fleissige Behandlung und Nachahmung Lehrer wie Johannes Mauropus und Psellos den gesunkenen Geschmack wirksam zu heben sich bemühten? waren Gregorios von Nazianz, Demosthenes, Demades, Isokrates. Vor allen aber übte der erstere eine starke Anziehungskraft. "Von diesen Weisen, die ich aufgezählt", so belehrt uns Psellos (S. 150), "will Mauropus dem Gregorios nachahmen. Aber nur schüchtern tritt er in die Fußtapfen des Gewaltigen, bebt jedoch davor zurück, sich dem Löwen zu nahen. Aus diesem Grunde ist das Gepräge seiner Rede und seines Ausdrucks mehr dem Isokrates ähnlich, doch zeichnet ihn vor dessen etwas weitschweifiger Art größere Gedrungenheit aus." So schildert Psellos die rednerische und schriftstellerische Kunstfertigkeit und die wissenschaftliche Bedeutung seines großen Lehrers Johannes Mauropus. Er hat uns damit höchst wertvolle Winke und Fingerzeige gegeben, nach denen wir die uns vorliegenden Schriften desselben richtig zu erfassen und zu verstehen und tiefer zu würdigen imstande sind.

In dieser Weise wirkte Johannes Mauropus. Sein lebendiges Wort und seine Tugenden machten ihn bekannt, obwohl er es ängstlich vermied, aus dem stillen Winkel seines Hauses in die Öffentlichkeit zu treten. Psellos, der freilich ohne Lob und Anerkennung und vor allem ohne die Gnadensonne des Hofes nicht leben konnte und durch seine Geschmeidigkeit und einzigartige Begabung sich schnell zu äußeren Ehren und 1043 sogar zum Vertrauten und bald auch Geheimschreiber des Kaisers Konstantinos Monomachos emporgeschwungen hatte, hat seinem alten Lehrer, wie er selbst bekennt (S. 155), seine Zurückhaltung oft zum Vorwurf gemacht und sich bemüht, ihn aus seiner Verborgenheit hervorzuziehen - lange vergeblich. Endlich gelang es seiner warmen Empfehlung, Kaiser Monomachos auf seinen Freund aufmerksam zu machen; Johannes Mauropus ward an den Hof gezogen. Die erste Begegnung mit der kaiserlichen Familie — es wird im Jahre 1044 gewesen sein¹) — hat er uns in einem besonderen, fast zu überschwenglichen Gedichte (54, S. 28) geschildert. Durch die Huld des Kaisers - Konstantinos Monomachos war ein sehr liebenswürdiger, wohlwollender Mann - fühlt er sich wie umgewandelt.

Die Gründe für diesen Ansatz entnehme ich den Ausführungen Gfrörers, "Byzantinische Geschichten" III 237 ff.

Denn sieh! — ruft er ihm V. 62 ff. (B.) zu — du hast ein neues Herz uns eingesetzt

Und neuen Geistes Wehn dem Marke eingehaucht. Ein Bauer gestern noch, bin ich ein Städter jetzt, Den Kopf ich hängen ließ und schau nach oben jetzt, War mutlos, bin jetzt frohen Muts, der Freude voll, War klein und schüchtern, herrlich strahlend jetzt und groß, Obwohl ich anfangs fest entschlossen war dazu, Zu dulden keine Stimmung, die zur Umkehr mahnt.

In artiger Weise begrüßt er am Schluß die beiden Kaiserinnen Zoe (V. 127: ζωή γὰο ὄντως ή Ζωή τοῦ νῦν βίου) und Theodora (V. 130: ή την ἐκείνης αὐταδέλφην ἀξίαν), sie beide samt dem Kaiser der Obhut Jesu Christi befehlend (V. 133—138). Er, der schüchterne Mann, passte allerdings nicht auf den glatten Boden des Hofes. Furcht hält ihn befangen, und wenn des Kaisers leichtbeschwingte Boten, Mannschaften der kaiserlichen Leibwache, ihn in einer Sänfte zum Palast abholen<sup>1</sup>), dann ist's ihm, als ob sie ihm die Seele aus dem Leibe reifsen (V. 98.99). - Johannes Mauropus war jetzt nicht der einzige unter den wenigen geistig und sittlich bedeutenden Männern des damaligen Byzanz, die nunmehr Einfluss auf den schwachen, aber wohlmeinenden Kaiser gewannen. Wir treffen dort im Kaiserpalaste außerdem den trefflichen, schon unter den beiden vorigen Kaisern Michael, dem Paphlagonier und dem Kalaphates, bewährten, in jeder Hinsicht furchtlosen und treuen Konstantinos Leichudes, einen Verwandten des Mauropus und die beiden jüngeren Freunde Michael Psellos und den durch ihn dem Kaiser empfohlenen, 1043 zum Nomophylax ernannten Trapezuntier Johannes Xiphilinos. Besonders die Tugenden des Johannes Mauropus machten einen tiefen, wohlthätigen Eindruck auf den Kaiser. Der stille, anspruchslose Gelehrte war, wie uns Psellos (S. 153/154) bezeugt, durchaus Herr seiner Leidenschaften und verstand es bei aller Herrschaft über seine Zunge dem Kaiser mit einem Freimut gegenüberzutreten, wite ihn höchstens Leichudes besafs. Monomachos wufste diese Eigenschaften, besonders auch das treffende, freie Wort wohl zu schätzen. Wer unter allen — ruft Psellos aus — wurde von der kaiserlichen Familie so geehrt, dass man ihm freundlich die Hand zu reichen pflegte und zur Familientafel hinzuzog?2) Ja mehr noch als dies: der Kaiser nannte ihn "Vater" und ehrte ihn, nach Psellos' Ausdruck, mehr als

Lag. 118. Br. 19, 2: φοιτώντος ... μετὰ δορυφορίας εἰς τὰ βασίλεια, ... καὶ μέχρι μὲν τῶν προθύρων ἐν φορείω κομιζομένου.

<sup>2)</sup> Psellos V 154: ποῖος δὲ τῶν πάντων οὕτω παρὰ τῶν κρατούντων τετίμηται, ὡς καὶ δεξιὰς τούτφ ἐμβάλλειν καὶ κοινωνεῖν κρατῆρος καὶ ἀπὸ τῆς αὐτῆς σιτεϊσθαι ἐᾶν;

Dionysios den Platon. Denn indem er ihm eine ähnliche bevorzugte Stellung anwies, wie diesem jener, "wandelte er nicht sein Verhalten, noch versetzte er damit den Philosophen unter seine Neider, oder beschied ihm eine bequeme Lebensweise, nein, er bediente sich seiner als Lehrer, hatte von ihm für die Kunst des Regierens vielen Nutzen, verkehrte häufig mit ihm, teilte ihm Geheimes mit und empfing von ihm die Richtschnur seines Handelns". Dieser segensreiche Einfluß des Johannes Mauropus, in Verbindung mit dem der drei anderen genannten Männer, machte sich damals besonders in der Richtung auf die. Pflege der Wissenschaften geltend. Ihre vereinten Bemühungen führten zur Erneuerung der zuerst von Theodosius II gestifteten, dann allmählich herabgekommenen Akademie der Wissenschaften in Konstantinopel.

Es kann nicht meine Absicht sein, diese für die Pflege der Geisteswissenschaften und die Erhaltung der Überlieferungen des klassischen Altertums wichtigste Thatsache der byzantinischen Geschichte in ihrem Verlauf und ihrer Bedeutung nochmals zu schildern. Sathas hat davon in seinem Ποόλογος zum IV. Bande der Bibl. Gr. med. aevi S. 42—56 eine sehr anschauliche, besonders Psellos' Wirksamkeit berücksichtigende Darstellung gegeben, während Fischer in seinen "Studien zur byzantinischen Geschichte des 11. Jahrhunderts" hauptsächlich die Thätigkeit und die Bedeutung des Xiphilinos für die Pflege und Entwickelung der byzantinischen Rechtswissenschaft allseitig in helles Licht gestellt hat. Nur weniges auf Johannes Mauropus Bezügliche sei kurz hervorgehoben.

Es war eine doppelte Strömung unter den Gebildeten in Byzanz vorhanden. Einige wollten nur die Erneuerung der juristischen Schule, andere eine Anstalt, in der die philosophischen Wissenschaften gepflegt würden. Der ersteren Mann war Xiphilinos, der letzteren Psellos, und das zwiespältige Feldgeschrei begann damals schon die beiden vertrauten Freunde einander zu entfremden. Noch war keine endgültige Entscheidung des Kaisers getroffen, da wurde Johannes Mauropus eines Tages durch einen kleinen Auflauf der Philosophenpartei in seinen stillen Forschungen gestört. "Sie zog", wie Fischer dem aufschriftslosen Briefe 122 des Johannes entnahm, als dessen Empfänger er richtig Psellos erschlofs (a. a. O. S. 13 Anm. 7), "vor das Haus des als Lehrer ebenfalls berühmten Johannes Mauropus und bat ihn, beim Kaiser dahin zu wirken, dass Psellos den Lehrstuhl für Philosophie erhalte. Das versprach der beim Kaiser einflussreiche Mauropus auch zu thun. und stellte sich dann, da man auch ihn mit zum Lehrer an der Hochschule haben wollte, dem Psellos für den Dienst an derselben zur Verfügung." Der Kaiser vereinigte beide Strömungen, Leiter der juristischen

Abteilung der Hochschule wurde Xiphilinos, der der philosophischen Psellos. An letzterer wirkte Johannes Mauropus als Lehrer (μαΐστων. wie die amtliche Bezeichnung lautete) mit, an ersterer Konstantinos Leichudes. Höchst erwünschten Aufschluß gerade über diese Verhältnisse bei Neustiftung der Akademie verdanken wir einer Schrift des Johannes Mauropus, die früher zwar von Theodoros Balsamon (Epist. in Leunclavii Ius Gr.-Rom. I 471) angeführt war, erst jetzt aber in Lagardes Ausgabe (187, S. 195-202) uns vorliegt. Sie trägt die Aufschrift Νεαοά έμφωνηθεϊσα παρά τοῦ φιλοχρίστου δεσπότου, μυροῦ Κωνσταντίνου τοῦ Μονομάχου, ἐπὶ τῆ ἀναδείξει καὶ προβολῆ τοῦ διδασκάλου τῶν νόμων, d. h. des Johannes Xiphilinos¹), und bietet uns eine Fülle lehrreicher Einzelheiten über die damaligen Rechtszustände in Konstantinopel, über Professoren und Studenten, über Gehalt und Tracht der Lehrer, über die juristische Bibliothek der neuen Stiftung u. a. Leider dauerte Mauropus' Wirksamkeit an der neuen Schule nicht lange, seine vieljährige Lehrerthätigkeit in Byzanz erfuhr plötzlich einen jähen Abschluß.

Gfrörer macht in seinen "Byzantinischen Geschichten" einmal (III 403) die richtige Bemerkung: "Despotisch regierte Völker haben keine Geschichte, denn ihre Gebieter bekümmern sich weder um den Tadel, noch um den Beifall der Unterthanen, in welchen sie Sklaven, bloße Steuermaschinen zu sehen gewohnt sind. Die byzantinischen Chronisten wissen daher nur von weltkundigen, äußeren Begebenheiten zu erzählen, die man nicht verbergen konnte, weil sie vor den Augen vieler vorgingen." Dieser Fall liegt vor, wenn wir nach den Gründen fragen, die einen so plötzlichen Umschwung im Leben des Johannes

Αὐτὸς σιοπήσας πρᾶγμα κοινῆ συμφέρον, αὐτὸς βασιλεῖ τὸ σκοπηθὲν γνωρίσας, αὐτός τε πείσας, αὐτός ἐστιν ὁ γράφων.

<sup>1)</sup> Auch wenn die Überschrift uns Johannes Mauropus nicht als Verfasser nennen würde, könnten wir es aus seinem 94. Gedicht (S. 50) Είς τὴν τοῦ νομοφύλαιος νεωρών erschließen:

Das Zeugnis, welches Konstantinos Monomachos seinem ersten Rechtsgelchrten ausstellt, ist ein höchst chrenvolles: 'Η βασιλεία ήμῶν — sagt er durch die Feder des Johannes Mauropus (S. 197, 8) — . . . προθυμότερόν τε κεκίνηται πρὸς τὴν νομικὴν ἐπιμέλειαν, καὶ τὸ ἐλλείπειν ἔτι δοκοῦν τῷ καλῷ τῆς πολιτείας ὁυθμῷ παρ ἐαυτῆς ἀποχρώντως ἀναπληροῖ, ἐξηγητὴν καὶ διδάσκαλον τοῖς νύμοις παρασχομένη Ἰωάννην τὸν λογιώτατον ἰλλούστριον, πριτὴν ἐπὶ τοῦ ἰπποδρόμου καὶ ἐξάπτωρα, τὸν Ειφιλῖνον ἐπίκλην, ὸς οὐκ ἀφανῶς οὐδ' ἀσήμως οὐδ' ἀμυδρῷς ἐπεδείξατο τὴν ἑαυτοῦ πολυμάθειαν, ἀλλὰ δημοσία καὶ φανερῶς ἐν αὐταῖς ταῖς τῶν πραγμάτων πείραις ἐξέλαμψεν, ὁμοίως μὲν ταῖς τῆς λογιότητος, ὁμοίως δὲ καὶ ταῖς τῆς τῶν νύμων εἰδήσεως τέχναις κεκοσμημένος, καὶ μηδὲν προτιμότερον μηδέποτε θέμενος τῶν ἡμετέρων κελεύσεων.

Mauropus herbeiführten. Kein gleichzeitiger Schriftsteller meldet eine Silbe davon, am wenigsten natürlich Psellos. Wir sind auf Andeutungen bei ihm wie in den Schriften des Mauropus angewiesen. Und in diesen den wahren Grund scharfsinnig und richtig aufgefunden zu haben, ist das Verdienst Fischers.¹) Der Schlüssel nämlich zu dem von nun an in vieler Hinsicht traurigen Geschick des Johannes Mauropus ist ein Gedicht desselben (96, S. 50) mit der Aufschrift "Οτε ἀπέστη τῆς συγγραφῆς τοῦ χρονογράφον. Es lautet:

Der seiner Zeit Geschichte schrieb, er log noch nicht Und sollte lügen wohl in dem, was übrig noch, Da's denen so beliebt, die solches heißen mich, In deren Ruhmeshymnen schwelgend dieses Buch Noch immer gar zu mangelhaft zu sprechen schien, Denn Ekel vor dem Beifall kennt die Macht ja nicht. Drum bleib' den Lobposaunen überlassen dies. Doch dies Geschichtswerk soll nicht fürder schreiten mehr, Denn nicht versteht es sich fürwahr auf Lügenspiel: Ein Machtspruch ist's, der jetzt es lenkt aus seiner Bahn. So ruht es denn so lange hier von seinem Lauf, Bis seinen Weg es einer wieder laufen lehrt.

Was vordem dem Kaiser im Gespräche mit Johannes Mauropus tiefen Eindruck gemacht, ihn oft bestimmt hatte, der Stimme der Vernunft und des Rechts zu folgen, dessen Freimut, das war, sobald dieser es wagte, ihn schriftlich zu bethätigen, plötzlich für ihn zu einem furchtbaren Verbrechen geworden. Der Kaiser war entsetzt, als er sich in dem Geschichtswerke des Johannes den Spiegel des eigenen Lebens und der eigenen Handlungs- und Regierungsweise in völlig unverhüllter Wahrheitstreue vorgehalten sah. Das durfte niemand wagen in Byzanz. Dem kühnen Gelehrten wurde, wie mir der Ausdruck in seinem Gedichte (V. 10: νόμος τε ταύτην έκ τροπῆς ἀποτρέπει) unmittelbar zu beweisen scheint<sup>2</sup>), die Fortsetzung bezw. die Veröffentlichung seines Werkes kurz und bündig verboten: "ein Beweis", sagt Fischer, "daß es in Byzanz eine strenge Censur gab, was, soviel ich sehe, zwar Gfrörer schon in seinen "Byzantinischen Geschichten" an verschiedenen Stellen als Vermutung ausgesprochen hatte, aber nicht strikt hatte beweisen können —, für die Wissenschaft jedenfalls ein Verlust, den man sehr beklagen muß." Johannes Mauropus zerrifs das Werk, wie aus

In seinen zuvor genannten "Beiträgen zur histor, Kritik des Leon Diakonos und Michael Psellos" a. a. O. S. 366/367.

<sup>2)</sup> Berndt (a. a. O. S. 26) übersetzt: "Und dieser Grundsatz hält es auf im Siegeslauf." Das ταύτην kann nur auf ἡ συγγραφή (V. 8) bezogen werden und νόμος ist "Gesetz", hier dem Zusammenhange entsprechend packender ausgedrückt "Machtspruch".

dem von jenem weit entfernt (S. 26) stehenden 51. Gedicht (Eig τὸν διαρρήξαντα τὸ οἰνεῖον χειρόγραφον) mit Sicherheit geschlossen werden darf, und es bleibt für uns verloren, obschon der Verfasser, wie das folgende 52. Gedicht (S. 27) Εἰς τὸ αὐτὸ χειρόγραφον, συγκολληθὲν πάλιν zeigt, es für sich selbst wenigstens zu erhalten gesucht hat. Der Schluſs des 51. Gedichts führt uns nämlich auf das Geschichtswerk. In trüber Stimmung hat der Dichter sich selbst nach Habakuk 1, 8 einen grimmen arabischen Wolf genannt, der nicht, wie der Panther der Sage, nur das Bild eines Menschen, nein, seine eigne Schrift zerfleischt hat (V. 1—6), und er beschlieſst diesen Gedanken mit den Worten (V. 7—8):

Eins drum nur bleibt: Der Wunden Rifs, o göttlich Recht, Die der Beklagte litt, nunmehr der Kläger fühl'!

Die Kränkung und das Verlangen nach Gerechtigkeit klingen aus der Anrede an Gott als den strafenden Richter ( $\vartheta \varepsilon i\alpha \ \delta i\varkappa \eta$ ) deutlich hervor. In berechtigtem Unmut spricht der Dichter den Wunsch aus, der Kläger ( $\delta \ \gamma \varrho \alpha \psi \alpha \varsigma$ ), d. h. der Kaiser möge den Schmerz des Risses, den der Beklagte ( $\delta \ \gamma \varrho \alpha \varphi \varepsilon i \varsigma$ ), d. h. der Verfasser durch Zerreißen seines eigenen Werkes an sich erfahren, zur Strafe selber durchkosten. 1)

Der Kaiser hatte gesprochen: Mauropus mußte fort aus Byzanz, fort aus den Augen der allerhöchsten Majestät. Monomachos, wohl eingedenk dessen, was Johannes ihm wenigstens zwei Jahre lang gewesen, verbannte ihn nicht in irgend ein Kloster, sondern ernannte ihm — es war im Jahre 1046 — zum Erzbischof von Euchaïta oder Klaudiopolis in Bithynien, um die dortige verwahrloste Kirche zu heben und wieder emporzubringen. Das sah in den Augen der Welt sogar als eine hohe Beförderung aus, war aber für den ausschließlich dem Verkehr mit den großen Geistern des hellenischen Volkes, der Jugenderziehung, der Schriftstellerei und seinen Freunden lebenden Mauropus thatsächlich so gut wie eine Verbannung. Er selbst sah sie wenigstens so an. Mußte er sich doch nun auch von seinem Hause trennen, mit dem er, wie wir zuvor schon sahen, so innig sich verwachsen fühlte. Jetzt grüßte er die stille Stätte seiner edelsten, reinsten Freuden zum letzten Male:

... Es wendet mir das Herz im Leibe um — singt er, V. 18 ff. (B.) — Zu dir die heiße Liebe, trauten Umgangs Band; Denn du, mein Haus, mir Amme warst und Nährerin, Nur du allein mein Lehrer warst und Meister mir.

So meine ich erklären zu müssen. Berndt übersetzt:
 Drum bleibt nur eins: den Rifs, o göttlich Strafgericht,
 Den erst der Autor litt, der Schreiber dieses fühl'.

Jetzt muß er flüchtig (ἄπειμι φεύγων V. 37) hinaus auf das wildbewegte Meer. Todesfurcht (τελευτῆς φόβος V. 35) schreckt den in der rauhen Wirklichkeit zaghaften (54, V. 96: ἐγὰ δὲ δειλός εἰμι καὶ πρὸς ἄλλο τι), von großer Schwäche des Leibes heimgesuchten (92, V. 28—29) Mann, er sieht sich getrieben wie von dichtem Bremsenschwarm (V. 36: οἶς ὡς μύωψιν ἀθρόον πεπληγμένος): ein Ausdruck, mit welchem er wohl den Schwarm der schmeichlerischen Neider und Hofschranzen meint, denen es tiefinnerliches Ergötzen bereiten mochte, den unbequemen Mahner zu Tugend und Rechtschaffenheit endlich los zu sein. Doch nun, — die Wehmut dieses Abschiedes gemahnt an das bekannte sinnige Hebbelsche Gedicht "Das alte Haus" und ehrt Mauropus als Menschen gleicherweise wie als Dichter — (V. 42 ff.)

Doch nun, wo fort ich segeln (ἀπαίρειν) muß ins fremde Land (εἰς ἀλλοτρίαν), Leb' wohl, ach tausendmal leb' wohl, mein rechter Platz, 

Und doch mit heut'gem Tage fremder mir als je. — (V. 52 ff.)

Gehab dich wohl, recht wohl, du trautes Eckchen du,

Wo heimlich still bis jetzt mein Leben ich verlebt.

Auch ihr gehabt euch wohl, ihr braven Nachbarn mir,

Und schaut mir nicht des Weggangs wegen finster drein;

Denn Gottes Hand, die alles fest und mächtig faßt,

Sie bringt mit leichter Müh', was fern, einander nah,

Bis alle einst zum Richterspruch sie sammeln wird. (B.)

Dieser Gedanke an die göttliche Leitung ist es denn auch schliefslich, in welchem das mit seinem Geschick ringende Herz des Mannes Ruhe und Stille zu gewinnen sucht; ein Streben, dem er in seinem 93. Gedicht (Μετὰ τὴν χειφοτονίαν) einen schönen, stellenweise ergreifenden dichterischen Ausdruck gegeben hat.

Geleiten wir jetzt Johannes Mauropus in seine Bischofsstadt Euchaïta. Viele und schwere, dem stillen Gelehrten bisher völlig unbekannte Geschäfte warteten hier seiner. Seine Antrittsrede ist uns erhalten, sie trägt die Aufschrift: Προσφώνησις πρὸς τὸν ἐν Εὐχαίτοις λαόν, ὅτε πρῶτον ἐπέστη τῆ ἐκκλησία (184, S. 160—165). Wenn uns in dieser Rede (§ 2) eine glänzende Schilderung von der Hauptkirche in Euchaïta geboten wird, die der Redner nur von Hörensagen bisher gekannt zu haben bekennt, so ist zur Erklärung dieses Uinstandes nicht mit Dreves an ein plötzliches Hervortauchen des Johannes Mauropus aus dem Dunkel irgend eines Klosters, wie er meint des Dreifaltigkeitsklosters in Chiliokomum, zu denken; auch nicht — wie die Darstellung auf S. 165 nahelegt — an die prächtige Kirche, welche Kaiser Johannes Tzimiskes nach seinem im Jahre 969 vor der Stadt über die Russen erfochtenen Siege über dem Grabe des als Beschützer und Siegverleiher verehrten hl. Theodoros des Älteren errichtete. Diese Kirche mußte

Johannes Mauropus kennen, da er, wie wir zuvor aus Psellos (V 142) gesehen, seine ersten Jugendjahre in der Stadt Euchaïta bei seinem bischöflichen Oheim zubrachte. Jenes Kennen der Hauptkirche von Euchaïta nur von Hörensagen findet in dem Umstande allein seine Erklärung, daß Johannes über ein Menschenalter fern von der Heimat in Konstantinopel geweilt hatte, und daß der Prachtbau der Kirche, zu deren Leiter Kaiser Monomachos den allzu freimütigen Geschichtschreiber bestimmt hatte, in dieser Zwischenzeit, vielleicht gar erst in den letzten Jahren aufgeführt war.

Johannes Mauropus empfand den Gegensatz zu der Königin der Städte, die er hatte verlassen müssen, die mit ihren Schätzen der Wissenschaft seinem Geiste nimmer versiegende Nahrung geboten, je länger je schmerzlicher. Zwar rühmt er in einem nicht lange nach seiner Ankunft an den Patriarchen Michael Kerullarios gerichteten Schreiben (163, S. 87/88) die seiner geistlichen Obhut anvertraute Bevölkerung als gebührend lenksam und wohlgezogen; aber das Land schildert er als über die Maßen öde, schwach bevölkert, reizlos, baumlos, dürr, holzarm, schattenlos, ganz Wildnis und Vernachlässigung, nichts bietend, was der Rede wert wäre. 1) Gleichwohl waltete Johannes treu und thatkräftig seines schweren bischöflichen Amtes. Psellos rühmt seine treffliche Verwaltung der Kirche von Euchaïta, die Verdienste, die er sich dort um den Aufschwung und die Hebung des Kirchengesanges erwarb (a. a. O. S. 156), den Schutz, den er der Stadt Euchaïta zu gewähren verstand, indem er gelegentlich Steuererlaß erwirkte, den Dynasten und Statthaltern in den Weg trat, Rücksicht bei den Richtern und kaiserliche Hülfe für die Kirche durchzusetzen wußte (S. 157). Trotz alledem konnte er sich dort nicht heimisch fühlen. Auf Rückkehr nach Konstantinopel waren darum alle seine Gedanken fort und fort gerichtet. Das geht besonders aus den von Psellos an ihn geschriebenen Briefen deutlich hervor. Dieser hat es offenbar auf sich genommen, des Freundes Sache überall zu vertreten und zunächst den Kaiser wieder umzustimmen, an den Mauropus selbst ein Schreiben richtete. Die von ihm anfänglich gerühmte Lenksamkeit und Friedfertigkeit der Leute von Euchaïta wich bald einer fast unbegreiflichen Feindseligkeit. Das hat Johannes seinem Freunde Psellos geklagt. Dieser hat, wie er an Johannes Mauropus schreibt (Br. 80, Psell. V 313), die Feinde zum Schweigen gebracht, so daß der Kaiser selbst sich darüber

<sup>1)</sup> S. S8, 9: περαιτέρω δὲ τούτων, ἐρημία χώρας πολλή, ἀοίνητος, ἄχαρις, ἄδενδρος, ἄχλοος, ἄξυλος, ἄσκιος, ἀγριότητος ὅλη καὶ ἀκηδίας μεστή, πολὺ καὶ τῆς φήμης καὶ τῆς δύξης ἐνδέουσα.

wunderte. Vor allem aber hat Psellos diesen umgestimmt. Anstatt den gehässigen Anklägern des Johannes zu Willen zu sein, hat er über diesen sich rühmlich geäußert (εὐφημίας ἀφῆκε περὶ σοῦ ὁήματα μεστά). Des Bischofs schönen und weisen Brief ist er oftmals durchgegangen und hat die Äußerungen desselben mit den früheren verglichen, und was ihm größer erschien, daraus hat Psellos Anlass genommen, für den Freund zu werben (κάγώ σοι τὸ ὑπερέχον ἐμνηστευσάμην). So ist das Mißgeschick zum Guten ausgeschlagen. - Von Psellos' Bemühungen für den Freund zeugt noch ein andrer Brief (Psell. V 462. Br. 182: Τῷ μητροπολίτη Εὐγαίτων). Der hohen Bildung, welche er Johannes Mauropus verdankt, und durch die er nach dem Zeugnis seiner Zeitgenossen diese überragt, sich stolz bewußt, gesteht Psellos dem Johannes, von ihm mit philosophischem Auge von den flüchtigen Erscheinungen hinweg auf den Grund der Dinge sehen gelernt zu haben. Wenn er zu ihm sich wendet, dann ist er - wohl eingedenk dessen, dass Johannes auch das geringste Lob nicht leiden konnte sprachlos und ängstlich; wenn er aber zu anderen über ihn redet, dann fliesst es ihm von den Lippen, dann füllt er aller Ohren, der Gelehrten und Ungelehrten, mit dem Lobe des Johannes, auch sorgt er dafür, das des Kaisers Ohren nicht taub gegen dies Lob bleiben (μη δε τά βασιλέως ὧτα ἀνήκοα τῶν σῶν ἐπαίνων ποιούμενος S. 464). — Der sich anschließende Brief des Psellos (183. Τῷ αὐτῷ. Psell. V 465) beleuchtet ferner die Verhältnisse, von denen wir reden. Er zeigt uns folgende Lage. Johannes ist jedenfalls über Psellos' Überschwenglichkeit ungehalten gewesen, er hat ihm gesagt, wie er Briefe schreiben soll, darum lenkt Psellos nunmehr ein. Er versichert dem Freunde und alten Lehrer, in allen Lagen, in der Einsamkeit, im Zusammensein mit Freunden, in Gesprächen mit dem Kaiser seines Freundschaftsbundes mit ihm und seiner Tugenden nicht vergessen zu haben. ihn nicht wieder zu erschrecken, will er an sich halten und so schreiben. wie er es wünscht. Was Psellos vorher in einem Schwalle hochtönender Worte verkündete, das läfst er jetzt mit der Stimme des dankbaren Herzens zu Gehör kommen. "Wisse drum", so sagt er am Schluss des Briefes (S. 466), "du allein bist meiner Beredsamkeit Vater, bist Lehrmeister meiner Tüchtigkeit, wenn anders ich sie besitze, bist mir Führer zum Göttlichen, und nichts von alledem will ich dir vergessen. Freilich kann ich dir's nicht mit Schätzen vergelten, sondern nur mit meinen Reden, sei's den glatt vom Munde fließenden, sei's mit geschriebenen und kunstvoll gefasten, möchtest du uns nur wieder gut sein und andren Sinnes werden, dich wendend von der Unerbittlichkeit und Heftigkeit." .

Wir sehen aus diesen brieflichen Äußerungen, wie Mauropus, der selbst seine Unfähigkeit gesteht, Missgeschick tapfer zu ertragen (τὸ καοτερεΐν γὰρ οὐκ ἐμὸν τάναντία. Ged. 48, 24), die Bitterkeit der Stimmung immer noch nicht hat verwinden können, wie es aber den unablässigen Bemühungen des gewandten Psellos gelungen ist, Kaiser Monomachos so weit anderen Sinnes zu machen, dass er den Groll gegen den kühnen Geschichtschreiber hat fahren lassen. Aus diesem Umschwung der kaiserlichen Gesinnung schöpfte Mauropus den Mut, eigenmächtig nach Konstantinopel zurückzukehren und dort, so dürfen wir annehmen, seine Rückberufung aus Euchaïta persönlich zu betreiben. Er fand einen gnädigen Kaiser vor, und einen lebendigen Beweis seines Wohlwollens gab Monomachos dem Bischof dadurch, daß er ihm sein altes Haus wiederschenkte. Es mochte ihm doch wohl bei ruhiger Überlegung eine zu große Härte darin gelegen zu haben scheinen, daß er Johannes Mauropus, den unbegüterten Lehrer, genötigt hatte, sein einziges Besitztum, sein Haus, beim Abgang nach Euchaïta zu verkaufen. Er glaubte durch diese Schenkung eine bisher nicht gesühnte Schuld (ἀσύγγνωστον χρέος s. d. Folgende) wieder gut zu machen. Und gerade hierauf bezieht sich Johannes' 48. Gedicht (S. 26), mit dessen Inhalt Dreves (S. 163), wie wir zuvor gesehen, nichts anzufangen wußte. Jubelnd begrüßt der Dichter das teure Haus ("Εχω πάλιν σε καὶ βλέπω την σιλτάτην), in das ihn im Traume Christus bei der Hand wieder einführt, während in der lebendigen Wirklichkeit ein zweiter, der Kaiser, (V. 9 ff.)

> Der andre unter offenbarer Nötigung Von mir die Rückkehr in das alte Vaterhaus Mit Ernst als Schuld, die nicht gesühnt er, forderte; Bis wieder drin zu wohnen sie vermochten mich. So wohnend nun vom zweiten Wiederanbeginn, Nicht weiß ich es, bis wann und nicht, wie lange Zeit Des alten Hauses neuer Herr ich heißen werd'.

Die letzten Verse lassen deutlich erkennen, wie ungewiß Johannes Mauropus trotz des offenen Beweises kaiserlicher Gnade noch über sein ferneres Schicksal ist.

Die Zeit, in welcher er wieder in die Hauptstadt zurückkehrte, war eine sehr ernste und unruhige. Leon Tornikios, ein edler Mann aus armenischem Fürstengeschlechte und mit Monomachos durch seine Gattin verwandt, war aus Iberien, wohin ihn der Kaiser infolge von Verdächtigungen, als trachte er nach dem Throne, von Adrianopel aus geschickt hatte, auf kaiserlichen Befehl zum Mönch geschoren, nach Konstantinopel zurückgebracht worden. Von hier hatten ihn seine Freunde heimlich entführt und, gestützt auf die unzufriedenen macedo-

nischen Legionen, im September 1047 in Adrianopel zum Kaiser ausgerufen. 1) Leon zog drohend gegen die Hauptstadt heran, die wegen des armenischen Krieges fast gänzlich von Truppen entblößt war. Die Macedonier lagerten im Westen der Stadt, wiederholte Ausfälle der schwachen, durch ein Aufgebot der Bürgerschaft verstärkten Besatzung wurden von Tornikios siegreich zurückgeschlagen. Der Sturm auf die Stadt stand nahe bevor. Mutlosigkeit und Entsetzen ergriff den Kaiser und die gesamte Einwohnerschaft, die außerdem noch durch den Eintritt einer Sonnenfinsternis geängstigt wurden. Es war ein furchtbares Gottesgericht, das drohend über der Stadt hing. So sah es wenigstens Johannes Mauropus an. Mit dem Kaiser wieder versöhnt, glaubte er die Gelegenheit ergreifen zu müssen, in einer schwungvollen Rede es ist Nr. 185: Ἰωάννου τοῦ ἀγιωτάτου μητροπολίτου Εὐχαΐτων εἰς τους έπταράσσοντας φόβους παι τας γινομένας θεοσημείας, S. 165-178 - als Bussprediger vor das Volk zu treten. Und wie hat er diesem halsstarrigen und verkehrten Geschlecht ins Gewissen geredet! "Eine ehebrecherische Stadt" — so lesen wir § 17 S. 169 — "beklagen die Propheten, wenn sie dieselbe ein Raubnest, einen Mörderversteck, ein ungehorsames Haus und dem ähnlich nennen. Unsere Stadt aber, diese Hauptstadt des Erdkreises, sage ich, diese Königin der Städte hat bereits einer der gottbegeisterten Sänger treffend eine Stadt des Gelächters genannt, ach, ich wünsche, daß sie nun nicht auch eine Stadt der Thränen genannt werden möge. Wie das und aus welchem Grunde? Weil sie verlassen hat das Recht und hasset die Gerechtigkeit, weil aus ihren Straßen nicht gewichen sind Wucher und List, nicht Meineid und Lüge, nicht Hochmut und Frevel und Verbrechen aller Art. Denn durch alle nur erdenkbare Schändlichkeit in Werken und Worten ist sie nachgerade das Urbild der Schlechtigkeit geworden für alle Städte und Länder des Erdkreises, indem sie ihnen in der Bosheit nicht minder den Rang abläuft wie in der sonstigen Pracht, indem sie wie von einer fernhin sichtbaren hohen Warte allen, die rings im Kreise ihr untergeordnet sind, den tödlichen Krankheitsstoff einträufelt." So hatte seit langem niemand in Byzanz geredet, niemand seit Menschengedenken es gewagt, so rückhaltslos und freimütig die Schäden des Volkslebens und der Regierungskreise aufzudecken und angesichts der drohenden Gefahren zu Umkehr und Busse zu mahnen, wie Johannes Mauropus in jener seiner vielleicht wirkungsvollsten Rede aus dem September des Jahres 1047.

<sup>1)</sup> Eine genaue und anschauliche Vorstellung der Ereignisse giebt Gfrörer in seinen "Byzantinischen Geschichten" III S. 451-464.

Das gefürchtete Strafgericht zog gnädig vorüber. Leon Tornikios, der die ihm entgegentretenden Streiter des Kaisers zu Paaren getrieben, unterliefs es, in die Stadt einzudringen, offenbar deshalb, "weil er Konstantinopel vor den Folgen eines nächtlichen Überfalles, d. h. allgemeiner Plünderung bewahren wollte".1) Diese Unterlassung ward für sein Unternehmen verhängnisvoll. Er hob die Belagerung der Hauptstadt auf und wandte sich westwärts gegen die nächsten Städte Thraciens und Macedoniens, von denen er mehrere in seine Gewalt brachte. Mit der erfolglosen Belagerung der von Batazes, einem dem Kaiser Monomachos treuergebenen Manne, verteidigten Stadt Rhaidestos ging kostbare Zeit verloren, während der das armenische Heer aus Asien herbeieilte. Tornikios' Streitkräfte waren schon zusammengeschmolzen. Ehe es noch zwischen beiden Heeren zum Kampfe kam, sah sich der Armenier von fast allen verlassen. Er floh in eine Kirche, ward aus derselben hervorgezogen, vor Konstantinos Monomachos geführt und auf dessen Befehl am 24. Dez. 1047 geblendet. So endete diese gefahrdrohende Empörung.

Johannes Mauropus hat alle diese Ereignisse in Konstantinopel mit erlebt und hielt dort<sup>2</sup>) unmittelbar nach Beseitigung des Empörers jene herrliche Dankrede, die uns (Nr. 186, S. 178—195) unter der Aufschrift überliefert ist: Ἰωάννου τοῦ ἀγιωτάτου μητροπολίτου Εὐχαϊτων χαριστήριος λόγος ἐπὶ τῆ καθαιρέσει τῆς τυραννίδος. ἐλέχθη δὲ μετὰ πέμπτην τῶν Χριστοῦ γεννῶν ἡμέραν d. h. am 30. Dezember 1047. Die Rede steht der vorigen in künstlerischer Hinsicht keineswegs nach und bietet in ausgedehntem Maße geschichtliche und politische Erörterungen, die es der Mühe verlohnen, daß sie einmal gesondert untersucht und mit den sonstigen Quellen verglichen werden. Es wird sich dabei herausstellen, wie hohen geschichtlichen Wert der Bericht dieses Augenzeugen vor den anderen uns zu Gebote stehenden Quellen beanspruchen darf.

Bis zum Ende des Jahres 1047 war also Johannes Mauropus in Konstantinopel. Und doch war dort nicht seines Bleibens. Wie unsicher ihm der Aufenthalt in der Hauptstadt nach seiner Dauer selbst

Gfrörer, a. a. O. S. 457.

<sup>2)</sup> Ich verweise auf § 42 (S. 187): Πολλὰ μὲν οὖν ἔγωγε πολλάκις ἐθαύμασα τῆς θείας κηδεμονίας, ῆς οὐκ ἐπ' ὀλίγοις οὐδ' ὀλιγάκις ἀπήλαυσεν αὕτη ἡ πόλις ἡ μεγάλη τε καὶ εὐρύχωρος καὶ ὁ ταύτης ἡγούμενος κατὰ θεοῦ βουλήν τε καὶ ψῆφον, ἐκ μεγάλων ψυσθέντες παραδύξως κινδύνων καὶ ὑπὲς πᾶσαν ἀνθρωπίνην ἐλπίδα διασωθέντες οὔπω δὲ τοσοῦτον κατεπλάγην οὐδὲν ὡς τὴν τότε θανματουργίαν, ῆν εἰκότως ἄν ἄκνησα καὶ θήσειν εἰς μέσον, εὐλαβηθεὶς τὸ ἀπίθανον, εἰ μὴ τὰς ὑμῶν πάντων ὄψεις συμφθεγγομένας εἶγον τῷ λόγω.

erschien, das deutete er schon in der oben angeführten Stelle des zweiten Gedichtes auf sein Haus an. Er mußte wieder das Schiff besteigen, um nach Bithynien zurückzukehren. Der bisher nie ganz verwundene Schmerz der Trennung von der Königin der Städte erhielt jetzt neue Nahrung. Johannes fühlte sich von neuem unsäglich unglücklich. Vielleicht spiegelt sich dies in einem Briefe des Psellos an ihn (Brief 173. Psell, V 440). Dort empfiehlt der kaiserliche Günstling einen Greis dem Wohlwollen seines bischöflichen Freundes und knüpft an die Empfehlung, deren wohlwollende Berücksichtigung von seiten des Johannes ihm sicher ist, einen eigentümlichen Vergleich über ihre beiderseitige Lage. Οὖτος μὲν οὖν — sagt er — εξει δ δή και βεβούληται έγω δέ σοι τοσοῦτον έρω περί έμαυτοῦ και σοῦ. σὺ μὲν δυστυχεῖς, ἀλλὰ καὶ εὐτυχεῖς, ἐγὰ δὲ εὐτυχῶ, ἀλλὰ καὶ δυστυχῶ· ἔστι δὲ δ λόγος χρησμῷ μὲν ἐοικώς, οὐδαμῆ δὲ λοξός· δυστυχῶν γαο αύτος των ων ίσμεν υπερορίαν και περιφρύνησιν, εύτυχείς την τῆς λαχούσης σε προεδρίαν τε ἄμα καὶ προσεδρείαν εὐτυχῶν δ' έγὼ τὸ τὴν ἐνεγκοῦσαν ἔχειν, ἀτυχῶ τὸ ἐν τῆ πατρίδι, κατὰ τὸν ἡμέτερον λόγον την ἀτιμίαν ὑφίστασθαι. Der Kaiser, dem Johannes Mauropus in den Stunden der Not und Gefahr mit seinem Rat und seinem Trost und der gewaltigen Macht seines Wortes so treu zur Seite gestanden hatte, mochte, durch Psellos von seiner Stimmung unterrichtet, selbst das Bedürfnis fühlen, das verwundete Gemüt des Bischofs von Euchaïta zu heilen und wiederaufzurichten. So liefs er denn den Psellos jenes schöne Enkomion auf Johannes Mauropus schreiben, aus dem zuvor schon so mancher Zug, so manche bezeichneude Einzelheit mitgeteilt ist. Der Schluss ist es (S. 164 ff.), aus dem der eigentliche Zweck desselben hervorleuchtet. Psellos rückt da Johannes' bischöfliches Walten in Euchaïta unter den höheren Gesichtspunkt des göttlichen Willens. Der Christ, besonders der Priester, soll wuchern mit dem ihm anvertrauten Pfunde, er darf sich dem an ihn ergangenen Rufe nicht eigenmüchtig entziehen, so lange er gesund ist, er darf die Herde nicht selbst zerstreuen, die er unter vieler Mühe und Arbeit gesammelt. 1) -Dass Psellos dieses Enkomion aber gerade damals verfaste, nachdem

<sup>1) &</sup>quot;Ωστ' — sagt er — εἰ μὲν εὖ ἔχων σώματος, ἐρρῶσθαι φράσας τοῖς πράγμασι, τὴν μετὰ τῶν πολλῶν ἐκκλίνεις διατρ βήν, ἐντολὴν ἀθετεῖς καὶ νόμων καταφρονεῖς ἱερῶν· εἰ δ' ἀπηγόρευκέ σοι τὸ σῶμα πρὸς τοὺς ἐν τἢ ἀρχιεροσύνη καμάτους, σὐδεὶς λόγος σε ἀναγκάζει τῆς αὐτῆς ἔχεσθαι συντονίας... ἔπειτα καὶ οἶς πεποίηκας τάναντία βεβούλευσαι· συναγαγὼν γὰρ διεσπαρμένον τὸ ποίμνιον, καὶ πολλοῖς καμάτοις καὶ πόνοις εἰς τὴν αὐτὴν μάνδραν εἰσαγαγών, εἶτα διασπείρειν ἐπιχειρεῖς καὶ διαιρεῖν τὸ συνημμένον, καὶ ἀπελαύνειν εἰς ὄρη καὶ ἐρημίας καὶ βάραθρα ἀφ' ὧν συνηγήσχας.

Johannes Mauropus durch persönliches Erscheinen in Konstantinopel sich vergeblich bemüht hatte, dort für immer wieder festen Fußs zu fassen und er trotzdem unverrichteter Sache wieder hatte nach Euchaïta zurückkehren müssen, dafür sehe ich den Beweis in Psellos' Anfangsworten, in denen er seine Absicht kundgiebt, eine Rede zu richten τῶ σοφῷ Ἰωάννη τῷ τῆς Εὐχαΐτων προκαθημένῳ λαμπρᾶς μητροπόλεως, οὐδὲν δὲ ἦττον καὶ οἰκιστῆ καύτης. Diese letzteren Worte beweisen in ihrer eigentümlichen Fassung, wie mir scheint, deutlich, daß Johannes eben nicht mehr in Konstantinopel, sondern wieder in Euchaïta weilt, daß er aber nichts desto weniger ein Bewohner der Hauptstadt genannt werden kann, weil er dort durch des Kaisers Gnade ein Haus besitzt, das er jederzeit beziehen kann, wenn ihn z. B. ein Befehl des Kaisers oder des Patriarchen, etwa zu einer Synode, dorthin ruft. 1)

Nur noch eine in Euchaïta gehaltene Rede liegt uns vor, die auf ein bestimmtes Zeitereignis, gleich den vorher erwähnten, Bezug nimmt. Es ist dies Ἰωάννου τοῦ ἀγιωτάτου μητροπολίτου Εὐχαΐτων λόγος εἰς τὴν ἡμέραν τῆς μνήμης τοῦ μεγάλου τροπαιοφόρου καὶ τὴν νῦν γενομένην ἐπὶ τοῖς βαρβάροις θαυματουργίαν (Nr. 182, S. 142—147). Sie enthält eine anschauliche Schilderung des von Norden über die Donau eingedrungenen tartarischen Volksstammes der Petschenegen und ihrer Besiegung unter ihrem Fürsten Tyrach bei Adrianopel im Jahre 1048. Auch diese Rede bedarf noch genauerer Untersuchung, deren Ergebnis eine wesentliche Bereicherung unserer aus Zonaras und Kedrenos, welche bei Gfrörer (Byz. Gesch. III 474—507) fast ausschließlich zu Worte kommen, und Michael Attaleiates zu schöpfenden Kenntnisse darstellen dürfte.

Über das äußere Leben des Johannes Mauropus ist nunmehr nur noch weniges zu sagen. Welches war seine Haltung in der Kirchenspaltungsfrage in den Jahren 1053 und 1054? Mit Michael Kerullarios dem Patriarchen und seinem Kaiser war Johannes in gleicher Weise befreundet. Mit Recht weist Dreves (S. 173) auf die aus seinen Schriften, besonders aus den an beide gerichteten Briefen sich ergebenden Thatsachen hin, daß er wegen seines Freundschaftsverhältnisses zu beiden Anfeindungen zu erdulden, daß er die Bildnisse beider in Euchaïta aufgestellt hatte, daß er gegen beide sich wendende Schmähschriften strenge verurteilte. Es ist aber höchst wahrscheinlich, daß ihm das herrische Wesen des Patriarchen gerade in dieser Frage

<sup>1)</sup> Ich glaube, daß diese meine Auslegung jener Anfangsworte des Enkomions gegen die Darstellung Fischers zeugt, der (a. a. O. S. 366) das Enkomion dem Eintreffen des auch dadurch nicht beschwichtigten Bischofs in Konstantinopel voraufgehen läßt.

wenig behagte, und dass er, der Mann des Friedens, es vermied, ausgesprochen scharf Stellung zu nehmen. Fischer hat in seinen gründlichen Erörterungen über den Streit, der zu erneuter Trennung des Abend- und Morgenlandes führte, darauf aufmerksam gemacht, daß "die Frage der kirchlichen Trennung im Grunde genommen weniger eine kirchliche als eine eminent politische" war (Studien S. 18), und daß in politischen Dingen die Diener des Kaisers ganz auf dessen Seite standen. Und diese Parteistellung nimmt er daher mit Fug für die beiden Freunde Xiphilinos und Psellos in Anspruch.1) Wir werden sie auch für Johannes Mauropus annehmen dürfen. Dies scheint mir aus einem offenbar an den Patriarchen Michael Kerullarios (τιμιώτατε φίλων και ἀρχόντων έμοί) gerichteten, auf die Kirchenstreitsverhältnisse bezüglichen Briefe des Mauropus zu folgen. Es ist Brief 49 (Nr. 148, S. 80). Derselbe beginnt: Ως ἄπληστος σὰ τὴν ἀφ' ἡμῶν ἀπουσίαν, ήτοι μίσει των τηδε, ή και των αὐτόθι φιλία. δ και μαλλον ύπονοούμεν τίς γαο πρόφασις μίσους- πρός άνδρας συμπολίτας ήμας καί λόγων κοινωνούς και παιδεύσεως; άλλ' ή το λεγόμενον, ο λωτός κατέχει τούς γευσαμένους, καὶ διὰ τοῦτο τῶν οἴκοι λήθη μακοὰ καὶ νόστου παντελής ἀμνηστία. Der Patriarch kann nicht fertig werden über Johannes' Fernbleiben, er hätte ihn gern zur Stelle. Was ist der Grund? Entweder Hass gegen die ihm zu Gebote stehenden Männer in Konstantinopel, oder Liebe zu den Leuten in Asien. Zu ersterem liegt keine Berechtigung vor, da er sich gegen seine, des Johannes Mauropus Mitbürger — hier wieder die Andeutung desselben zuvor aus Psellos erörterten Verhältnisses: Johannes, kraft seines Hausbesitzes zugleich Bürger von Konstantinopel - und Bildungsgenossen richtet. Aber warum ist dem Patriarchen wie den Lotos essenden Gefährten des Odysseus das Gedächtnis an die Leute der Heimat entschwunden? Möchte ihm doch der wieder ins Gedächtnis kommen, den Johannes in der gegenwärtigen Angelegenheit zu ihm sendet! Hoòs d' ovv tò παρου του παρόντα σοι προσάγομεν ανθ' ήμων, ίνα γνώς έν αὐτώ τὸν σὸν Ἰωάννην, εἴ τις ἔτι σοι τοῦ φίλου φοοντίς, ἐπειδήπεο κάκεῖνος

<sup>1)</sup> Vgl. besonders Psellos' Brief (207) an den Patriarchen. Ich gebe S. 512 inhaltlich nach Rhodius ("Beiträge zur Lebensgeschichte und zu den Briefen des Psellos" Progr.-Nr. 541, Plauen i. V. 1892) wieder (S. 16): "Du trennst der Menschen Geschlechter und erregst nur Kummer und Herzeleid. In deiner starren Gottesverehrung ist dir alles andere nichtig und eitel; Kaiser mißachtest du und aller weltlichen Gewalt leistest du Widerstand. Ich kann meinen monarchischen Sinn nicht verleugnen und das Homerische Wort nicht vergessen: Einer soll Herr sein, nur einer gebieten als König auf Erden; du aber bist demokratisch gesinnt und scheust dich nicht, mit Schwertesgewalt den Beweis zu führen, daß Talar und Binde höher im Werte stehen, als Purpur und Diadem."

τὸν ξαυτοῦ Μιχαήλ, τὸν πάντα καλόν φημι καὶ πᾶσιν ἡγαπημένον, ἐν αὐτῷ ἐπιγνώσεται, τῆς εἰς τοῦτον εὐνοίας, ἢ καὶ τὸ ἔμπαλιν — ἀλλ' άπείη τοῦτο τὸ ἔμπαλιν — εἰς ἐκεῖνον διαβαινούσης. Ich sehe in dem von Johannes Beauftragten seinen Freund Michael Psellos. Dieser stand mit Kerullarios damals aus dem Grunde nicht mehr auf gutem Fusse, weil er "die platonische Philosophie, die dem hierarchischen Machthaber ein Dorn im Auge war, mit Begeisterung und Erfolg verbreitete und als täglicher Gesellschafter des Kaisers einen den Plänen des Kerullarios entgegengesetzten Einfluss auf den Kaiser ausübte".1) Er ist's, der Johannes' Ansichten dem Patriarchen gegenüber vertreten soll. Möchte doch dieser sein Wohlwollen auf jenen - oder besser gesagt, das frühere Wohlwollen (wir denken an die Zeit, wo Kerullarios seine Neffen zu dem trefflichen Lehrer Psellos in die Schule schickte, und an Psellos' Dankbrief (164) an den Patriarchen - übergehen lassen! Dass Johannes sich von der Juli-Synode des Jahres 1054, welche des Patriarchen Maßnahmen gegen Rom bekräftigen sollte, fernhielt, folgt aus dem Fehlen seiner Unterschrift unter den Verhandlungen. Dass Dreves (S. 168) bei dem mitunterzeichneten Nikolaos, Metropolit von Euchania, Schwierigkeiten erhebt, indem er mit Berufung auf Zonaras (XVII 3 την Εύχανίαν η Εύχαίτων) dagegen Verwahrung einlegt, daß dies Euchania ja nicht für ein thrakisches, vom hellenopontischen Euchaïta verschiedenes angesehen werde, ist völlig unberechtigt. Es ist aus dem zuvor Dargelegten ohne weiteres klar, daß jener Nikolaos Bischof des thrakischen Euchania ist, welches in dem von Kaiser Isaak Angelos etwa 1198 aufgestellten ordo ecclesiasticus als Bischofssitz unter der Nummer ξδ (ή Εὐχάνεια) in der Umgebung von Serrai (νη. ὁ Σερρῶν) und Ainos (ξβ. ἡ Αἶνος) erscheint.<sup>2</sup>) Der auf der vom Patriarchen Nikolaos 1092 abgehaltenen Synode genannte δ Εὐχανείας Ἰωάννης hat mit unserem Johannes Mauropus selbstverständlich nichts zu thun, er fällt aus dem für diesen zeitlich möglichen Lebensrahmen völlig heraus. Konstantinos Monomachos starb im November des Jahres 1054. Johannes hat dessen Tod erlebt, da sich unter seinen Gedichten (81, S. 39) eine Grabschrift auf den Kaiser findet.3) Nicht eben sehr lange darmach scheint Johannes selbst

<sup>1)</sup> Die Belegstellen bei Fischer a. a. O. S. 18, Anm. 2. Vgl. über Psellos als begeisterten Verehrer Platons meine Abhandlung "Zu Michael Psellos" in Hilgenfelds Zeitschr. f. wiss. Theol. XXXII S. 303 ff. bes. S. 310—323.

<sup>2)</sup> H. Gelzer, Analecta Byzantina (im Jenaer Vorlesungsverzeichnis, Winterhalbjahr 1891/92), S. 4.

<sup>3)</sup> Nach Neumann (a. a. O. Sp. 567) "behauptet Fabricius mit Unrecht, daß in den Gedichten auch der Tod des Kaisers beklagt werde"; ihm sind die Gedichte

gestorben zu sein; erwähnt wird er wenigstens nach dieser Zeit nicht mehr.

Die letzten Jahre seines Lebens als Bischof von Euchaïta erfüllt nun noch eine rege schriftstellerische, besonders dichterische Thätigkeit. Auch in diesem Punkte gleicht er Gregorios von Nazianz. In jene Zeit fallen die kirchlichen Dichtungen, von denen zuvor die Rede war. Wenn er in den Aufschriften derselben vielfach als Mönch bezeichnet wird, der später Bischof von Euchaïta wurde, in einer von Dreves (S. 178, Anm. 3) mitgeteilten handschriftlichen Bemerkung in der Form Ίωάννης δ Εθχαϊτων, δ καὶ Ἰωάννης μοναχὸς δ Μαυρόπους δνομαζόuevos, so sehe ich in jenen nichts weiter als Vermutungen, für welche in dem uns bis jetzt bekannten Lebensrahmen des Johannes Mauropus kein Raum bleibt, in letzterer aber nicht die Zugehörigkeit zu irgend einem bestimmten Kloster, sondern die Bezeichnung für eine freiere Form mönchischen Lebens, die mit der bischöflichen Würde wohl verträglich war. Johannes, der begeisterte Verehrer und Nachahmer des Gregorios von Nazianz1), scheint auch hier seines Meisters Spuren gefolgt zu sein. Wie dieser davon überzeugt war, dass man bei gänzlicher Zurückgezogenheit aus der Gesellschaft wohl in stiller Betrachtung göttlicher Dinge sich selbst und seiner Heiligung leben, aber dabei nicht zugleich dem Gemeinwesen, den Mitmenschen nützlich werden könne, und selbst mit der Stellung eines Bischofs der Reichshauptstadt gar wohl für seine Person schlichtes, mönchisches Wesen zu verbinden wufste, so wird es auch Johannes von Euchaïta gethan haben.

Trotzdem dürfte diese Erklärung jener obigen Aufschrift als nicht völlig ausreichend bezeichnet werden. Ließ Psellos schon in seinem Enkomion (S. 166) des Johannes Absicht durchblicken, wirklich ins Kloster zu treten, so scheint derselbe nach des Kaisers Monomachos

<sup>81—85 &</sup>quot;Grabschriften für Königsgrüber überhaupt, nicht für die des Monomachos". Ich kann diese Ansicht nicht teilen und erlaube mir mit Dreves (S. 69) zu fragen: "Sollte ein Byzantiner die dichterische Licenz so weit getrieben haben, seinen Βασιλεύς φιλόχοιστος durch eine poetische Fiktion unter die Erde zu bringen, um das Vergnügen zu haben ihm bei Lebzeiten eine Grabschrift zu dichten?"

<sup>1)</sup> Man beachte sein Urteil (Brief 18. 117, S. 61): καὶ τίς γὰς οὅτω σοφὸς τὰ τε θεῖα καὶ τὰ ἀνθρώπινα ὡς ὁ τοῦ θεοῦ καὶ ἐμὸς (οὐ γὰς ὀκνήσω τοῦτο μεγαλανχήσαι) Γρηγόριος ·ῷ τὸ ζῆν οὐδὲν ἄλλο πλὴν γραφαί τε καὶ βίβλοι καὶ τὸ κατατρυφᾶν ἀεὶ τῆς τῶν λόγων ἡδονῆς καὶ γλυκύτητος — dazu das Gedicht 29 (S. 14) Εἰς τοὺς λόγους τοῦ Θεολόγου τοὺς μὴ ἀναγινωσκομένους mit seinem schwungvollen, aus vertrautestem Umgang mit den Werken des Nazianzeners stammenden Hinweise auf diese:

Τίς δ θρασυνθεὶς πρῶτος εἰπεῖν τοὺς λόγους ἥπιστα τούτους ἀναγινωσκομένους; u. s. w.

Tode, durch keine Rücksicht auf diesen mehr gebunden, seine Absicht verwirklicht zu haben. Im Jahre 1885 trat nämlich noch eine bisher unbekannte, von Papadopulos Kerameus in Konstantinopel herausgegebene Schrift des Johannes von Euchaïta ans Licht (vgl. Neumann a. a. O. Sp. 589/599), ein Έγκωμιον είς τὸν δσιον καὶ θεοφόρον πατέρα ημῶν Βάραν. Aus dessen Überschrift scheint zu folgen, daß Johannes von Euchaïta seine Absicht, Mönch zu werden, thatsächlich ausgeführt hat. Er begegnet uns hier aber nicht, wie Dreves behauptete (S. 163), als Insasse des Dreifaltigkeitsklosters in Chiliokomum, sondern als Archidiakonus des Petraklosters, des Klosters Johannes des Täufers in Konstantinopel. Nun erhebt sich aber eine andere Schwierigkeit, die von Neumann nicht beachtet worden ist. Über das Petrakloster in Konstantinopel, eine Stiftung, die Ducange in seinem Kommentar zur Alexias (S. 249 der Pariser und S. 32 der Vened, Ausgabe) und in seiner Constantinopolis Christiana (Buch IV S. 102) eingehend behandelt hat, verdanken wir neuen, wertvollen Aufschluß dem von Gelzer in der Zeitschr. f. wiss. Theol. XXIX S. 59-89 auf Grund eines Cod. Paris. 767 (früher 1829) des Fonds Grec der Nationalbibliothek veröffentlichten Enkomion des Kallistos, eines Zeitgenossen des Nikephoros Gregoras (1295-c. 1359), auf Johannes Nesteutes, der, aus Kappadokien stammend, das Kloster zur Zeit des Kaisers Alexios Komnenos (1081-1118) gründete, dessen Gemahlin Irene sogar für das neue Kloster die Kirche baute und eine Wasserleitung dahin führte. Auf den geschichtlich wichtigen Inhalt, die ansprechende Form und den beachtenswerten Gedankengehalt dieses tüchtigen Enkomions hat Gelzer (a. a. O. S. 60) hingewiesen. Unter den hervorragenden Männern des Klosters, die ihm zur Zierde gereichten, feiert Kallistos denselben Baras (a. a. O. S. 80), der in der obigen Überschrift genannt ist. Wenn Kallistos mit Bezug auf Baras sagt (S. 80, 18): αὐτὸς δὲ μόνον οίδε θεὸς δ τῶν καρδίων έξεταστής ἐπαξίως δοξάζειν τοὺς αὐτὸν δοξάζειν προηρημένους, so dürfte er bei letzteren auch Johannes von Euchaïta (Euchania) und sein Enkomion im Auge gehabt haben. Wir sind dann aber genötigt, von unserm Johannes, der schon in den fünfziger Jahren des 11. Jahrhunderts starb, abzusehen und an jenen Johannes von Euchania zu denken, der als δ Εὐχανείας Ἰωάννης nach Fabricius (Bibl. Graec. ed. Harl. VIII S. 627 vgl. Ius Graeco-Romanum III 215) an der unter dem Patriarchen Nikolaos 1092 abgehaltenen Synode teilnahm. Somit bleibt die Frage nach dem Mönchtum des Johannes von Euchaïta nach wie vor nicht völlig gelöst. Ich selbst glaube vorläufig über die zuvor gegebene Erklärung nicht hinausgehen zu dürfen. Oder sollte der Verfasser aller jener oben aufgeführten kirchlichen Dichtungen überhaupt nicht der um die Mitte des 11. Jahrhunderts gestörbene Johannes Mauropus, sondern der am Ende des 11. Jahrhunderts als Archidiakonus des Petraklosters genannte Johannes von Euchaïta (Euchania) sein, so daß der Fall ein ähnlicher wäre, wie der der beiden, durch ein Jahrhundert getrennten Bischöfe Nikolaos von Methone, über welche ich in der Zeitschr. f. Kirchengeschichte (IX S. 570 ff.) und im Archiv für Geschichte der Philosophie (IX S. 243—250) gehandelt habe?

Werfen wir jetzt noch einen kurzen Blick auf die Werke des Johannes Mauropus, die in ihren drei Bestandteilen, den Gedichten, Briefen und Reden wiederholt zu seinem Lebensabrifs herangezogen und in denselben verwebt wurden. Die bedeutendsten seiner Reden sind im Vorhergehenden angeführt und besprochen worden. Es bleiben noch acht Reden übrig, die wichtigen kirchlichen Gedenktagen in Euchaïta gewidmet sind: 1. (177, S. 95) Είς την σύναξιν τῶν ἀνίων άγγέλων: 2. und 3. (179, S. 119. 180, S. 130) Είς την μνήμην τοῦ άγίου μεγαλομάρτυρος Θεοδώρου; 4. (181, S. 137) Εἰς τὴν μνήμην του μεγάλου τροπαιοφόρου; 5. (183, S. 147) Είς την κοίμησιν της ύπεραγίας θεοτόκου; 6. und 7. (188, S. 202. 189, S. 207) Είς την μνήμην τῆς Εὐσεβίας τῆς ἐν τοῖς Εὐχαίτοις und 8. (178, S. 106) Εἰς τούς τοείς άγίους πατέρας και διδασκάλους, Βασίλειον τον μέγαν, Γρηγόριον τὸν θεολόγον, καὶ Ἰωάννην τὸν Χουσόστομον. Diese letztere Rede ist sprachlich deswegen beachtenswert, weil sie in einer doppelten Fassung, einer kürzeren und einer erweiterten, überliefert ist. Die letztere liegt im Cod. Vatic. gr. 676 (C) vor, die erstere in einem Cod. Regin. (R). Die kürzere Fassung ist die ursprüngliche. Wie etwa die erweiterte entstanden zu denken ist, ob durch Überarbeitung des Johamnes selbst, wie Studemund meint (Lag. S. 106, Anm.), oder anderswie, bedarf jedenfalls besonderer Untersuchung. Zu beachten wird dann der Umstand sein, wie die sonstige Überlieferung der Rede beschaffen ist. Erhalten ist sie noch im Cod. Vindob. CCIV an sechster Stelle von Bl. 217, S. 1 bis Bl. 229 z. E. und im Cod. Taurin. 116. c. V 7 (= B. III 31) an 46. Stelle. 1) Und wie Sakkelion im Πούλογος (ε' Anm. 1) zu seiner Erstlingsausgabe von 48 in einer Patmischen Handschrift neu aufgefundenen Briefen des Theodoretos ('Adnovativ. Έν τοῦ τυπογραφείου τῶν ἀδελφῶν Πέρρη. 1885) mitteilt, ist dies Enkomion auf die drei Lehrer schon 1852 in Konstantinopel von den Pflegern der Schule in Chalke nach einer in der Bibliothek derselben

Krumbacher, Studien zu den Legenden des hl. Theodosios (München 1892),
 234.

befindlichen Handschrift herausgegeben worden und ist außerdem in den Bibliotheken mehrerer Athosklöster (τῆς Μ. Δαύρας, τοῦ Βατοπεδίου καὶ τοῦ Διουυσίου) handschriftlich vorhanden. Die besonders starke handschriftliche Vervielfältigung dieser Rede wird jetzt erst verständlich, seitdem wir aus einer Bemerkung in Nikodemos' Synaxarion, auf welche Kerameus aufmerksam gemacht hat, wissen (Neumann a. a. O. Sp. 559), daß Johannes von Euchaïta der Begründer des in der orthodoxen Kirche alljährlich gefeierten Festes des Chrysostomos, Basileios und Gregorios ist.

Die 77 uns überlieferten Briefe, von denen mehrfach die Rede war, zeigen uns Johannes Mauropus von der liebenswürdigsten Seite. Sein bescheidenes, liebevolles Wesen kommt da unmittelbar zu schönstem, auch der Form nach trefflichem Ausdruck. Frisch und lebendig ist die Darstellung, und gar mancherlei Fragen werden berührt und erörtert. Johannes zeigt sich in theologischen Dingen nicht minder gründlich bewandert wie in den Anschauungen und Überlieferungen des klassischen Altertums. Das Lob, das Psellos den Briefen des Mauropus in seinem Enkomion spendet, kommt denselben voll und ganz zu. Johannes' Briefe verdienen vor denen seiner Zeitgenossen, auch denen des Psellos, bei weitem den Vorzug. Noch viel mehr gilt dies von seinen Gedichten (99 an der Zahl), in denen er die Dichterlinge seiner Zeit um Haupteslänge überragt. Über alle möglichen Vorkommnisse des Lebens, besonders aber des religiösen Lebens, verbreiten sich diese Gedichte. Sie ziehen hervorragende Persönlichkeiten, Kunstwerke, Bauten, ja selbst das Rätsel<sup>1</sup>) in ihren Bereich und stammen zum größten Teil wohl aus der glücklichen Zeit der stillen Gelehrtenthätigkeit des Johannes in Konstantinopel. Die Auswahl, welche A. Berndt in seiner oben angeführten Übersetzung getroffen, ist eine sehr geschickte. Er hat besonders diejenigen Gedichte berücksichtigt, welche einen klaren Einblick in das ganze Geistes und Seelenleben des Dichters gewähren und daher hauptsächlich Selbstbetrachtungen, ferner eine Anzahl Gelegenheitsgedichte und nur zwei rein religiösen Inhalts in deutschem Gewande wiedergeben. Mauropus' Dichtungen verbinden mit der feinsten attischen Form meist eine wohlthuende Wärme der Empfindung, wofür die im Vorhergehenden mehrfach gegebenen Proben als Beispiele dienen können. Dass Johannes mit tiefer Gelehrsamkeit

Gedicht 60 (S. 35) Λἴνιγμα εἰς πλοῖον ὡς ἐξ ἐτέρον:
 Ein Landtier ist es, doch nur schwimmend findet sich's,
 Beseelt, doch ohne Seele, atmend atemlos,
 Hinkriecht es, schreitet, braucht sogar der Schwingen Kraft..
 Merk' auf und staume! Und dann gieb die Lösung mir!

auch einen für seine Zeit sehr freien, weiten Blick und eine lobenswerte Unabhängigkeit und Selbständigkeit des Urteils besaß, davon ist nur ein Beispiel in seinem Verhalten gegen den Kaiser angeführt worden. Jene seine anerkennenswerten Eigenschaften treten nun aber ganz besonders auf dem Gebiete der Wissenschaft hervor, was vielleicht nicht hinreichend bekannt, aber der höchsten Beachtung würdig ist. Für die Milde und Weitherzigkeit seiner Gesinnung zeugt folgendes Gedicht (43, S. 24):

Auf Platon und Plutarchos.

Wenn anders du es willst, der Heiden einige Von deinem Dräun, mein Christus, ausgenommen sehn, Dann, bitte, nimm mir Platon und Plutarchos aus, Denn beide Männer sind fürwahr nach Red' und Sinn Aus innerster Natur dem Worte dein verwandt. Und wußten sie es nicht, daß du der Welten Gott, Nichts weiter braucht's ja dann als einzig deiner Gnad', Durch welche ohn' Verdienst du alle retten willst.

In Byzanz wog nichts schwerer als der Vorwurf der Ketzerei. Für einen von der Kirche Verfluchten Partei zu ergreifen, war unter allen Umständen ein Wagnis. Johannes Mauropus hat sich nicht gescheut, für den unter Justinianus samt Theodoros von Mopsuhestia und Ibas von Edessa um 544 verdammten Theodoretos von Cyrus in einem Gedichte (48, S. 27: Εἰς τοὺς ἀγίους πατέρας ἱστορημένους, ἐν οἶς ἡν καὶ ὁ Θεοδώρητος) kühn und besonnen zugleich in die Schranken zu treten. Es lautet in Übersetzung:

Wenn ich der Weisheit Lehrer forschend mustre,
Dann schreib' ich ihrer Zahl auch zu Theodoret,
Als Mann von Gott gesendet und als Lehrer groß,
Als rechten Glaubens unerschütterlichen Hort.
Wenn Mißgeschick ihn kurze Zeit erschütterte,
Bedenk', ein Mensch er war! O Mensch, verdamm' ihn nicht!
Fürwahr, so gottverhaßtes Wirrsal war's ja nicht,
Daßs Teil er an Gewaltthat hatt' und Zank und Streit.
War's nötig denn, daß überall Kyrillos siegt',
Der Dogmenschöpfer, der unzähl'ge Bücher schrieb?
Gleichviel, auch dieser Zwist ward ja beglichen längst.
Betracht' ich drum die größten Hirten insgesamt
Abwägend, dann wohl billig zähl' ich ihnen zu
Den wackren, der in nichts fürwahr geringer ist.

Mit dem Nachklang dieser tapferen und gerechten Worte, die wohl geeignet sind, des edlen Johannes Mauropus Andenken in der christlichen Kirche für immer lebendig zu erhalten, nehmen wir Abschied von ihm. Meine Absicht war es, die zeitliche Anordnung und den Verlauf seines Lebens in den Hauptpunkten geschichtlich festzustellen, und ich glaube in dieser Hinsicht die bisher noch schwebenden Fragen etwas gefördert zu haben. Auch abgesehen von den uns unbekannten, in den Bibliotheken schlummernden hymnologischen Schätzen des Johannes Mauropus bleibt der Forschung noch unendlich viel zu thun übrig. Es liegt aber die Sache so, daß des Einzelnen Kraft der Fülle des Stoffs gegenüber zur Bewältigung der Aufgabe nicht ausreicht. Nur gemeinsame Arbeit kann auch hier nur die der Lösung harrenden Fragen einer solchen entgegenführen. Möchten recht bald auch andere außer mir nochmals zu Johannes Mauropus greifen. Die Beschäftigung mit ihm und seinen Werken ist eine ungemein dankbare und vielseitig anregende.

Wandsbeck.

Johannes Dräseke.

# Zur griechischen und lateinischen Lexikographie aus jüdischen Quellen.

Verzeichnis derjenigen jüdischen Quellenwerke, die in dieser Schrift unter einem verkürzten Titel angeführt werden.

Az = Aboda zara = דבורה זרה

Aboth di R. N. = Aboth di Rabbi Nathan, ed. Schechter, Vindobonae 1887.

b = babli.

bb = baba bathra = ברא בחרא (in T Kelim).

Bb = Baba bathra = בכא בחרא (im Talmud).

Berach = Berachoth = ברכוח.

bk = baba kama = בנא קמא (in T Kelim).

Bk = Baba kama = בכא קמא (im Talmud).

bm = baba mezia = בבא מציעא (in T Kelim).

Bm = Baba mezia = בכא מברכא (im Talmud).

Chag = Chagiga = חגרגה.

Chull = Chullin = חולדן.

Deut. r. = Deuteronomium rabba.

Echa r. = Echa (Threni) rabba.

Erub = Erubin = נירוכין.

Esth. r. = Esther rabba.

Exod, r. = Exodus rabba.

Friedm. — Friedmann, Herausgeber der Midraschwerke Mechiltha, Sifre und Pesikta rabbathi.

Gen. r. = Genesis rabba.

Gitt = Gittin = גטרן.

j = jeruschalmi.

Jebam = Jebamoth = יבמוח

Kethub = Kethuboth = כחובות.

Kidd. = Kidduschin = קידושין.

Kohel. r. = Koheleth rabba.

Lev. r. = Leviticus rabba.

M = Mischna.

Maas scheni = Maaser scheni = מעשר שני

Mas. = Masecheth = הססם.

Midr. = Midrasch.

Midr.  $\psi = \text{Midrasch} \text{ zu den Psalmen (ed. Buber)}$ .

Mk = Moed katan = מועד קטן.

Num. r. - Numeri rabba.

Ohol = Oholoth = אהלוח

Pesach = Pesachim = פסחים

Pesikta r. = Pesikta rabbathi (ed. Friedmann).

r. = rabba oder rabbathi.

Rh = Rosch haschana = ראש השנה

Sabb = Sabbath = naw.

Sanh = Sanhedrin = סנהדרין.

Schekal = Schekalim = שמלים.

Sir r. = Sir (שיר = Canticum) rabba.

Taan = Taanith = חענית.

Tanch = Tanchuma = תנחומא

Tanchuma I ed. Lublin 1879.

Tanchum II ed. Buber.

Theruma = Therumoth = חרומות.

מהרות = Tohoroth = מהרות.

T = Toseftha ed. Zuckermandl.

Alle übrigen Abbreviaturen sind aus dem Kontexte verständlich.

#### Einleitung.

Der geniale Blick eines M. Sachs<sup>1</sup>) hat es herausgefunden, daß die rabbinische Litteratur, insoweit sie uns in den Talmuden, Midraschim und Targumim vorliegt, eine ungeahnte Fülle von schätzbaren Ergänzungen zur Kunde des klassischen Altertums enthalte. Nahezu ein halbes Jahrhundert ist seither verflossen - eine für die wissenschaftliche Behandlung des rabbinischen Schrifttums ungemein fruchtbare Zeit -, die Wahrnehmung jedoch, daß die klassische Altertumskunde aus den jüdischen Quellen wesentliche Bereicherung und Erweiterung erfahren könne, ist seit jener Zeit nicht weiter verfolgt, zur unumstößlichen Wahrheit nicht erhoben worden. Bei all der Reichhaltigkeit der sonstigen Quellen für die Kunde des klassischen Altertums ist der Gedanke, dass in der fast unübersehbaren Litteratur eines Volkes, das inmitten des griechischen und römischen Weltgetriebes lebend, Beobachtungen anzustellen nur allzusehr gezwungen und geneigt war, der Gedanke, dass in der Litteratur dieses Volkes einzelne Züge, einzelne Schilderungen des antiken Lebens in größerer Ausführlichkeit angetroffen werden müssen als irgend anderswo, ist von vornherein unabweisbar, und diese Erwägung allein muß schon der Forschung ihre Bahnen zeigen. - Damit ist aber noch nicht alles gesagt: nicht bloß eine Bereicherung der griechischen und römischen Realien haben wir in der jüdischen Litteratur zu suchen, auch echt griechisches und lateinisches Sprachgut muß sich hier bergen, unbekannte gr. und lat. Vokabeln, die sich in der auf uns gekommenen klassischen Litteratur

<sup>1)</sup> Beiträge zur Sprach- und Altertumsforschung aus jüdischen Quellen. I. Heft Berlin 1852, II. H. das. 1854.

nicht finden. Vorliegende Arbeit hat es sich nun zur Aufgabe gemacht, die versprengten sonst nicht bekannten Vokabeln der gr. und lat. Sprache im rabbinischen Schrifttum aufzusuchen, dieselben auf ihre Echtheit zu prüfen und in günstigem Falle für dieselben im Thesaurus der klassischen Sprachen einen Platz zu fordern.

Die Existenz von neuen Vokabeln in Palästina ist aber keineswegs blofse Vermutung oder Wahrscheinlichkeitsrechnung. Das einzige Monument der palästinischen Gräzität, das Neue Testament - einige zumeist wortkarge Inschriften kommen hier nicht in Betracht - macht die Sache völlig sicher. Winer, Grammatik des neutestamentl. Sprachidioms<sup>7</sup> p. 25 f. verzeichnet folgende, nur in der neutestamentlichen Gräzität vorkommende Vokabeln: άλλοτοιεπίσκοπος, άνθοωπάοεσκος, δλόκληρος, άγενεαλόγητος, αίματεκχυσία, δικαιοκρισία, σιτομέτριον, νυχθήμερον, πληφοφορία, καλοποιείν, αίχμαλωτίζειν, αίχμαλωτεύειν, μεσιτεύειν, γυμνητεύειν, άγαθοποιείν, άγαλλίασις, δροθεσία, άντίλυτρον, έκαυκτηρίζειν, άλεκτροφωνία, άποκεφαλίζειν, άνταποκρίνεσθαι, έξουθενείν, έκκακείν, εὐδοκείν, δμοιάζειν, άγαθουργείν, άγαθωσύνη, διασκορπίζειν, στοηνιαν, έγκοατεύομαι, οίκοδεσπότης, οίκοδεσποτείν, λιθοβολείν, προσφάγιον, λογία, πράββατος, πεποίθησις, σπίλος, μάμμη, δαφίς, άργιέλαιος, άγνότης, άγιότης, έπενδύτης, έπτενως, έπτένεια, άπαράβατος, κατάλυμα, άνταπόδομα, κατόρθωμα, ράπισμα, γέννημα, έκτρωμα, βάπτισμα, ενταλμα, εεροσύλημα, συμμαθητής, συμπολίτης, δοθρινος, πρώτνος, καθημερινός, όστράκινος, δερμάτινος etc. - Füge hinzu folgende von Cremer, Biblisch-theol. Wb. der neutestamentl. Gräcität<sup>5</sup> (Gotha 1888) als neu bezeichneten Vokabeln: ματήγωο (= κατήγορος), ἀκατάγνωστος, αποκαραδοκία, είδωλεῖον, έπιουσίον, ήχος (= ήχή), θοησκός (nicht Φοῆσκος), ἐπισκοπή.

Jedoch auch damit ist die Liste nicht erschöpft: die alten Vertenten Aquila, Symmachus und Theodotion gebrauchen Wörter, deren Sinn schon dem Kirchenvater Hieronymus unbekannt war. In Dan. 6, 4: Pro suspicione Theod. et Aqu. ἀμβλάκημα (Field ediert ἀμπλάκημα) interpretati sunt, quae chaldaice dicitur essaitha (πιππα)). Cumque ab Hebraeo quaererem, quid significaret, respondit vim verbi sonari δέλεαο, quam nos illecebram sive σφάλμα, hoc est errorem dicere possumus. — In Is. 28, 8 cisoa πικ Σ΄: Theod. ἐμετὸν δυσαλίας (Field δεισαλίας), quod verbum ubi apud Graecos lectum sit, invenire non potui, nisi forte novae rei novum finxerit nomen¹)... Quidquid igitur nauseam facit et vomitum, δυσαλία appellari potest. — In Ezech. 5, 15 (πιτιστ); LXX et eris στενακτή i. e. gemibilis. Et de

<sup>1)</sup> Hesych.: Δίσαλα (l. δισαλία)· ἀπαθαρσία.

Theodotione additum est καὶ δηλαιστή (Field δηλαιστή), cuius verbi notitiam non habemus. — Die Wörter ἀμβλάκημα, δυσαλία, δηλαιστή fehlen in den gr. Lexicis bis auf den heutigen Tag. — Über das palästinensische Wort βάρις wird noch weiter unten zu handeln sein; über καραδοκία s. Cremer a. a. O. Hierbei sehen wir ab von den Vokabeln, die dem Hieronymos in der Septuaginta auffällig waren; über die Sprache der LXX s. Sturzius, De dialecto Macedonica et Alexandrina (Lipsiae 1808).

Was man auch immer gegen Sprache, Stil und Satzbau des Neuen Testaments vorbringen möge, so viel steht fest; dass die griechischen Voces, die nur hier sich finden, einen integrierenden Teil des gr. Sprachschatzes bilden; diese neuen Vokabeln sind nicht in Palästina entstanden, sondern in Palästina uns aufbewahrt worden. stens ebensoviel Bestimmtheit gilt dies auch von den neuen Wörtern, die wir im Jüdischen finden; bei der Stellung, die von den Talmudlehrern der griechischen Sprache gegenüber eingenommen wurde, ist dies nur natürlich. Die Ehrfurcht vor der althebräischen Sprache und die Liebe zu ihr war den jüdischen Gesetzeslehrern zu keiner Zeit und unter keinen Umständen abhanden gekommen. Die meisten unter ihnen waren der gr. Sprache nicht nur unkundig, sondern ihr geradezu feindlich gesimt; sie bedienten sich der gr. Sprache nicht aus Vorliebe zu ihr, sondern nur ungern, weil Zeit und Umstände es erheischten; ihren Vorträgen und Disputationen, ihren Gesprächen und Unterhaltungen mischen sie nicht darum gr. Vokabeln ein, weil sie sich den wohlfeilen Schein griechischer Gelehrsamkeit geben wollen, sondern weil ilmen die einheimische Sprache in vielen Fällen nicht ausreichte, weil sie sie im Stiche liefs, wenn es galt, neue Dinge und neue Begriffe zu bezeichnen; die gr. Sprache ist ihnen nur Mittel, sich besser verständlich zu machen, sie wollen klar und deutlich sein, ein Ziel, das sie oft nicht erreicht hätten, hätten sie sich auf ihre einheimische Sprache beschränkt. Dass bei dieser Lage der Dinge eine selbständige und darum möglicherweise ungriechische Weiter- und Neubildung im Gebiete der gr. Sprache seitens der Talmudlehrer völlig ausgeschlossen ist, muß ohne weiteres einleuchten. Die neuen Wörter also, die wir im Laufe dieser Abhandlung erschließen werden, bilden, wofern sie anders recht erkannt sind, keine Wucherung auf dem Boden des Hellenentums, vielmehr gehören sie zu den echten und edelsten Trieben desselben; in den meisten Fällen liegt gar keine Veranlassung vor, die betreffenden Wörter eben der palästinensischen Gräzität zuzuschreiben, vielmehr reklamieren wir dieselben für die gr. Sprache im allgemeinen. - Was aber vom griechischen Element gesagt wurde, gilt in gleicher

Weise auch vom lateinischen. Eine besondere Behandlung des Lateinischen ist durchaus nicht nötig, denn erstlich ist die Zahl der lateinischen Vokabeln, die hier in Frage kommen, verschwindend klein im Verhältnis zu dem gr. Element, und auch diese wenigen Vokabeln sind erst durch Vermittelung des Griechischen, d. h. in gräzisierter Form, ins Jüdische eingedrungen.

Diese allgemeinen Erwägungen genügen, um die Möglichkeit der Existenz neuer Vokabeln im Jüdischen behaupten zu dürfen: Wie aber dieselben auffinden? was berechtigt uns, einzelne Ausdrücke dem Semitischen abzusprechen, wo wir dieselben im Griechischen nicht unterbringen können? welche zwingende Notwendigkeit veranlasst uns, neue gr. Vokabeln zu statuieren, und welches ist das Kriterium für die Richtigkeit und das Mass für den Umfang solchen Vorgehens? Wiewohl nun die Antwort auf diese Fragen bei jedem einzelnen Falle sich von selbst ergiebt, so wollen wir hier dennoch auf den großen Abstand hinweisen, der das Semitische vom Griechischen und Lateinischen trennt. Die meisten der gr. und lat. Fremdwörter, die ins Jüdische eingedrungen sind, heben sich auffallend von ihrer semitischen Umgebung ab; sie zeigen unverkennbare Merkmale der Fremdartigkeit, wodurch die Zurückführung derselben auf ihren wahren Ursprung ermöglicht und im großen und ganzen bereits auch glücklich durchgeführt worden ist. Ein kleiner Teil jedoch spottet aller Zurückführungsversuche auf das gr. Original, obwohl alle Zeichen und Spuren auf den fremden Ursprung und auf die richtige Quelle hindeuten; es ist nämlich unmöglich. in den Lexicis der klassischen Sprachen ein Wort zu finden, welches dem fraglichen Fremdworte entsprechen würde. In solchen Fällen setzt diese Untersuchung ein; wir statuieren neue Vokabeln, natürlich unter Wahrung aller hiebei in Erwägung kommenden Rücksichten. Es ist ja allgemein bekannt, daß unsere Lexika den ganzen Thesaurus der klassischen Sprachen nicht aufgenommen haben, nicht aufnehmen konnten, da jener Wortschatz nicht ungeschmälert auf uns gekommen ist; die Inschriften, auf welchen tagtäglich neue Wörter zum Vorschein kommen. liefern den besten Beweis dafür. Der Unterschied zwischen den neuen Wörtern, welche die Inschriften liefern, und denjenigen, die wir hier zu statuieren vorhaben, besteht aber nur darin, daß sich auf jenen in der Urschrift zeigt das, was hier durch fremde Hülle fast unkenntlich gemacht wird; falls es uns also gelingt, die wahre Beschaffenheit jener Wörter trotz der fremden Hülle sicher zu erkennen, so liegt gar kein Grund vor, warum die neu erkannten versprengten Bruchstücke dem bestehenden Grundstock der klassischen Sprachen nicht einverleibt werden könnten.

Die von uns behandelten "neuen" Wörter sind von fünffacher Art:

- 1) verkannte griechische und lateinische Nomina, d. h. solche, die in der klassischen Litteratur wohl nachweisbar sind, die aber in den Lexicis dennoch fehlen oder in unrichtiger Weise behandelt werden; es soll nun das Vorkommen dieser Wörter im Jüdischen nachgewiesen und die richtige Bedeutung derselben dargethan werden;
- 2) solche, die im Jüdischen eine Form zeigen, die aus den Lexicis nicht bekannt ist; es soll nun dargethan werden, daß die neue Form neben der bekannten gut existiert haben konnte;
- 3) neue Composita; es soll bewiesen werden, daß diese neuen Wörter nach den allgemein gültigen griechischen Sprachgesetzen geschaffen sind;
- 4) solche, die innerhalb des Jüdischen eine von der gewöhnlichen derart abweichende Bedeutung erhalten, daß sie als völlig neue Wörter gelten müssen;
- 5) solche, die im eigentlichen Sinne des Wortes neu, d. h. in den Lexicis ganz und gar nicht verzeichnet sind.

Unter den Lexicis denken wir in erster Reihe an den großen Stephanschen Thesaurus (Paris 1831—1854), in zweiter Reihe an die vorzüglichen griechischen Wörterbücher von Passow-Rost (1841—1857) und Pape (3. Auflage); in Bezug auf das Lateinische an die Lexica von Forcellini (Prati 1858—1875) und Georges (7. Auflage). Ferner wurden benützt: Ducange, Glossarium mediae et infimae Graecitatis, Lugduni 1688; id. Glossarium mediae et infimae Latinitatis (ed. Favre Paris 1845); Sophocles, Greek Lexicon of the roman and byzantine periods (New-Jork 1888); Kumanudes, Συναγωγὴ λέξεων ἀθησωνοίστων ἐν τοῖς ἐλληνικοῖς λεξικοῖς (Athen 1883); Saalfeld, Tensaurus Italograecus (Wien 1884).

An lexikographischen Arbeiten über den Talmud sind zu nemen: Buxtorf, Lexicon chaldaicum, ed. Fischer, Lipsiae 1875; Levy, Chaldäisches Wb. über die Targumim; vom selben Verfasser: Neuhebr. und chald. Wb.; Kohut, Aruch completum; Fürst, Glossarium Graeco-Hebraeum (Straßburg 1890); Jastrow, A dictionary of the targumim, the talmud... and the midraschic literature (bis '77 gediehen).

# I. Verkannte griechische und lateinische Nomina.

1. ברוקלי  $= \beta \varrho$ ונגלסי = Masken.

Hesych. s. v. βρίπελοι Ι 399 ed. Schmidt: Δίδυμος δὲ τραγικά προσωπεΐα, παρά Κρατίνω... ΕΜ (ed. Gaisford) 213, 39: Βρίπελος:

έστι βαρβαρικὸν τὸ ὄνομα· τίθεται δὲ καὶ ἐπὶ προσώπων βαρβαρικῶν.¹) Cf. Aelii Dionysii et Pausaniae fragm. coll. Ern. Schwabe, Lips. 1890, p. 131 n. 95. Eustath. p. 1395, 48 (bei Steph. II 421) über ἄβριμος und ὀβρίκαλα handelnd: Παυσανίας μέντοι περὶ τούτου φησὶν ὅτι βρίκελα προσωπεῖα βροτῷ ἴκελα. Οὕτω δέ φησιν ἔλεγον τοὺς βαρβάρους.

Aus diesen Angaben geht hervor, daß βρίκελος (βρίκελα), richtiger βρίκελοι im Plural, die Bedeutung von προσωπεΐα der Griechen oder persona der Römer hatte. Die βρίκελοι gebrauchte man außer im Theater auch als Schreckbilder (Bekker-Göll, Charikles II 43).

Die Etymologie βοοτῷ ἐκελα kann natürlich nicht ernst genommen werden; ein griechisches Etymon sollte hier überhaupt nicht gesucht werden, da die Bezeichnung des Wortes als βαρβαρικόν schon hinlänglich besagt, dass die Griechen βρίπελοι - Sache und Namen - von außen her erhalten haben; woher? das wird nicht tradiert. In dieser Beziehung darf man βρίκελοι vielleicht mit διφθέρα vergleichen. Διφθερίας war nach Pollux IV 137 ebenfalls ein πρόσωπον τραγικόν, eine persona tragica; die entsprechende weibliche Maske hiefs διφθερίτις. Die Etymologie von διφθέρα, διφθερίας und διφθερίας ist ebenso wenig bekannt, wie die von βοίπελοι; wer wird aber darum διφθέρα aus den gr. Lexicis streichen wollen? Wie aber die Tragödie selbst ihren Namen von den Bocksfellen erhalten hat, mit denen sich die τραγωδοί ursprünglich zu bekleiden pflegten, so wird ein ähnlicher Brauch durch die διφθερίας genannte Maske auch für die spätere Zeit bezeugt, denn διφθερίας stammt von διφθέρα und dieses bedeutet vornehmlich Ziegenfell. Es liegt nun der Gedanke nahe, auch für βοίπελος ein Etymon zu suchen, das die Bedeutung Tierfell hat. Hierfür bietet sich βάριχος dar in der hesychianischen Glosse βάριχοι. ἄρνες, also βάριχος = hircus. Demnach haben βρίπελοι, τράγα und διφθέρα fast dieselbe Bedeutung. Nur ist βάριχος wahrscheinlich semitisches Lehnwort aus jüd. ברחא und syr. ביב 2), mithin βρίπελοι selber semitischen Ursprungs; doch fehlen beide Wörter bei A. Müller, Semitische Lehnwörter im älteren Griechisch in Bezzenbergers Beiträgen zur Kunde der indogermanischen Sprachen I 273-301 und bei E. Ries, Quae res et vocabula a gentibus semiticis in Graeciam pervenerint (Breslau 1891). Die Juden haben ihr ברוקלי jedenfalls erst dem Griechischen entlehnt.

<sup>1)</sup> Die daselbst befindlichen etymologischen Spielereien übergehen wir.

<sup>2)</sup> Sachs I 133 Anm. läfst es unentschieden, ob βάφιχος oder κπια Lehnw. sei; da aber κπια jüdischen geläufig, βάφιχος im Griechischen ungebräuchlich ist; so wird wohl κπια ursprünglich sein. Vgl. auch Diefenbach, Celtica I (Stuttgart 1839) p. 190 zu βαφαπάπαι.

Midrasch zu I. Sam. 19, 13 c. 22: ותקח מיכל את התרפים וחשם של ב' ניקודים של ב' Jalkut I Sam. § 129 dass., jedoch ניקורים statt ניקודים. In Midr. zu  $\psi$  59, 4 wird derselbe Vers kommentiert, doch fehlen daselbst die fremden Ausdrücke ניקודים und ברוקלי. Diese können nur griechischen Ursprungs sein. Mit ניקודים Var. ניקורים muß etwas vorgegangen sein: man las oder schob eine semitische Wurzel — נקר oder הוחה hinein, um ihm eine Bedeutung abzugewinnen. נקוסים des Jalk. kann sehr leicht aus נקוסים entstanden sein - was übrigens schon von Luzzato bemerkt wurde, s. w. u. — und sieht in dieser Form ganz griechisch aus. נקוסים ist mit Aphärese des anlautenden Vokals¹) = gr. σγκος; so nannten die Griechen den Haaraufsatz, den jede Maske haben mußte; s. Rein in Paulys RE s. v. persona. - Michal täuschte die Boten Sauls durch einen vollkommenen Kunstgriff; den Rumpf Davids stellten die Theraphim dar, die einem menschlichen Körper täuschend ähnlich sahen (s. R. David Kimchi z. St.). Aber das genügte bloß für den Rumpf, Kopf und Gesicht erforderten eine größere Täuschung, wie denn die Schrift auch deutlich sagt: "und das Geflecht von Ziegenhaaren legte sie auf die Kopfseite". Dieses Moment wird nun vom Midrasch näher erläutert: "Es wird tradiert im Namen des R. Ajbo: Zehn Haaraufsätze (נקוסים hebr. Pl. von ממעס von Masken (ברוקלי βοίπελοι)"; wobei die Zahl 10 natürlich eine agadische Übertreibung ist. Die Theraphim als Rumpf, eine tragische Maske — David sollte für krank gelten - als Gesicht und ein Haaraufsatz wahrscheinlich mit vollständiger Nachahmung des Kopfhaares von David mußte die Täuschung perfekt machen. Unsere Vermutung, das βρίκελοι mit βάριχος zusammenhänge und etwas aus Ziegenfell Gefertigtes sei, findet durch diese Midraschstelle eine glänzende Bestätigung (ברוקלי = כביר העזים).

Die alten und neueren Ausleger haben diese Fremdwörter nicht erkannt. Mussafia liest ברולקי, eine LA, die er nicht vorgefunden, sondern seinem veriloqui zuliebe erfunden hat, welche pia fraus ihm schon Kohut II 18<sup>b</sup> vorwirft. Schönhack²) l. ברולקי, was εἰθωλικός (?) sein soll. S. D. Luzzato (Iggaroth V 712) schlägt vor ברולקי ברולקי ברולקי ציקוסר ברולקי ηΤierfelle, wie sie die Satiriker

<sup>1)</sup> Vgl. die Aphärese in מכן δποβάλσαμον, פפולסמון οφωνάτως, כברוצדן οκωρα, ברוצדן δσπορού είναμον etc. — Es sei hier bemerkt, daß wir als Belege für die von uns bemerkten sprachlichen Erscheinungen nur sichere, allgemein anerkannte Beispiele anführen.

<sup>2)</sup> Hamaschbir oder Aruch hachadasch, aram.-rabbin.-deutsches Wb. von J. B. Schönhack. Warschau 1858.

anzogen". Fürst im Magazin¹) 1890, 252 und im Glossar S. 87 acceptiert Luzzatos Ansicht. Dagegen wendet N. Brüll Jahrb.<sup>2</sup>) I 169 mit Recht ein, dass die LA ברוקלי gut bezeugt sei und nicht aufgegeben werden dürfe. N. Brüll meint, ברוקלי sei oraculum, נקורים ναχύρια wollige Felle. N. Brüll sagt ferner, dass der Midrasch nicht כביר עזים, sondern הרפים der Schrift erklären wolle; dieses Argument wird auch von Schorr, Hechaluz3) XII 39 gegen Luzzato ins Treffen geführt - unseres Erachtens mit Unrecht, denn eine midraschische Erklärung kann sich, wie alle Welt weiß, auch dann auf die zweite Vershälfte beziehen, wenn bloß der Anfang des Verses zitiert wird. Schorrs Etymologien reproduzieren wir nicht. - L. Löw, Ben-Chananja<sup>4</sup>) I (1858) 84 giebt εὐουκλῆς 'Bauchredner' für ברוקלר, dasselbe thut auch Kohut II 18h, 19a. Levy I 271a giebt βοάκαι Hosen. — Diese misslungenen Versuche machen es erst recht ersichtlich, wie vorteilhaft sich unser βρίπελοι für ברוקלי ausnimmt; die Gleichsetzung derselben wird übrigens auch durch den Umstand empfohlen, daß sowohl das griechische, wie auch das jüdische Wort in der Pluralform auftritt.5)

In Steph. Thes. II 421 ist βοίπελοι ein vocabulum incertae significationis; andere Wörterbücher bringen das Wort überhaupt nicht.

2. דיוקבא  $\delta \varepsilon i \kappa \alpha \nu o \nu = Ge sicht.$ 

EM 260, 43: καὶ γὰο τὰ πρόσωπα δείκανα καὶ δείκηλα: 'quae verba, manca tamen et corrupta, repetuntur in Gloss. Hesych. Δεικές.' So Steph. Η 939. Die Editoren des Thesaurus meinen, πρόσωπα in obiger Stelle seien Larven, folglich bedeute δείκανον Larve. Dies ist eine willkürliche Annahme, denn δείκανον, das offenbar mit δείκηλον identisch ist, kann wie dieses nur Bild, Ge sicht bedeuten.

Das in der griechischen Litteratur so vereinzelt dastehende δείκανον ist ein häufig gebrauchtes Wort im Jüdischen. Dies hat Sachs I 45 Anm. richtig gesehen, indem er jüd. Υπίστα gleichsetzt mit jenem δείκανον des EM. Sachs selbst widerruft zwar II 50 N. 54 diese Gleichsetzung, sie ist aber gleichwohl beizubehalten. Sachs urgiert die Erscheinung,

Magazin für die Wissensch. des Judentums, herausgeg. von Dr. A. Berliner und Dr. D. Hoffmann. Berlin.

<sup>2)</sup> Jahrbücher für jüd. Gesch. u. Litteratur. Frankfurt a. M.

<sup>3)</sup> החלרץ, Wissenschaftliche Abhandl. für jüd. Gesch., Litteratur u. Altertumskunde. Prag. (In hebr. Sprache.)

<sup>4)</sup> Ben-Chananja, Monatsschrift für die jüdische Theologie. Szegedin, herausgegeb. von L. Löw.

<sup>5)</sup> Die Pluralia tantum werden gewöhnlich auch im Jüdischen nur im Plural gebraucht: אפרסקרן אוואס סנגלרדן פונלרדן אוואס סנגלרדן פונלרדן אוואס סנגלרדן פונלרדן אוואס פונלרדן פונלרדן פונלרדן אוואס פונלרדן פונ

dass Ephraem Syrus שסטן für gr. εἰνών schreibe, es scheint ihm nun jüd. דרוקנא ebenfalls εἰνών zu sein; das דרוקנא sei ursprünglich Relativzeichen gewesen: דריוקנא, dann erst hätte sich דרוקנא als einheitliches Wort festgesetzt. — Hiergegen ist einzuwenden: 1) gr. ω wird sonst im Jüdischen, selbst in aramäischer Färbung, nicht unterdrückt. ארכונא (s. Lexx.) entlehnt; 3) die Verschmelzung des Pronomens די mit einem Lehnworte ist sonst nicht nachweisbar, eine Einwendung, die auch D. Kaufmann, Revue des études juives XIV 46 Anm. 3 gegen Sachs geltend macht.

Kaufmann schreibt: "Je ne puis accepter l'intreprétation donné jusqu'à présent de ce mot ... Prendre le '7 comme un signe conjonctif...e'est sans exemple. Le mot grec εἰκόν, qui a de nombreux dérivés, en latin icona..., en italien ancona, cona, conetta, conula..., en arabe iknin, au plural âkânim, se dit en syriaque יוקנא. Peut-être le דין dans דיוקנא doit-il être considéré comme une extension du son 'a comme nous voyons Jonas transformé en Diunas...Comp. diurnus et jour et tant d'autres exemples dans les langues romanes. De même, je m'explique la forme דיקנחיד par טממשילסס. Il n'y pas de '7 ajouté . . . " — Dem gegenüber geben wir folgendes zu beachten: 1) Die angenommene "Extension des J-Lautes" kommt bei dem Worte είμών in den genannten Sprachen nicht vor, ja, eine "Extension" dieser Art kommt überhaupt nicht vor, denn bei diurnus und jour ist das Verhältnis eben ein umgekehrtes, und jenes Diunas ist viel zu unsicher, vielleicht nur ein Schreibfehler, als dass es als Beweismittel dienen könnte. 2) Arab. iknin kann nur = gr. εἰκόνιον, also = jüd. איקרביך sein; im Orient war demnach ελκών nicht einheimisch, syr. איקרביר nicht verbreitet; 3) die von Kaufmann angenommene Extension des J-Lautes müßte an sicheren Beispielen im Jüdischen nachgewiesen werden; דיקנחין = טׁמְעוּטיס ist kein Beweis hierfür, weil hier anlautendes ז־ lediglich aus der Einwirkung der Analogie von Wörtern wie דיופרצופין, דיופטין etc. etc. ירונומא, דיופרצופין, דיופרצופין etc. etc. entstanden ist; in der That läfst Fränkel¹) S. 273 unser ביוקנא auf diese Weise entstehen.

Da nun דיוקנא der Form und Bedeutung nach mit δείκανον sich völlig deckt, so wird es am geratensten sein, die beiden Wörter mit einander zu identifizieren. Endung wie in μέλαθοον, κίισσακ

<sup>1)</sup> Die aramäischen Fremdwörter im Arabischen. Leyden 1886,

γλωσσόκομον etc., abgefallen; τ für ει ist eine Vokaldistraktion, vgl. ευ in κομγματευτής, ι in κομροφός, σίσοφος, σίσοφος, η in πομηματευτής, ι in TSabb. XVII 1 p. 136, in der schon τιταστα vorkommt, ist alt genug, um die Annahme einer Sprachverderbnis, wie sie die Gleichung μη εἰμόν voraussetzt, von vornherein abzuweisen; daß jAz III 42b, 67 κητίτης dafür hat, beweist nicht die Identität von τίτης mit εἰμόν, sondern nur soviel, daß δείκανον dieselbe Bedeutung hat wie εἰκόνιον, was auch richtig.

— Sonst tritt das Wort κτίτητα, einige sekundäre Midraschstellen ausgenommen, nur im babylonischen Talmud auf, dagegen ist τίτιον ειλονιον in den palästinensischen Quellen vorherrschend, ein Grund mehr, die beiden Wörter auseinanderzuhalten.

Dass της πicht δύο-εἰκών (Levy I 394<sup>b</sup> und Kohut III 47<sup>b</sup>) sein kann, braucht nicht erst bewiesen zu werden.

3. דּיפְּלֵי $=\delta \iota \pi \lambda o i = duum viri.$ 

Hesych I 484: διάβουλοι διπλοῖ δίβουλοι, wo der Herausgeber anmerkt: "δίβουλοι (l. δίβολοι) correctio est corrupti διάβουλοι διπλοῖ (l. διπλαῖ). Voluit igitur δίβολοι διπλαῖ." — Ich urteile über die hesychianische Glosse ganz anders: διπλοῖ und δίβουλοι sind korrekt, διάβουλοι falsch, δίβολοι und διπλαῖ aber, die der Herausgeber empfiehlt, rein erfunden. Wer sind denn eigentlich die δίβουλοι? Bei Steph. II 1120 liest man: διάβουλος, qui est duplicis consilii. Aber die singulare Form findet sich nirgends, sie zu schaffen geht nicht an. Im Gegenteil, die Pluralform muß uns hier eben bedeutsam erscheinen; der Grund dieser Erscheinung ergiebt sich, sobald wir die richtige Bedeutung des Wortes erkennen, denn jenes 'qui est duplicis consilii' ist wahrlich so nichtssagend wie nur möglich.

Δίβουλοι sind die duumviri der Römer.

Es ist undenkbar, daß die Griechen diesen römischen Magistrat auf griechisch nicht sollten bezeichnet haben; wie haben sie ihn aber bezeichnet? Marquardt lehrt in der Römischen Staatsverw. I 521, daß für den Begriff duumviri die Griechen keinen eigenen Terminus hatten; sie setzten dafür nötigenfalls ἄρχοντες (z. B. in neapolitanischen Inschriften CIGr 5836. 5838. 5843) oder στρατηγοί (z. B. in Korinth und Palmyra; Waddington, Inscriptions grecques et latines de la Syrie Nos. 2597. 2601. 2606°. 2607). Diese Annahme ist durch neuere Funde widerlegt worden: es findet sich als Übersetzung von duumviri der Ausdruck δνόανδρες auf einer Münze von Lipara bei Imhoof-Blumer, Monnaies grecques, Amsterdam 1883, p. 460; angeführt von L. Bürchner, Addenda lexicis linguae Graecae in den 'Commentationes Woelfflinianae', Lips. 1891, p. 355. Dieser ziemlich unge-

schickte Ausdruck kann aber höchstens nur eine lokale Verbreitung, vielleicht eben nur auf der Insel Lipara, gefunden haben, der gemeingriechische Ausdruck wird das hesychianische διπλοΐ, δίβουλοι gewesen sein. Dass δίβουλοι sich vortrefflich dazu eignet, sieht man auf den ersten Blick; aber auch διπλοϊ ist etymologisch klar, denn es bedeutet einfach zwei, s. Steph. II 1553, wo διπλοῖ βασιλῆες, διπλοῖ στρατηλάται etc. genannt werden; statt "die beiden Ratsherren" (δίβουλοι), sagte man wohl auch "die Zwei" (διπλοΐ).

Der Magistrat duum viri konnte den Juden leicht bekannt sein: in Palmyra werden sie häufig genannt, und ein duovir in Gaza figuriert bei Marq., Röm. Staatsverw. I<sup>2</sup> 429 Anm. 9. Es braucht uns also nicht zu wundern, dass der Name διπλοί auch in jüdischen Schriften vorkommt; die Juden mögen mit den duumviri mehr zu thun gehabt haben, als wir es ahnen können.

Sifra אמור IX 8, p. 99<sup>d</sup> Weiss: וכשתפס מריינוס [טריינוס] את פפוס. ואת לוליינוס אחיו בלודקיא ... אמרו לא נסע משם עד שבאו עליו דיופלי מרומי את מוחו בבקעיות. In bTaan 18b lautet der Schlussatz¹): עד שבאו רופלי מהעיר ופצעו את hier ist רומי, das in allen Talmudausgaben bis zu derjenigen von Basel 1578-1581 unbeanstandet geblieben, gestrichen und aus Censurrücksichten durch דרר ersetzt worden; doch hat Raschi auch in unseren Agg. דיופולין מרומי in bSucca 51b s. v. דיופלוסטיד. Derselbe Vorfall wird ferner in Kohel. r. zu 3, 15 berichtet, die Ausdrücke sind dieselben wie in bTaanith. Ganz verstümmelt ist der Bericht in Semachoth VIII g. E. אמרה לא מחו עד בעינין בעינין בחשטין בעינין kann nur heißen: διπλοί aus Rom, und dass damit die duum viri gemeint seien, sieht schon Landau in seiner Aruch-Ausgabe<sup>2</sup>), obzwar ihm die Etymologie des Wortes unbekannt geblieben. Die Quellen berichten also: "Zur Zeit, da [Kaiser] Trajan den Papus und seinen Bruder Julianus in Laodikeia ergreifen liefs, ... wurden Duumviri aus Rom gegen ihn gesandt, die mit einem Schwerte seinen Schädel spalteten."

Das Wort דיופלי kommt auch in einem anderen Zusammenhange vor. Es heifst in Aboth di R. Nathan Version I c. 4 p. בי Schechter: עד שבאו אליו דיופלא [דיופלין .]] מעירו שמת קיסר ונמנו עליו לעמוד bis die Duumviri von Rom³) kamen [mit der Nachricht], dass der Kaiser [Nero] gestorben ist und dass man ihn [den Vespasian] an

des Babli ist ursprünglicher als בקליות des Sifra, denn es ist gr. άξινάριον Schwert.

<sup>2)</sup> Rabbinisch-aramäisch-deutsches Wb. von M. J. Landau. Prag 1824. Hebr. Titel הכרוך.

<sup>3)</sup> Statt מברר ist nämlich מרומר zu lesen.

seine Stelle gewählt habe." — Im Targum (Exod. 9, 7. 27, 10. 16. Num. 16, 12. Deut. 20, 10 שדר פולין) hat διπλοϊ die Form פולין; anlautendes בולין ist hier ebenso abgeworfen wie du-durchweg in פונדיון dupondium. In allen diesen Stellen aber ist stets die Pluralform gebraucht, ein Beweis mehr, daß דופלי mit διπλοϊ zusammengehalten werden darf.

Mussafia denkt an die dupli (Offiziere), Levy Trg. Wb. II 256<sup>b</sup> giebt keine Etymolgie, Kohut III 45<sup>a</sup> giebt βουλαΐοι; richtiger Fürst S. 100<sup>a</sup> δύο βουλαΐοι = duumviri.

4. אינגאט =  $*\mu i \lambda i$  אינגאט = Kessel.

Suidas s. v. τρύβλιον II 1229 Bernhardy: τρύβλιον ὁξυβάφιον, πινάπιον, ποτήριον, ὀρθομίλιον τοῦτο μεῖξον τοῦ ὀξυβάφου ἐστί; Bernhardy bemerkt hierzu: ὀρθομίλιον nondum inveni, neque Photius agnoscit. — Das Compositum ὀρθομίλιον findet sich in der That nirgends, auch in den Lexicis nicht, obschon das W. in diesen schon auf Grund jener Notiz des Suidas nicht fehlen dürfte; allein es findet sich ein absolutes \*μίλιον, freilich nicht in den Lexicis, sondern auf einer aus Namara in Batanäa stammenden, von Waddington a. a. O. p. 508b als Nr. 2176 veröffentlichten Inschrift: . . . τῶν ποτε γειναμέν[ων] μίλιον . . . ἀνάθημ' ἀν[α]θέντων. Waddington gesteht ein, daß er das W. nicht versteht; wir jedoch, die wir das Suidassche ὀρθομίλιον vor uns haben, geben dem Worte mit aller Bestimmtheit die Bedeutung Kochgeschirr, Kessel.

\*Μίλιον = Kessel ist eigentlich ein lateinisches Wort, es ist Nebenform von μιλιάριον = milliare; s. Lexx. Wie aber im Sinne von mille passus im Griechischen zwei Formen: μίλιον u. μιλιάριον sich aus dem einen lateinischen mille gebildet hatten, so können auch im Sinne von Kessel für das eine lat. milliare die zwei gr. Formen \*μίλιον u. μιλιάριον neben einander bestanden haben, nur hat es sich durch den Zufall so gefügt, daß \*μίλιον = Kessel bis auf jene zwei Andeutungen gänzlich verschollen ist. Das Wort, das in der gr. Litteratur derart verkümmert ist, lebt und blüht in der jüdischen Litteratur.

Wir lesen in Pesikta di Rab Kahana p. 162a Buber: ... מהר בנחושתים לו כמין מולי של נחשת ועשה לו כמין מולי של נחשת ועשה אותו נקבים נקבים ונתנו לתוכו והתחיו (II Chr. 33, 11)? Er [der König von Aschur] ließ einen kupfernen Kessel verfertigen, woran er viele Löcher anbrachte; man setzte ihn [den gefangenen König Manasse] hinein, während man darunter Feuer anzuzünden anfing ... — Unser \*μίλιον ist an dieser Stelle in der Form מולי transskribiert; die Endung ist abgeworfen wie so häufig; der I-Laut der ersten Silbe wurde des Wohlklanges wegen in einen U-Laut verwandelt, wie in dem stamm-

verwandten מולייר μιλιάριον M Sabb•III 4. Genau dieselbe Form wie in der Pesikta zeigt das W. auch in Jalkut Reg. § 246; die gr. Form ist treuer bewahrt in Deut. r. c. 2, 13 שטר לר מולרך של נחשת wo die byzantinische Aussprache \*μίλι[o]ν reflektiert; in j Sanh X 2 28° 56 mit korrektem I-Laut jedoch mit aramäisch gefärbter Endung מילא של נחשת ahnlich auch in Ruth r. zu 2, 14 c. 4 מילא של נחשת. in Trg II Chr. 33, 11 steht das W. im Status constructus ועבדו כשדאר מולבות נחשא. In b Sanh 101b (En Jacob) ist das Fremdwort durch דוד (שריוה ברודא דנחשא), in Rabbinowiz 1) z. St. הנורא דנחשא), in Pirke di R. Eliezer c. 43 durch שם ersetzt worden. — In einem anderen Zusammenhange erscheint \*μίλιον in Esther r. c. 9, 2 מו ואם במולי תסיק החתיו, Midr. Abba Gorjon 5, 14 p. 36 Buber ואם במולא תסיק תחתיו.

Die Lexikographen haben מולא nicht erkannt; Mussafia, Levy, Trg. Wb. II 15<sup>b</sup> u. Nhb. Wb. III 48, Kohut V 147<sup>b</sup>, lassen sich von der Ahnlichkeit des Wortes mit מולא — mula Maultier täuschen und meinen, es sei die Rede von einem ehernen Maultier; falsch auch Wünsche in seinem "Pesikta des Rab Kahana" (Leipzig 1885) S. 233: "eine Art ehernes Maultier"; das von Fürst S. 136b beigebrachte μωλάριον ist nicht eben vertrauenerweckend. S. Buber ist der einzige, der dem Worte auf der Spur ist; zu seiner Pesikta a. a. O. merkt er nämlich an, daß ungefähr = μιλιάριον sein müsse, wie denn die Parallelstellen, die הור משבת אש haben, genügend darthun, dass nur ein Kessel gemeint sein könne; vgl. auch Pesikta 165a Buber, wo טיגנדן טיגנדן שוגנדן בינדן בינ τήγανον dafür steht.

5. ארלריך = \*olearius = Badediener.

Epiphanius haeres. 30, 24: Ο δε δλεάφιος έπι τοῦ φυλάττειν ιμάτια προσπαρτερῶν... Die Stelle ist von den Editoren des Stephanschen Thesaurus V 187 angezogen mit der Bemerkung, daß Petavius das unbekannte nur hier auftretende Wort δλεάριος in σπολιάριος emendiert. Aber ολεάφιος ist entschieden beizubehalten; das thut auch Sophocles p. 800. — Was die Form des Wortes anlangt, so erregt dieselbe keinen Anstofs, denn die lat. Endung arius wird im späteren Griechisch sehr häufig zu Bildungszwecken verwendet, vgl. ἀναγλυφάριος, ἀποθημάριος, ἀποστασιάριος, βασταγάριος, δευτεράριος, δοχειάριος, έντολικάριος etc. etc. Es ist aber nicht nötig, das Wort für griechisch zu halten, lat. \*olearius nimmt sich jedenfalls ursprünglicher aus, und das Fehlen des Wortes in den lat. Lexicis ist noch kein Beweis, dass die Lateiner

<sup>1)</sup> דקדוקר סופרים. Lat. Titel: Variae lectiones in Mischnam et in talmud babylonicum. München. 33\*

\*olearius nicht gebildet haben, ebensowenig wie das einmalige Vorkommen desselben im Griechischen uns daran hindert, eine starke Verbreitung des Wortes anzunehmen. — Schwieriger hält es, die Etymologie des Wortes mit seiner Bedeutung in Einklang zu bringen, denn die von Sophocles angegebene Bedeutung: a keeper of the clothes at a bath, passt zum Etymon oleum, Öl, durchaus nicht.

Hier kommt uns nun das Jüdische zu Hülfe. In der Form ist \*olearius frühzeitig ins Jüdische gedrungen. Es wird in diesem Idiom im Sinne von Badediener, Bademeister gebraucht; da nun der Badediener die Pflicht hatte, den Badegästen die nötigen Dienste zu verrichten, so wird wohl auch das Salben mit Öl mit zu seinen Verrichtungen gehört haben und, insoferne eben das Salben mit Öl das wichtigste Moment des Badens bildete, so konnte der Badediener wegen der wichtigsten Seite seines Berufes — a potiori fit denominatio — wohl den Namen \*olearius führen: Also \*olearius = qui oleum in balneis supportat.

אולייר Pl. אוליירין kommt in der jüdischen Litteratur an folgenden Stellen vor: MTohor. VII 7 אוריארין (1. mit Aruch אוליירין), TTohor. VIII 8 p. 669, TBb III 3 p. 402 אוליירין, TKelim bk V 8 p. 575, das. bm II 12 p. 580 אוליירין, jMaas scheni I 52<sup>d</sup> 3, jBerach II 4° 15, Pesikta r. c. 22 p. 44<sup>a</sup>, bSabb 47<sup>b</sup>, bBeza 32<sup>a</sup>.

יהרלייר ist zuerst von Rapoport<sup>1</sup>) als \*olearius erkannt worden; ihm folgen fast sämtliche Neueren; s. besonders Perles, Et. St.<sup>2</sup>) S. 125 und Lattes, Nuovo Saggio<sup>3</sup>) S. 8. — S. noch über ¿λεάριος Ducange, Gr. II 145 und Saalfeld 769.

מַרְנִּיוֹת = πέργεις = kleine Vögel.

Bei Hesych. III 308 finden sich folgende zwei Glossen: 1. περγοῦλον ὀρνιθάριον. ᾿Αργειλέγω; 2. πέργουν πρέσβυν οί αὐτοί. — Die Glossen geben in dieser Fassung keinen Sinn. Ahrens, De dial. Dor. Append. p. 558, liest die erstere Glosse wie folgt: σπέργουλος ὀρνιθάριον ἄγριον. Er schreibt: "Iam Salm. ad Solin. p. 315 B intellexerat, σπέργυλος diminutivum esse a σπέργυς = πρέσβυς et eiusdem aviculae appellationem, quae vulgo a Graecis τρόχιλος, ab Aristotele Hist. Anim. IX 11 βασιλεύς et πρέσβυς, ab aliis βασιλίσκος, a Latinis rex avium, regariolus, regulus, a nobis Zaunkönig appellatur." Diese geist-

<sup>1)</sup> Erech Millin, opus encyclopaedicum . . . condidit S. J. Rapoport. Tomus primus [et unicus]. Pragae 5612.

<sup>2)</sup> Etymologische Studien zur Kunde der rabbin. Sprache u. Altertümer von Dr. J. Perles. Breslau 1877.

<sup>3)</sup> Saggio di giunte e correzioni al Lessico talmudico, Turin 1879. — Nuovo Saggio etc., Rom 1881. — Miscellanea postuma, Milano 1884.

reiche Emendation wird von Bernhardy in seiner Ausgabe des Hesych. a. a. O. mit Freuden acceptiert und sie ist auch in der That überzeugend, denn die beiden anderweitigen Hesychianischen Glossen 1. σπέργουλος· όρνιθάριον ἄγριον; 2. σπέργυς· πρέσβυς — erheben jene Emendation zur völligen Gewißheit. Hesych sagt darnach: 1. πέργουλος ὀονιθάοιον ἄγοιον. Δάκωνες; 2. πέργουν· ποέσβυν· οι αὐτοί. Diese Gestalt hat nun die Glosse auch bei Steph. VI 766, nur liest G. Dindorf stets πέργεις st. πέργουν der Codices. Demgemäß schreiben auch wir πέργεις. Lobeck, Pathol. p. 132 vergleicht zu πέργεις = σπέργεις, ngr. σπουργίτης Spatz, deutsch Sperling. Nach alledem scheint πέργεις = kleine wilde Vögel gesichert zu sein.

Im Jüdischen findet sich eine Nominalform פריגא, der man die Bedeutung 'junge Hühner' beizulegen pflegt und die man gewöhnlich aus einer gemeinsemitischen Wurzel ברג ableitet. Friedrich Delitzsch, der in seinen Studien über indogermanisch-semitische Wurzelverwandtschaft (Leipzig 1884) S. 72 die Wurzel فري eingehend behandelt, unterläßst es, jüdisch פרוגא und syr. ביט zu dieser Wurzel zu ziehen, wohl aus dem Grunde, weil eine Verwandtschaft zwischen ihnen nicht besteht. Deutlicher spricht sich Fraenkel S. 116 darüber aus: "Gewiß aber ist der Name des jungen Huhnes فَرَارِيخٍ . Pl. فَرَارِيخٍ nicht echt, sondern erst aus בְּיָבֹשׁ übernommen. Im Arabischen hat es von der Wurzel فرج "spalten" keine Ableitung; auch die Form ist nicht unverdächtig. Eine andere noch zu lösende Frage ist aber,

ob die aramäischen Wörter selbst semitisch sind." An diese letztere Bemerkung wollen wir anknüpfen. Die "noch zu lösende Frage" dürfte wenigstens in einem Punkte entschieden werden, darin nämlich, dass פרוגא gr. Lehnwort ist.

Wir lesen in bBm 24b: רב אמר אשכח פרגיות שחוטות. Raschi glossiert zu גרזלות glossiert zu גרזלות junge Tauben; in bBerach 39ª übersetzt Raschi פרגיום — hier mit Unrecht, denn hier ist פרגיום = פרגיות - Hirse gemeint - mit perdrix. Die Stelle in Bm nötigt in der That an wilde Vögel zu denken, פרגיות darf also mit dem im Jüdischen einigemal (Gen. r. c. 17, 13; Lev. r. c. 34, 14; Echa r. zu 1, 1; jBerach VI 10° 76; TBm VI 5 p. 383) vorkommenden פרגירן oder פרגן, welches man gewöhnlich für junge Haushühner hält, nicht verwechselt werden; entspricht lautlich dem oben gefundenen gr. Worte πέργεις = kleine wilde Vögel, und da, wie bereits bemerkt wurde, חעריות nur

<sup>1)</sup> Mir ist blos פריגא mit Jod bekannt.

"wilde" Vögel bedeuten kann, so fällt auch die Bedeutung beider Wörter zusammen. Dies glauben wir mit Bestimmtheit behaupten zu dürfen. Ob aber nicht weiter zu gehen wäre bis zu der Behauptung, daß auch פרגיין gr. Lehnwort sei, steht dahin. In der Toseftha stehen neben einander הפרגיות, הפרגיות; da nun אפרוחים ganz bestimmt "Küchelchen" bedeuten muß, so wird wohl פרגייות etwas anderes bedeuten; auch an den übrigen Stellen scheint פרגיות oder פרגייון etwas besonders Delikates zu sein, also schwerlich Haushühner. Dies alles geben wir zu erwägen.

דיוֹמָן \*δέομος = Fessel.

Suidas I 1210 δέομος νόμος ἢ δεσμός; fehlt in den Lexicis. Das Wort erscheint in Jelandenu zu Num. 24, 6 (bei Aruch): בקש לירוך er [Bileam] wollte Israel Fessel auflegen. Die Endung beruht auf einer Analogiebildung. — Falsch Levy I 394, Kohut II 50 und N. Brüll, Jahrb. VII 64.

#### II. Neue Formen.

### a) Nomina propria.

## 8. אַבְדוֹקוֹס \* Eυτοκος.

9. אַבְטוּלְמוּס \*Εὕτολμος.

\*Εὔτολμος statuieren wir neben Εὐτόλμιος; vgl. Nr. 8. — Der Name tritt auf in MErub III 4 — TSchebiith IV 21 p. 67 — bRh 15<sup>a</sup> בטולמוס העיד משום המשה זקנים Eutolmos bezeugte im Namen von

<sup>1)</sup> So Aruch; Agg. אבדקים.

fünf Ältesten u. s. w. In Mechiltha zu Exod. 21, 8 p. 78b Friedm. wird ein R. Jonathan b. Eutolmos genannt ר' יונתן בן אבטלמס, ebenso b Sanh 87b. Der volle Name lautete wahrscheinlich Eutolmos b. Reuben so in b Sota 49b. — Derselbe Name lautet mitunter אבטולוס oder אבטולס, z. B. TErub III 16 p. 141 אבטולס העיד משום ה' זקנים, jErub III 21° 67 אבטילס; bBk 83° אבטולס, Exod. r. c. 21 אבטולוס הזקן ist Reduktion des M-Lautes eingetreten.

#### b) Neue Formen auf -κον, -κη.

#### 10. דיקריקוֹן = \* σιαφικόν = Räuberwesen

Vor der Eroberung Jerusalems durch die Römer im J. 70 n. Chr. gab es in Palästina eine gewaltthätige politische Partei, die vor keinem Mittel zurückscheute, ihre Pläne durchzusetzen; man nannte diese Partei σικάριοι. Den vom lat. sica stammenden Namen erklärt Joseph. B. J. 2, 17, 6 wie folgt: σικαρίους ἐκάλουν τοὺς ληστάς ἔχοντας ὑπὸ τοῖς κόλποις τὰ ξίφη. Vgl. das. 7, 8, 1. 7, 10, 9 u. Antt. 20, 8, 10; ferner Lucas 21, 38; Lyd. 175, 5; unter den Lexicis s. Steph. Thes. VII 235, Grimm, Lexicon Graeco-Latinum in libros N. T.3 p. 400, Sophocles p. 988. — Während nun das W. σικάριοι, das sich allerdings in griechischen Lettern geschrieben findet, allgemein bekannt und anerkannt ist, vermissen wir in den Lexicis die damit verwandte Form \*σικαρικόν bis auf den heutigen Tag, bloss aus dem Grunde, weil sich dieses zweifelsohne echt gr. Wort nur in jüdischen Texten erhalten hat; s. Schürer, Geschichte des jüd. Volkes im Zeitalter J. Chr. I (Leipzig 1890) 481 Anm. 31. Die Bildung \*σικαρικόν erinnert an \* ληστικόν, ein Wort, das erst in unseren Tagen von L. Cohn aus einem alten inedierten Glossar hervorgezogen wurde (Rhein. Mus. XLII 413). \*Σικαρικόν bedeutet wie \*ληστικόν das Räuberwesen und alles, was damit zusammenhängt: den durch die Überhandnahme des Räuberwesens verursachten unsicheren Zustand eines Landes; die Zeit, die Epoche dieses Zustandes; insofern aber von den jüdischen Gesetzeslehrern für solche Zeiten besondere zeitgemäße Verordnungen verfügt werden, auch diese Verordnungen selbst, also Sikarikon-Gesetz, kurzweg Sikarikon, in dem Sinne, wie wir etwa von einem Kriegsgesetz sprechen.

Das Wort \* סקרקון im Jüdischen genau סקרקון auch סקרקון geschrieben, wird besonders in den tannaitischen Schriften, in Mischna, Toseftha u. Sifre gebraucht. MGitt V 6 לא היו סקריקון ביהודה es waren keine räuberischen Zeiten in Judäa. TGitt V 1 p. 328 ארץ יהודה אין im Lande Judiia בה משום סיקריקון גליל לעולם יש בו משום סיקריקון ist das Sikarikongesetz nicht anzuwenden, in Galiläa aber währt das Sikarikongesetz beständig fort. Das. לקח מן הסיקריקון וחזר ולקח מבעל הבית מקחו מקח מבעל הבית וחזר ולקח מז הסיקריקוז מקחו בטל wenn jemand ein Grundstück kauft von einem Räuber<sup>1</sup>) und hernach kauft er dasselbe von dem [rechtmäßigen] Eigentümer, so hat der Kauf Gültigkeit; hat er aber [das Feld] zuerst vom [rechtmäßigen] Eigentümer erstanden und hernach kauft er dasselbe vom Räuber<sup>1</sup>), so ist der Kauf ungültig. – In MMachschirin I 6 הסיקריך = סוממסנסו jedoch הסיקריקין LA des Hai Gaon. MBiccurim I 2 הסיקריקין, Sifre Deut. \$ 297 p. 127b Friedm. סקרקון. TGitt V 2 p. 328 סיקרקון, TAz III 16 p. 464 בסיקריקון (schwerlich richtig punktiert, besser סיקריקון), bBb 47b מסיקריקון, TTherum I 6 p. 25 בעלי בחים סיקריקון, Mechiltha zu Exod. 23, 19 p. 102º Friedm. והסקריקון, Tanch I כי תצא \$ 1 הסיקרין 1 הסריקון. Aboth di R. Nathan V. II p. 20 Schechter כל הסיקריך, jSchekal VII 50° 62 סיקייריא b Gitt 55° ביוני דירושלם Abba der Sikarier, Heerführer von Jerusalem. - Vgl. "Das Sikarikon-Gesetz" von Grätz im Jahresbericht des Breslauer jüd.-theolog. Seminars 1891 und von Rosenthal in Monatsschrift, Neue Folge, 1892.

11. נוֹטְרִיקוֹן = \*νοταρικόν = Schriftzeichen.

Der Entstehung nach reiht sich \*νοταρικόν an \*σικαρικόν: wie dieses aus lat sica, so ist jenes aus lat nota im gr. Geiste weitergebildet. — Behufs Ermittelung der richtigen Bedeutung von נומריקון sind wir gezwungen, ein wenig weiter auszuholen, indem wir zuerst den Beweis führen wollen, daß sich die Juden die Kenntnis der römischen Tachygraphie angeeignet haben.

Bekanntlich gab es im Altertum zwei Arten von Tachygraphie: die römische und die griechische; Kopp und Zeibig in ihrem gleichnamigen Werke Tachygraphia veterum sind der Ansicht, daß die tachygraphische Kunst der Römer älter sei als die griechische. Das Wesen der römischen Tachygraphie ergiebt sich aus folgenden Worten des M. Valerius Probus nach Mommsen bei Keil, Grammatici Latini (Teubner 1862) IV S. 271: apud veteres cum usus notarum nullus esset, propter scribendi difficultatem maxime in senatu qui scribendo aderant, ut celeriter dicta comprehenderent, quaedam verba atque nomina ex communi consensu primis litteris notabant et singula litterae quid significarent in promptu erant. Es wurden also nicht wie bei den Griechen die Buchstaben, sondern die Worte verkürzt.

Wir glauben, dieser Art von verkürzter Schrift in einer merk-

<sup>1)</sup> סיקריקון \*σιπαφινόν steht hier u. sonst oft statt סיקריקון σικάφιοι; über einen ühnlichen Begriffswechsel handeln wir unter Nr. 12 u. 13.

würdigen Talmudstelle zu begegnen. In MJoma III 10 wird nämlich berichtet, Helene, die fromme adiabenische Königin, habe für das Heiligtum zu Jerusalem eine goldene Tafel anfertigen lassen, auf welcher das Gesetz in betreff des eines Ehebruchs verdächtigen Weibes (Num. 6, 1-21) geschrieben stand: את היא עשתה טבלא של זהב שפרשת סוטה כחובה עליה. Hierzu bemerkt R. Simeon b. Lakisch im Namen R. Jannais (blühte um 230 n. Chr.) b Gitt 60°: באלה בית. Raschi z. St. glossiert ganz richtig: ראשי החיבות, bloss die Anfangsbuchstaben primae litterae des M. V. Probus - waren ausgeschrieben; s. übrigens Lattes, Saggio S. 49, der diese Notiz nach Gebühr würdigt. Inschrift war also in der Weise der römischen Tachygraphie gehalten und wir haben hier die kulturhistorisch bedeutsame Nachricht, daß es hebräische Bibeltexte gab, die in tachygraphischen Noten geschrieben waren. Dass dies bei griechischen Bibeltexten allgemein üblich war, dafür liegen zahlreiche Zeugnisse vor; wir erwähnen die in tironianischen Noten (notae Tironianae) geschriebenen Sammlungen von Psalmen und von Werken von Kirchenvätern bei Kopp a. a. O. (Mannheim 1817) S. 316 f.; Gildemeister hat den griechischen Text des bis dahin nur in äthiopischer Sprache bekannten Henoch-Buches aus tachygraphischen Noten entziffert ZDMG IX 621; Origenes beschäftigte bei seinem Bibelwerke nach Euseb, H. E. VI 23 nicht weniger als sieben ταγυγοάφοι. in welch letzteren zwei Fällen allerdings von der griechischen Tachygraphie die Rede ist.

Eine andere deutliche Spur der Tachygraphie bei den Juden zeigt sich uns bei näherem Zusehen in bSabb 103b. Hier heißt es, daß nach des R. Simeons Meinung derjenige, der am Sabbat die beiden & im Worte אמזרך (Jes. 45, 5) schreibt, sich des Vergehens der Sabbatverletzung schuldig macht, welche Ansicht begründet wird mit den Worten: כיון דאיתיה בגלטורי בעלמא. Das Verständnis dieses Satzes hängt von der Auffassung des Fremdwortes גלטורי ab. Raschi meint, im "christlichen Latein" (בלשרך למין של מיניך) heißen inschriftliche Zauberformeln und Talismans קלוטורס, diese zeigen eine verkürzte Schrift und eine solche sei auch der Sinn des talmudischen גלטורי. Nun bedarf aber das von Raschi gebrauchte "christlich-lateinische" Wort קלוטורס selber der Erklärung. Zunz, Zeitschr. für die Wissensch. des Judentums I S. 288 Anm., giebt קלוטורס durch franz. philactère[s] wieder; dieses Wort, nämlich φυλακτήριου, steckt nach Zunz, freilich in verballhornter Form, auch in גלמורי. Allein der Lautbestand von גלמורי erfordert durchaus ein anderes Wort. Mussafia, s. v. κκ, denkt an καλήτορες, Ausrufer; aber die Präposition 🗅 ist von Menschen ausgesagt höchst unpassend. Schönhack, Hamaschbir h. v.,

giebt γέλωτος, Genit. von γέλως Lachen. Lebrecht in המזכיר, 1869, p. 145, hält גלטרי für korrumpiert aus in litteris. Levy, Nhb. Wb. I 1h, denkt an occultaria oder γλωσσάρια; auch Kohut I 1ª giebt γλωσσάριον. Gebhard in Rahmers Jüd. Litteraturbl., Jahrg. X Nr. 42, giebt μήληθοον Zaubermittel; vgl. noch Perles, Et. St. S. 111, und Grünbaum, ZDMG XXXI 359. Das Richtige hat unseres Erachtens De Lara<sup>2</sup>) gefunden: גלטורי ist caelatura<sup>5</sup>), Meisseln, Eingraben. A. Geiger, Jüd. Zeitschr. VIII 190, giebt dieselbe Erklärung im eigenen Namen. - Die verkürzte Schrift wurde, wie aus zahlreichen Denkmälern ersichtlich, in erster Reihe bei Inschriften auf hartes Material, also auf Stein, Erz etc., angewandt, denn hier eben galt es, möglichst wenige Buchstaben schreiben zu müssen. Der Talmud meint demnach, daß die beiden & im Worte אמזרך schon den Charakter eines ganzen Wortes haben, denn auch in der Cälatur (גלמורי) sei diese Art des Schreibens üblich. Dass hier ein lateinisches Fremdwort auftritt, stimmt zu unserer Annahme, dass die Juden die römische Tachygraphie entlehnt haben.

Ein anderes auf die Tachygraphie bezügliches lateinisches Wort finden wir in jMeg II 73ª 32. Es wird hier der Grundsatz ausgesprochen, daß die Estherrolle nicht nur in assyrischer (Quadrat-) Schrift, sondern auch in tachygraphischen Noten geschrieben sein könne: גיגנטון (ed. Krotoschin גיגנטון). Die älteren Kommentatoren, die sich um die Etymologie eines Wortes nicht kümmerten und sich auch nicht kümmern konnten, geben der Sache nach richtig an, dass mit גיגניטרן eine verkürzte Schrift gemeint sei. Diese durch den Kontext gebotene Erklärung wird von den Neueren, denen die Etymologie - natürlich eine verunglückte - wichtiger ist als der Sinn, unüberlegterweise aufgegeben. Levy I 322b liest גרגנטון, was gr. γοαϊμόν sein soll; dies verwirft schon Fleischer zu Levy I 433°. N. Brüll, Jahrb. IV 116, emendiert גרגנוטון in דיגלטון δίγλωττον zweisprachig; Kohut II 234<sup>a</sup> denkt an γιγανταΐον, großbuchstabig; Gebhardt, Jüd. Litteraturbl. Jahrg. X Nr. 42, giebt γεγενέτης = αὐτογθών, einheimisch. - Wir unsererseits erkennen in den letzten zwei Silben von גיגנומון ganz deutlich lat, notum, gräcisiert \*νῶτον; der erste Bestandteil dürfte cog sein4); also גרגנרטון (nicht היגנרטון)) = cogni-

<sup>1)</sup> אמזכרר Hebr. Bibliographie, redig. von M. Steinschneider, herausg. von Julius Benzian. Berlin.

David Cohen de Laras rabbin. Lexikon Kether Khehuna von Dr. J. Perles. Breslau 1868.

<sup>3)</sup> z für lat. c wegen des ursprünglichen Lautes desselben, vgl. Cajus u. Gajus.

<sup>4)</sup> ג für c wie oben caelatura = גלטורר.

tum. Wie die ganze einschlägige Wortsippe (nota, notarius, subnotare, notoria etc., s. Gardthausen, Tachygraphie der Alten, in Hermes X 454), wird auch cognitum ein Terminus der Tachygraphie gewesen sein, eine Behauptung, die wir allerdings durch Beweise nicht erhärten können, die aber nicht gewagt erscheinen wird, wenn man sich an die Worte ex communi consensu des M. Valerius erinnert.

Die offizielle römische Benennung der Schnellschreiber, notarii, findet sich auch in jüdischen Quellen, so TSota VIII 6 p. 311 = b Sota  $35^b$ ושלחו נוטירין [נסורים .V] והשיאו את הכתב מעל האבנים בשבעים לשון '[die Heiden] sandten Schnellschreiber, welche die Schrift von den Steinen in siebenzig Sprachen kopieren sollten.

Wir kommen nun zum eigentlichen Gegenstande unserer Untersuchung, zum Worte נוטריקון. Mussafia hat dieses Wort bereits vor 300 Jahren richtig definiert: "Die Gerichts- und Stadtschreiber mußten öffentliche Reden in Hast und Eile niederschreiben; sie beschränkten sich hierbei auf die wesentlichen Dinge; eine solche Schrift heifst auf lateinisch \*notaricum." Wir wissen, dass sich \*notaricum, richtiger \*νοταρικόν, in den Lexicis der gr. u. lat. Sprache nicht findet, dass aber dieses Wort existiert haben muß, ist auf Grund des überaus häufigen Gebrauchs desselben im Jüdischen als sicher anzunehmen. Wir finden כומריקון in allen Schichten der jüdischen Litteratur; so in den tannaitischen Schriften z. B. MSabb XII 5, Sifre Num. § 161 p. 62<sup>b</sup> Friedm., Mechiltha zu Exod. 17, 13 p. 54<sup>b</sup> Friedm.; im Jeruschalmi nur einmal jOrla I 61° 4 (vgl. Z. Frankel in Mebo ha-Jeruschalmi, Breslau 1870, p. 147b, dagegen Monatsschrift 1870 p. 144); im Babli z. B. bSabb 55<sup>b</sup>. 105<sup>a</sup>. 104<sup>b</sup>; häufig im Midrasch z. B. Pesikta 109<sup>a</sup> Buber, Midr. ψ 3, 3, Tanch I בלק § 10, Exod. r. e. 8 u. c. 5, Beth-ha-Midrasch I 63 etc. etc.; doch fehlen mir Beispiele für Toseftha und Targum.

Was man unter נוטריקון zu verstehen hat, wird am besten klar, wenn wir uns das Wesen der römischen Tachygraphie recht vergegenwärtigen. In dieser Schrift galt ein Buchstabe für ein Wort, litera verbum est, wie es Auson. Epigr. 138 (bei Pauly, RE V 1 709) treffend bezeichnet. Wir führen als Beispiel an die Stelle in Midr.  $\psi$  3, 3 שהר נמרצת נוטריקון נ' נואף מ' מואבי ר' רוצח צ' צורר (נטריקון נ' נואף מ' מואבי ח'ת was bedeutet מרצח (I Reg. 2, 8)? [Dies ist nach der Methode des] Notarikon [zu verstehen]: 'בואף Ehebrecher, ש bedeutet מואבי. Moabiter, יו ist רוצח Mörder, יצ heifst צורר Feind, ת ist soviel als חועבה Greuel. Also: litera verbum est. — Dass eine solche Deutungs- und Auslegungsweise nur aufkommen konnte, wenn und wo die Tachygraphie in ausgedehntem Maß bekannt und gebraucht war, ist völlig klar. Diese Notarikon-Methode wurde im Laufe der Zeiten derart beliebt, daß man die Anwendung derselben schon in der H. Schrift (מב המון גוים אברהם) nachweisen zu müssen glaubte (b Sabb 105° = Gen. r. c. 46, 6), ja, es wurde diese Methode mit zu den Normen gerechnet, nach welchen die H. Schrift auszulegen ist (in dem aus Jemen in Südarabien stammenden "großen" Midrasch — מרשון הגדול — in Königsbergers Monatsblättern für die Wissensch. des Judentums 1890, Dezemberheft S. III, als 31. Norm מלשון נוטריקון, vgl. 29. Norm: מלשון גימטריא, und schließlich deutete man nicht bloßs biblischhebräische, sondern auch mischnische Wörter vermittelst dieser Methode (j Orla I 61° 4).

Als fernere Spur der Tachygraphie bei den Juden erwähnen wir noch flüchtig die Entlehnung des Wortes libellarius — לבלר — Schnellschreiber nach 'dem offiziellen Sprachgebrauch.

- 12. בּרְּכְקִר \*βυοσική = Gerberei.
- 13. בוּרְסָקי  $= *\beta v \rho \sigma i x \acute{o} s = Gerber.$

Gerber heißt im Jüdischen בּרְּסָר u. בּרְּסָקר. Erstere Form, sicher gr. βυρσεύς, ist vorwiegend im Gebrauche, בורסקי ist minder häufig. Dieses kann nur Transskription von \*βυρσικός sein. Allein ein solches Wort findet sich in den gr. Lexicis nicht. — Das Adjektiv Brogings -ή -όν nur einmal Geopon. 6, 2, 7 p. 431 bei Steph. II 458 — ja, ein Handwerkername auf -xog findet sich im Griechischen überhaupt nicht.1) Es sind dies Schwierigkeiten, die auf keine Weise überwunden werden können. Es wurde nun, besonders von Levy I 204a, der Versuch gemacht, בורסקי in der Bedeutung Gerber auszuroden; man will diese Form neben בורסי nicht bestehen lässen. Dies ginge an bei cinem Worte, das vereinzelt ein-, zweimal vorkommt; bei einem Worte jedoch, das in der ganzen jüdischen Litteratur tiefe Spuren seines Daseins zurückgelassen — בורסקר lebt heute noch im jüdischen Volksmunde - muss ein solch radikales Ausmerzungsverfahren als ein litterarisches Verbrechen erscheinen. Wohl ist בורסר, wie bereits bemerkt, verbreiteter als בורסקר, aber dieses ist dennoch so geläufig, dafs es an vielen Stellen sozusagen der Doppelgänger von בורסר geworden ist, bis dieses schliefslich ganz verdrängt wird. So hat TBm XI 16 p. 396 בורסף, die Parallelstellen bBb 21b u. a. jedoch בורסק; bKidd. 82a בורסי LA des Aruch, Agg. בורסקי; TKidd. II 2 p. 337 בורסקי Var. בורסי, ebenso jKethub VII 31<sup>d</sup>, 27. In Toseftha das.: dasselbe Verhältnis zwischen Text und Variante noch einmal. T das. II 4 p. 337 חur בורסקי mehreremal hintereinander. In bKidd. 32b finden wir gleichfalls בורסקי, doch haben die Parallelstellen bPesach 85° u.

<sup>1)</sup> Doch odovianos - Weber, Inschrift bei Mommsen, RG V 331, 1.

bBb 16b die Form בורסי; auch bJoma 11ab hat בורסקי. Soviel Stellen sind mehr als genug, um die Beibehaltung von בורסקר mit aller Entschiedenheit zu fordern.

Es giebt nun noch einen anderen Ausweg der Notwendigkeit, ein dem Geiste der gr. Sprache nicht entsprechendes Nomen statuieren zu müssen, entrinnen zu können. Diesen Weg haben Fleischer zu Levy I 284<sup>b</sup> u. Kohut II 197<sup>a</sup> betreten; diese Gelehrten meinen, ברכסקר in der Bedeutung Gerberwerkstätte sei eine Zusammensetzung von gr. βοῦρσα + pers. &. Hybride Wörter dieser Art sind nicht eben undenkbar: im Jüdischen ist das häufige אושפוכן hospes + kan ganz bestimmt von dieser Art und im Syrischen sind solche Formen noch zahlreicher, vgl. Nöldeke, Syr. Grammatik § 140 p. 77. Vgl. noch im Armenischen balanik = βαλανεΐον, tokosik = τόπος etc. ZDMG XLVII 8 u. 13. Wir geben jedoch folgendes zu bedenken: jenes אושפוכן beschränkt sich ausschliefslich auf den babylonischen Talmud; die beregten syrischen Formen entstammen aus der zeitweiligen Mischung syrischen und persischen Lebens. Hingegen ist unser בורסקר ein rein palästinensisches Wort u. z. in Quellen, die auf das zweite und erste nachchristliche Jahrhundert, vielleicht noch ältere Zeiten zurückgehen. Wir erwähnen Sifre Deut. § 258 p. 120b Friedm., MSabb I 5, TOhol XVIII 2 p. 616, MBb II 9, Aboth di R. Nathan V. I c. 19 p. 70 Schechter, Mas. Mezuza I p. 12 ed. Kirchheim etc. Ist es denkbar, dass in diese zum Teil sehr frühen palästinensischen Quellen ein persisches Element eingedrungen sei? Sicherlich nicht; es ließe sich die nämliche Erscheinung an keinem einzigen sicheren Beispiele nachweisen, hat doch selbst der von persischen Elementen über und über volle babylonische Talmud bis auf das eine אושפוכן seine gr. Lehnwörter rein bewahrt von jeder fremden Beimischung.

Wir bleiben also bei unserem Postulat: בורסקי = \*βνοσιπός resp. \*βυρσική. Was nun dieses letztere, \*βυρσική = Gerberei, Gerberwerkstätte anlangt, so dürfte die Behauptung, daß sich der Geist der gr. Sprache über diese Bildung gar nicht entrüsten würde, nicht allzu gewagt sein. Allerdings heißt Gerberwerkstatt auf gut griechisch nach Blümner, Technologie u. Terminologie der Gewerbe und Künste bei Griechen und Römern (Leipzig 1875-1887) I 279 nur βυρσεΐου, allein es lässt sich eine βυρσική τέχνη und danach ein absolutes βυρσική ganz gut denken, wie denn σκυτεία τέχνη und dann σκυτική bei Blümner a. a. O. thatsächlich vorkommt; man kann es nun einem in Bezug auf das Griechische "barbarischen" Volke nicht verargen, wenn es die Thätigkeit des Gerbens, βυρσική, und die Werkstatt des Gerbens, βυρσεΐου, unter einander verwechselt beziehungsweise

für beide Begriffe sich mit demselben Ausdruck zufrieden giebt. -Damit ist aber בורסקי \* בורסקי Gerber noch keineswegs gerechtfertigt; diese Bildung müssen wir nach wie vor als ungriechisch bezeichnen. Die Schwierigkeit wird aber um ein Bedeutendes herabgedrückt, wenn wir hier eine Analogiebildung annehmen. Wir berufen uns auf das im Jüdischen überaus geläufige פונדקר. Dieses hat eigentlich die Bedeutung Wirt, πάνδοκος, Inhaber eines πανδοκεΐον, allein es bedeutet im Jüdischen auch das πανδοκεΐον, das Gasthaus selbst, so z. B. in MKidd. IV 9, jKidd. I 58d, 6, TJebam I 10 p. 241, TAz VI 12 p. 472, iBk I 2°, 32, während für gewöhnlich מעלסתבנסע richtig durch פרנדק transskribiert wird; im Armenischen ebenfalls pandok und pandoki für πανδοχεῖον: s. ZDMG XLVII 13. Aus diesem Beispiele geht hervor, dass für das jüdisch-griechische Sprachbewußtsein die Stätte der Beschäftigung mit der Person, die diese Beschäftigung ausübt, zusammenfällt; also בורסקי Gerber nach Analogie von בורסקי Gerberwerkstatt, wie umgekehrt פונדקי = Gasthaus nach Analogie von פונדקי Wirt; vgl. auch oben Nr. 10 סוקרין \*σικαρικόν verwechselt mit סוקרין σικάριοι. In diesen Beispielen haben wir es mit schlechten griechischen, aber immer noch griechischen Wörtern zu thun.

Schließlich sei noch bemerkt, daß die Wörter βυρσεύς, πανδοκεῖον resp. πανδοχεῖα der neutestamentlichen Gräzität nicht fremd sind (ersteres W. Act. 9, 43. 10, 6. 32; letzteres Lucas 10, 34); wir haben es also mit Wörtern zu thun, die in Palästina gang und gäbe waren, und eben bei stark benutzten Wörtern pflegen sich allerlei Begriffsverwechselungen und Sonderbarkeiten einzustellen.

## 14. מְלַכְּנִיקִר $*\mu$ αλαχνίκη = Malvenbast.

Zu den Formen μολόχη, μαλάχιον, μαλάχιον in den gr. Lexicis, μαλάχιον bei Poll. 7, 96, μολόχα der Neugriechen bei Foy, Lautsystem der gr. Vulgärsprache (Leipzig 1879) S. 103, melóhi = μελόχη in Unteritalien (Indogerm. Forsch. II 112), molochina = \*μολοχίνη, molicinia, molucina, molochinia der Lateiner bei Saalfeld S. 654, mološia = moloxia der Armenier ZDMG XLVII 24 — füge hinzu \*μολοχίη der Syrer und Araber, \*μαλαχνίκη der Juden, letzteres auf Grund von jSabb VI 8°, 58 zweimal ατοτης χατας, Aruch, Agg. κατας, s. J. Löw, Aram. Pflanzennamen (Leipzig 1881) S. 251.

# 15. מֵכְּבְּנִיקוֹן $= *\mu \alpha \gamma \gamma \alpha \nu i \pi \acute{\nu} = K$ unstwerk.

מכלכיך שלאימיטי ist eines der verbreitetsten griechischen Lehnwörter im Jüdischen. An dieser Stelle interessiert uns besonders diejenige Form, die unter den Derivaten von μάγγανον im Jüdischen am häufigsten auftritt, wir meinen das substantivisch gebrauchte מכגכיקון. Wir lesen dieses Wort u. A. in Kohel r. c. 9, 1 מנגניקון. 1. מנגניקון. Lev. r.

c) Neue Formen auf -aquog.

Das Spätgriechische ist sehr reich an Bildungen auf  $-\alpha \varrho \iota o g$ , s. Sophocles p. 36 und oben Nr. 5.

16. אַדְרִיכַל = ἐντολικάοιος = Bauunternehmer.

'Eντολικάφιος von ἐντολή, ἐντολικόν mandatum, commissio nur bei Sophocles p. 474. Im Jüdischen und — was besonders zu betonen ist — im Syrischen findet sich ἐντολικάφιος in der Form ἐντοζικάφιος in der Form ἀντολικάφιος in der Form Quellen, die mindestens ins zweite Jahrhundert n. Chr. hinaufragen.

אררכל אודרים בּינרסלונגלפסים hat mehrere Stufen des Lautwandels durchgemacht. Infolge des Gesetzes der Adäquation geht die stimmlose Tenuis τ unter dem Einflusse des Sonorlautes ν in die entsprechende stimmhafte Media d über (s. oben Nr. 8): endolikarios; ebenso verwandelt sich die Tenuis in eine Media in den Fremdwörtern סונסס חופרים הפינים אינים מינים בינים מינים אינים מינים אינים מינים מינים אינים מינים מי

Syr. الإنجال المرابع pl. المربع المر

Bruns"... Mit nichten! אָנְּבֶּבּוֹן ist korrekt, אָנָּבָּבּוֹן falsch. Danach ist der Artikel אַנְּבָּבּוֹן bei PSm 370 zu streichen und davon nur die richtigere Orthographie mit Jod entsprechend jüdischem beizubehalten. — Im Syrischen, speziell in der Peschita, ist אַנִּבּבּוֹן Übersetzung von הבונים II Reg 12, 12, ebenso in den unten anzuführenden Thargumim. Man knüpfte demnach an ἐντολικάριος, das im allgemeinen nur Beauftragter heißt, den speziellen Begriff: einer, der mit dem Bauen beauftragt ist, Bauunternehmer. Dies ist neu, denn in ἐντολικάριος an sich ist dieser Begriff nicht enthalten. Es läßt sich annehmen, daß ἐντολικάριος bereits im Griechischen sich in dieser Bedeutung festgesetzt hat; das beinahe ganz verschollene Wort erträgt diesen Sinn sehr gut. — Wir wenden uns nun dem Jüdischen zu.

Auch im Jüdischen wechselt ארריכל mit ארריכל, ersteres ist überall herzustellen. Neben אדריכל wird auch אדריכל geschrieben, wieder wie im Syrischen. Aram. st. emph. אַדְרִיכְלָדָא, pl. אֵדְרִיכְלַרָא, st. abs. pl. hebr. u. aram. אַדריכלין. — Gen. r. c. 8, 3 u. c. 27, 6 למלך שבנה פלטין על ידי ארדכל (אדרכל 1) ראה אותה ולא ערבה לו על מי יש לו (1. להתרעם לא על ארדכל ein Gleichnis von einem Könige, der durch einen Bauunternehmer einen Palast erbauen lässt; als er ihn sieht, gefällt er ihm nicht; gegen wen kann er wohl unwillig sein: doch nur gegen den Unternehmer? [da doch die Arbeiter und Handwerker ihn nichts angehen]. bBm 118b בנאר שמסר לאדריכל ארדכל (Aruch korrumpiert ארדכל) wenn der Maurer [das Gebäude] dem Bauunternehmer bereits übergeben hat, so ist [für jeden etwaigen Schaden] der Bauunternehmer verantwortlich. TBm XI 5 p. 395 ישבה על גבי דימוס או שהי[ת]ה מפקפיק[ת] ונפלה ארדיכל (אדריכל .V. wenn. [der Stein] auf dem Baugerüste (δόμος) liegt oder [selbst auf der Mauer, allein] in wackeligem Zustande und er fällt hinunter [und richtet einen Schaden an], so ist der Bauunternehmer dafür verantwortlich. jBm X 12°, 52 הארדכל (l. האדרכל) dasselbe. bErub 26° מחיצות אדרכלין (Aruch korrumpirt אדרכלין) das Gehege, welches die Bauunternehmer errichten [zum Schutze für die Arbeiter gegen die Sonne]. Jalkut Jerem. § 296 משל לאדריכל שבנה את המדינה ein Gleichnis von einem Bauunternehmer, der eine Stadt erbaut; in der Parallelstelle Num. r. c. 9 steht dafür ארכיטקטון ארכיטקטע. — Trg II Sam. 5, 11 ארדיכלין (ואדריכלין בבנין בבנין בבנין כוחלין Bauunternehmer, welche kundig sind der Maurerarbeit. Trg I Chr. 14, 1 dasselbe. Trg I Esth. 1, 2 אירת ארדיכלין מן אלכסנדריא er brachte Bauunternehmer aus Alexandrien. Trg I Reg 5, 32 ופסלו ארדיכלי שלמה וארדיכלי [ארגובלייא (so ed. Lagarde, l. אדריכלי) es hauten

aus die Bauunternehmer Salomos und die Bauunternehmer Hirams und die Beauftragten (ἐργόλαβοι). Trg II Reg 12, 12 ולברנים. Tw. ולברנים. Trg II Chr. 34, 11 ארדיכליא Tw. ולברנים. Trg Ezech 27, 4 ארדיכליץ. Tropisch Trg 4 118, 22 ארדיכליא ביני בניא der Knabe [d. i. David], den die Bauleute [d. i. die leitenden Männer im Staate] zurückgelassen unter den Söhnen [Jischajs].

PSm 370 n. Fleischer zu Levy I 283° gestehen ihre Ratlosigkeit dem Worte gegenüber ein; angesichts dieser Offenheit berühren die arabischen und persischen Etymologieen des Wortes bei Levy I 160° u. Kohut I 275° geradezu peinlich.

17. אָנְטְלָּר = \*ἐντολάριος = der Bevollmächtigte.

zweimal in jSanh II 19<sup>d</sup>, 51 in einem Zusammenhange, der die Bedeutung "der Bevollmächtigte" für αισκα als gesichert erscheinen läfst. Das Wort kann nur Transskription eines griechischen \*ἐντολά-ριος (von ἐντολή, s. Nr. 16) sein, welche Form wir neben ἐντολικάριος bei Sophocles 474 statuieren. — Levy I 109<sup>h</sup> giebt ἐντολεύς, ebenso Kohut I 146<sup>h</sup>, der jedoch schon auf ἐντολικάριος verweist.

18. להדר $=*\lambda ov\delta \acute{\alpha} oios =$ Confector.

Forcellini u. Ducange Lat. verzeichnen bloß ein Adjektiv ludiarius 3. zum Spiel gehörig; jüdisch ἀτιτ jedoch erfordert ein Substantiv \*ludarius = gr. \*λουδάριος; vgl. triclinarius neben tricliniarius. Die Pluralform λουδάριοι findet sich bei Ducange Gr. I 827 in der Bedeutung von Confectores: "si quando enim bestiae efferatae stragem populo minarentur, ii [confectores = λουδάριοι] immittebantur, qui eos conficerent et occiderent."

Wir lesen in Exod. r. c. 30, 20: "Ein Gleichnis von einem Manne, der in eine Stadt kommt. Er hört daselbst, daß Festlichkeiten (κυλοτιμία, eigentlich Freigebigkeit, largitas, munera) zu gewärtigen seien. Er ging nun und fragte den Ludarius (לודר), indem er sprach: 'Wann werden die Festlichkeiten stattfinden?' Jener antwortete: 'In ferner Zeit erst.' Da ging der Mann zu demjenigen, der die Festlichkeiten gab, und dieser sagte ihm: 'Sie stehen nahe bevor.' Hierauf jener: 'Aber der Ludarius sagte mir doch, daß sie noch ferne seien?' Darauf dieser: 'Was fällt dir ein, den Ludarius zu befragen! Wünscht der denn überhaupt, daß die Festlichkeit stattfinde? Er weiß ja nur zu wohl, daß er dabei umkommen kann.'" —

Auf dieses Wort hat zuerst Sachs I 20 die Aufmerksamkeit gelenkt. Hier sehen wir in der That deutlich, daß ein durch den Midrasch als geläufig bezeugtes Wort in den Lexicis fehlt. Fürst verweist p. 131 mit Glück auf die merkwürdige Übereinstimmung zwischen einer Stelle in Agadath Bereschith c. 81, wo es heifst, daß

ein Ludarius kein rechtskräftiges Testament machen kann (עושה דיירוקי), und zwischen der nämlichen Bestimmung in den Leges saecul. p. 196 bei Land, Anecd. Syr. Das Wort ist also als בספול auch ins Syrische gedrungen, s. PSm. 1905; vgl. auch Perles, Et. St. p. 26.—Sonstige talmudische Nachrichten über die Gladiatoren behandelt der Aufsatz Les Ludim... von Jastrow in Revue des études juives XVII 308 ff.

19. סיריקאריס = \* החסותמסוס = Seidenweber.

\*Σηρικάριος fehlt in Steph. Thes., doch wird VII 198 das lat. sericarius dem gr. σηρικοποιός an die Seite gestellt; bei Sophocles 986 hat σηρικάριος nur adjektivische Bedeutung, u. z. auf Grund von Ed. Diocl. C. 2, 25 σηρικάριον [ἔργον]. In Wirklichkeit lautet aber das Wort in Ed. Diocl. XVI, 54 p. 33 ed. Waddington σηρικάριος, ohne daß eine Ergänzung nötig oder möglich wäre, weshalb auch Waddington z. St. bemerkt, der Sinn des Wortes σηρικάριος sei ihm unklar. Er hätte sich aus Forcellini V 464, wo sericarius — Seidenhändler mehrfach und gut nachgewiesen ist, völlige Gewißheit verschaffen können. Es ist nicht überflüssig zu bemerken, daß Seidenhändler für \*σηρικάριος nicht ausreicht; \*σηρικάριος ist nach jüdischen Quellen in erster Reihe der Seidenweber; vgl. σηρικοποιός bei Steph. a. a. O.

 $\mathrm{Midr}\;\psi\;8,2$ : משל לאדם שהיה לו בן והיה חסר אצבע אחת והולך אביו שירקירים אצלן סריקה (אצל; statt טירקירים I. סירקירים. In Sir. r. zu 8, 11 etwas verändert: לאחר שהיה לו בן גירם אצבעים מה עשה סרקאריס אצל סרקארים. Pesikta r. c. 25 p. 128° Friedm. סילקראות wahrscheinlich Abstractum = Kunst der Seidenweberei, wie סריקה in Midr. Psalm, wofür Jalkut ψ § 639 στης hat = σηρική sc. τέχνη. Vergleicht man jedoch Pesikta und Jalkut mit Midr. w, so wird sich alsbald zeigen, dass ein Abstractum hier keinen Platz hat, dass es vielmehr nur aus Missverständnis entstanden ist. Pesikta ist zu berichtigen: (l. משל למלך שהלך ללמד את בנו סילקראות (אצל סילקאריוס: Jalkut: והלד אביו ללמד סירקי [אצל סירקירים]. Im Schlußsatze jedoch ist ein Abstractum wie סירקי = פּתְנוֹת (nicht סילקראות) durch den Sinn geboten. Nach dieser Berichtigung lautet nun die Stelle in der Pesikta wie folgt: "Ein Gleichnis von einem Manne, der seinen Sohn zu einem Seidenweber (סיריקיריס) führt, damit er die Seidenweberei (סירקי) lerne. Die Finger waren ihm [dem Sohne] aber abgeschnitten [oder verstümmelt]. Als dies vom Meister bemerkt wurde, da sprach er zu ihm [zum Vater]: Lass' doch deinen Sohn ein anderes Handwerk lernen, denn dieses Handwerk erfordert in erster Reihe Fertigkeit der Finger und dennoch wolltest du ihn Seidenweberei (סירקי) lernen lassen?" — באסנאסע orbreitet. Spound orbreitet orbreitet.

Güdeman in seinem Lexidion zur Pesikta giebt für סיליקראות silicarius Steinmetz; Levy III 508<sup>b</sup> setzt σηρική, weil ihm \*σηρικάριος unbekannt war: Kohut richtig sericarius VI 145ª, jedoch eine persische (!) Ableitung VI 42ª.

d) Neue Formen auf Grund der Verschiedenheit in der Endung.

20. מלקד = \*σαλίακοι = Kessel.

Ducange Gr. I 1317 führt an: σαλίακας; limax, κογλίας, σελάτης; das. I 1328: σαλίγγα κογλίας, mit der Bemerkung: Portius habet σαλίακος. Lange, Philologia Barbaro-Graeca (Nürnberg 1708) führt in dem zweiten Teile seines Werkes, im Glossarium Graeco-Barbarum ebenfalls die Form σαλίακας an, setzt aber einen Plural σαλίακοι hinzu. Letztere Form fehlt in sämtlichen Wörterbüchern, wie denn σαλίακας selbst auch nur von Ducange gebracht und auch von ihm nur stiefmütterlich behandelt wird.

Wir glauben dem Worte in einer uralten Borajitha zu begegnen. TBb III 3 p. 402 דמוכר את חמרחץ מכר הבתים הפנימיים ובתים החיצונים בית היורות בית היקמין (.V הקמין) בית האוליירין אבל לא מכר לא את היורות ולא את היקמין (הקמין) ולא את המגדלין שבתוכה wenn jemand ein Badehaus verkauft, so sind eo ipso auch die inneren und äußeren Kabinette, das Kesselhaus, das Kaminhaus (κάμινος) und die Zelle der Badediener (\*olearius, s. Nr. 5) mit verkauft; aber nicht sind mit verkauft die Kessel, der Kamin, nicht die Türme (?), die sich darin [in der Badeanstalt] befinden. — Wir besitzen in diesem Stücke eine höchst beachtenswerte Beschreibung der Baulichkeiten und der Einrichtung eines römischen Bades. Uns interessiert hier blofs der Ausdruck בית היורות. Wir glauben nicht fehl zu gehen, wenn wir diesen Teil des Bades mit dem Caldarium, der Schwitzstube der Römer, identifizieren. Caldarium hiefs bekanntlich auch der Kessel, in welchem sich das zum Bade nötige Wasser befand. Solcher Kessel waren immer drei aufgestellt und zwar über einander; der größte, unterste, hieß caldarium, darüber befand sich das tepidarium; der kleinste, ganz oben, war das frigidarium; s. die Abbildung bei Rich, A dictionary of Roman and Greek antiquities, 4. ed., s. v. Ahenum. Dieser spiralförmigen Aufstellung wegen dürfte die ganze Vorrichtung etwa κοχλίας = σαλίακας genannt worden sein, eine Behauptung, die sich allerdings nur auf die hier behandelten jüdischen Quellen stützen kann. Statt בית היורות der Toseftha lesen wir nämlich in iBb IV 14°, 49 den Ausdruck בסלקר, zusammengezogen aus בי סלקר, wie Levy II 537° richtig gesehen. Dieses סלקר ist ganz deutlich unser מבר סליקר In bBm 84<sup>a</sup> מבר מליקר hat sich das Wort noch besser erhalten. — Levy a. a. O. übersetzt 'Kochgeschirr' ohne Etymologie; Kohut VI 63<sup>b</sup> hält das Wort zu מלק = סלק kochen.

21. \*יַרְנְרִיּ = \*אַקּרִנְרִי = Wachskerze.

22. מַנְדָּס = \* $\tau \dot{\epsilon} \nu \delta \alpha [\varsigma]$  = Zelt.

23. פֿרְרָגָה $=*\phi o \tilde{v} o \nu \alpha = O f e n$ .

Furnus, früh ins Griechische als φοῦρνος eingedrungen, ist von da aus Eigentum der semitischen Sprachen geworden; die Syrer schreiben يْنَ, s. Fränkel S. 27. Ob nun syr. يُذْ, s. Fränkel S. 27. Ob nun syr. هُوْرِي auf φοῦρνος, und nicht vielmehr auf \*φούονα zurückgeht, ist mehr als fraglich. Im Jüdischen wird das Wort an einer hervorragenden Stelle, im M Kelim VIII 9. XI 4 פרכוה, in T Kelim VI 17 p. 576 פורנא geschrieben; sonst überall פורנד. Rät nun schon diese Orthographie an \*φούονα zu denken, so ist vollends die durchweg feminine Behandlung des Wortes ein sicheres Zeichen dafür, das jüdisch פורכה, somit natürlich auch syr. μίο auf \*φούονα zurückgeht. Die feminine Behandlung geht außer den bereits angeführten Stellen auch aus TJom tob. III 20 p. 207 = bBeza 34° בפורני חדשה hervor. Nun findet sich \*furna statt furnus thatsächlich bei Hieronymus Vulgata Dan. 3, 19, auf welche Erscheinung bereits Rönsch, Itala und Vulgata<sup>2</sup> S. 269 aufmerksam gemacht hat. Nichtsdestoweniger fehlt \*furna in allen Wörterbüchern ohne Ausnahme. Lat. \*furna involviert ein gr. \*φούονα.

24. פוֹדְגְרִימִים  $= *\pi o \delta \alpha \gamma \rho i \eta \varsigma = \text{der Gichtbrüchige}.$ 

<sup>\*</sup>Ποδαγοίτης neben dem gewöhnlichen ποδαγοίς und ποδαγοικός

25. קרְרַנוֹס = \* $\kappa \epsilon \alpha \rho \nu \sigma s$  = Hammer.

Hesych: κέαρνα· σίδηρα τεκτονικά, ή σκτινά. ή άξίνην. Etwas vorher: κέαρας ὄρτυξ. — Dunkle Glossen. Statt σατινά l. zunächst σκυτινά. Auch ὄρτυξ erfordert Vorsicht, von Wachteln kann hier nicht die Rede sein. Schmidt bringt die zwei Glossen in Zusammenhang, also κέαρος = κέαρνον. Im Codex hat ursprünglich gestanden: κεαρός ὄουξ. καμψοί τοίχοι. Schmidt sieht richtig, ὄουξ sei = ὄουγξ, dem bekannten spitzigen Eisenwerkzeuge der Steinmetzen. Ohne uns mit dem bis jetzt unerklärten καμψοί τοτχοι aufzuhalten, betonen wir das sichere Ergebnis, wonach κέαρος, welches durch ὄρυξ erklärt wird, gleichbedeutend ist mit néagvov Hammer, Axt. - Nun findet sich aber im Jüdischen in derselben Bedeutung ein Wort קורנס; dieses stimmt weder zu κέαονον noch zu κέαοος, sondern verlangt eine Form wie \*κέαρνος. \*Κέαρνος hält gleichsam die Mitte zwischen κέαρνον und κέαρος. Leicht möglich, dass bei Hesych. st. κέαρος eben \*κέαρνος zu lesen wäre, so daß H. bloß die Verschiedenheit der Endung in \*κέαρνος und κέαρνον angeben wollte; doch wagen wir auch ohne diese Stütze \*μέαρνος zu statuieren; das Wort ist in der Form קורנס, aram. קורנסא, gut erhalten. Syr. שום wird κέαρνον sein. — קורנס ist in allen Schichten der rabbinischen Litteratur vertreten.

e) Palästinensisch-griechische Formen.

Wir behandeln hier einige Formen, die nur der palästinensischen. Gräzität anzugehören scheinen.

26. \*בּרְרָר = \* $\beta$ ύριον = Haus, Festung.

 $B\acute{\alpha}\varrho\iota_{\mathcal{S}}$ , richtiger  $\beta\tilde{\alpha}\varrho\iota_{\mathcal{S}}$ , ist aus dem Orient zu den Griechen gewandert; dies steht wohl fest, s. den trefflichen Exkurs Valckenaers in Steph. Thes. zum Worte  $\beta\acute{\alpha}\varrho\iota_{\mathcal{S}}$ . Ob  $\beta\acute{\alpha}\varrho\iota_{\mathcal{S}}$  ägyptischen oder persischen Ursprungs ist, untersucht Sturz, De dialecto Macedonica et Alexandrina p. 89. In der Bedeutung Festung, Haus scheint das Wort nur in

Palästina gebräuchlich gewesen zu sein; Aquila und Symmachus bedienen sich des Wortes mit Vorliebe und Hieronymus bemerkt ausdrücklich zu  $\psi$  44 (45): ... quum  $\beta\acute{\alpha}\varrho\imath$  verbum sit  $\acute{\epsilon}\pi\imath\jmath\acute{\alpha}\varrho\imath\upsilon\nu$  Palaestinae, et usque hodie domus ex omni parte conclusae et in modum aedificatae turrium ac moenium publicorum  $\beta\acute{\alpha}\varrho\imath\imath$  appellentur.

Bάρις ist in allen besseren Lexicis aufgenommen. Nicht so eine Nebenform desselben: \*βύριον. G. Dindorf trägt zwar Steph. Thes. II 457 die hesychianische Glosse: βυριόθεν· οἴκοθεν; βύριον· οἴκημα nach; hätte er aber die Glosse verstanden, so wäre als Schlagwort von ihm sicherlich βύριον und nicht βυριόθεν gesetzt worden; dann wäre einfach zu sagen gewesen: βύριον idem ac βάρις. — EM 389, 24: εὐβύριον· τὸ εὕοικον in Begleitung einer verzweifelt schlechten Etymologie. Gaisford z. St. läßt es zwar merken, daß er \*βύριον zu βάρις hält, er läßt es aber auch merken, daß er seiner Sache nicht sicher ist. Was Wunder also, daß \*βύριον in den Lexicis bis heute fehlt.

Im Jüdischen ist βάρις resp. \*βύριον Eigenname einer Stadt, wie denn Βάρις in ähnlicher Verwendung im ganzen semitischen Orient häufig angetroffen wird, s. Steph. s. v. βάρις. In der Verbindung Lesen wir den Namen Βάρις ganz deutlich in Midr. ψ 137, 3 p. 523 Buber, Pesikta r. c. 28 p. 135<sup>b</sup> Friedm. und Jalkut ψ § 884 mehreremal hinter einander. Damit sind zu vergleichen die Banubari (Βανούβαροι) der griechischen Autoren, s. W. Smith, Dictionary of Greek and Roman geography (London 1854) I 376<sup>b</sup>. Einen Ort Baris oder Baru nennen auch Euseb. und Hieronym. im On. sacrum s. v. Beelmeon, Carjathaim; s. darüber Neubauer, Géographie du Talmud (Paris 1868) p. 36. — Was aber hier אברר בור Bάρις genannt wird, heißt an anderen Stellen ברר \*βύριον, also ist \*Βύριον mit Βάρις identisch. So bBb 84<sup>b</sup> בררר †βερικον βρενον βρενον in βάρις identisch. So bBb 84<sup>b</sup> בררר †βρενον βρενον βρενον βρενον βρενον βρενον βρενον der Byrier, s. Lexx.

27. סָרַבְּוֹר = \*συνήγωο = Verteidiger.

Wir haben in der Einleitung statt κατήγορος als palästinensische Form κατήγωρ gefunden. Im Jüdischen haben wir unzähligemal dasselbe Wort קטיגור, sicher = κατήγωρ. Unzähligemal steht aber diesem Worte jüd. סניגור gegenüber; wir werden daher für dieses nicht συνήγορος, sondern \*συνήγωρ setzen.

28. אַנְדְרוֹכִימְיִא  $=*\dot{\alpha}\nu\delta$ סס $\lambda\eta\mu\psi$ i $\alpha=$  Menschenraub.

Gewöhnlich ἀνδροληψία. Die Bildung ist wie in προσωποληψία: aus λαμβάνω stammt das Nomen verbale λῆψις, in der Komposition wird daraus ληψία; s. Steph. Thes. I² 659. — Das fut. med. von λαμβάνω lautet im NT ed. Lachmann, Tischendorf etc. nicht λήψομαι, sondern λήμψομαι, s. Grimm³ s. v. λαμβάνω; das Substantiv λῆψις

lautet in denselben Editionen ebenfalls λημψις. Hieher gehört λάμψομαι bei Herodot I 199 und sonst, s. Kühner<sup>2</sup> § 343 λαμβάνω, Winer, Gramm. des nt. Sprachidioms<sup>7</sup> S. 48, Fritzsche zu Röm. I p. 110. An Substantivis haben wir noch πρόλαμψις Proklos zu Platos Tim. 109 bei Kumanudes S. 292; συνυπόλανψις = Hülfe, Inschr. 242a bei Lebas-Foucart, Kumanudes S. 331. Das fut. med. λήμψεσθαι findet sich ferner auf einer Felseninschrift von Yasülü bei Tschandyr im alten Pisidien bei Sterrett in Papers of the Amer. School of Cl. St. at Athens III Nr. 438 l. 2. Die Form ἀνελήμφθη des aor. pass. findet sich auf einer palmyrenischen Inschrift vom Jahre 137, die der Fürst Simon Abamelek Lazareff im Bull. de Corr. Hell. VI (1882) S. 440 mitteilen liefs: s. hierüber L. Bürchner, Addenda lexicis linguae Graecae in Commentationes Woelfflinianae S. 357.

Wir vermehren diese Statistik, zu der Palästina die meisten und wichtigsten Titel liefert, durch die Form \*ἀνδοολημψία neben ἀνδοοληψία; das palästinensische λῆμψις ergiebt folgerichtig λημψία in der Komposition, also \*ἀνδρολημψία. Im Jüdischen lautet das Wort אנדרולומסיא: der Lippenlaut in \upsilon konnte sich neben dem Lippenlaut μ nicht halten und so musste er ausfallen; vgl. τῦμος neben τύμβος, "Αμλαδα neben "Αμβλαδα und ähnliche Erscheinungen. — אנדרולומסיא wurde bisher entweder für ἀνδρολοιμία (? Levy I 106b) oder für άνδοολυμασία (? Fürst 56<sup>h</sup>) gehalten; Jastrow h. v. ist der erste, der ανδροληψία setzt: zu κττιτίταστη stimmt aber nur \*ανδοολημψία.

Im Jüdischen hat sich \*ἀνδρολημψία in der Bedeutung Seuche, Tötung von Menschen festgesetzt; auch dies ist neu. Lev. r. c. 23, 9 = Gen. r. c. 26, 10 = Num. r. c. 9, 41 מקום שאתה מוצא לעולם והורגת מובים ורעים da, wo sich Buhlerei breit macht, kommt eine Seuche über die Menschen und rafft dahin Gute und Böse. Tanch. I בעון זימה אנדרלמוסיא באה § 12 באה בלון זימה אנדרלמוסיא infolge der Hurerei kommt eine Seuche über die Welt. Tanch. II מלך בשר ודם שמרדה עליו מדינה הוא עושה בה אנדרולומסיא § 32 במדבר wenn sich eine Stadt gegen einen irdischen König empört, so richtet dieser in ihr ein Gemetzel an. Num. r. c. 18, 9 משלח שם לגיונותיר er sendet seine Legionen hin und läßt ein Blut-. bad unter ihnen anrichten. - Das Wort kommt außerdem in mehr oder minder korrumpierter Gestalt noch öfters vor.

#### III. Neue Composita.

Neue Composita werden im NT mit der größten Freiheit gehildet (Winer p. 25), dasselbe geschieht auch im Jüdischen; hier jedoch schwerlich selbständig je nach Bedürfnis, sondern bloß als Aufnahme von fertigen Wortgebilden (s. Einleitung).

### 29. אַנְטִיקִיסֵר=\*ἀντίκαισαρ=Statthalter.

\*'Αντίπαισαο ohne Zweifel gute Bildung nach Analogie und in der Bedeutung von ἀντιβασιλεύς; ἀντιβασιλεύω bei Joseph. B. J. 4. 7. 1: τοῖς ἐναντιωθεῖσιν Ἰωάννης ἀντεβασίλευσεν (Steph. Thes. I 2, 891). Sophocles 179 s. v. ἀντιβασιλεύς meint, das Wort habe die Bedeutung von interrex, dies ist unrichtig: es bedeutet Statthalter, qui regis locum obtinet (Steph.). Diese letztere Bedeutung hat auch jüdisch אנטיקיסר. In Sifre Num. § 82 p. 21h Friedm. tritt אנטיקיסר in einem durchaus von römischen Staatsverhältnissen handelnden Zusammenhange auf; Beziehung auf römische Verhältnisse gestatten auch die Stellen Sifre Deut. § 37 p. 37b, Genes. r. c. 53, 14; das. c. 85, 15; in Tanch. ויצא jedoch hat das Wort gar keine politische Beziehung; Parallelstellen geben die rabb. Lexx. Ob mit \*'Αντίπαισαο in seiner politischen Bedeutung der Legat. August. pr. pr. oder ein anderer hoher Beamte der Kaiserzeit gemeint sei, können wir nicht angeben. Das Wort ist in der gr. Litteratur verschollen. אנמיקיסר kommt im Jüdischen (Jalkut eingerechnet) achtmal vor; darnach sind die Angaben meines verehrten Lehrers W. Bacher, Agada der palästinensischen Amoräer I 287 Ann. 1 zu berichtigen; s. auch Perles in Monatsschrift, neue Folge, 1893 S. 378.

# 30. פַּטְרוֹבוּלִי $=*\pi\alpha\tau\rho\sigma\rho\sigma\delta\sigma\lambda\eta=\text{Ortsmagistrat}$ .

Steph. Thes. VI 601 verzeichnet aus einer Megarischen Inschrift die Phrase πατήρ βουλής; in ein Wort zusammengezogen finden wir πατρόβουλος bei Ducange Gr. I 1136 und Sophocles S. 865; gebräuchlicher war im Mittelalter der lat. Titel caput senatus. Konnte man aber πατρόβουλος bilden, so lag das Abstractum \*πατροβούλη nicht mehr fern; wie in πατρόπολις (Pape) bedeutet πατρο- auch in \*πατροβούλη die nähere Bestimmung der βουλή als einheimische; also der Rat der Vaterstadt, Ortsmagistrat.

Wir finden das Wort in jPea I 15°, 18 דמה בן נחינה ראש פטרבולי Dama ben N'thina (ein Heide zu Askalon, einer Stadt mit griechischem Gemeinwesen) war das Haupt des Rates seiner Vaterstadt; zum Ausdrucke vgl. caput senatus. In jKidd. I 61°, 1 פטר בולי (l. פטרבולי (l. פטרבולי (l. ראש כל פטר בולי היה (l. ראש כל פטר בולי היה אור בולי בולי היה (l. בולי היה אור ל בולי היה בולי היה בולי היה βουλή mehrfach genannt, so daß wir notwendig \*πατροβούλη statuieren müssen; mit πατρόβουλος, wovon jüd. בולי betwa der Plural wäre, können wir uns nicht begnügen. Übrigens kommt

πατρόβουλος im Jüdischen ebenfalls vor; vgl. die Patronomen in Sparta, besonders unter Kleomenes III.

31. אָנְפִּילִיוֹך = \* ἐμπυλεών = der innere Saal.

Πυλών = πυλεών bedeutet denjenigen Teil des Wohngebäudes, den die Römer Atrium nannten. Zur Bildung vgl. θυρών, ἀνδρών, γυναικών, παρθενών, ίππών, δαφνών, ροδών, πρινών, περιστερών Kühner<sup>2</sup> § 330, 14. Die Bezeichnungen für die einzelnen Teile des Wohngebäudes werden häufig mit Präpositionen zusammengesetzt: ποοπυλών, πρόπυλον und προπύλαιον, προπύλαια, πρόστωον und προστάς. μέταυλος und μέσαυλος, μεσοπύλη und μεσόπυλον, εναυλος etc. Beachte besonders Έμπύλαι· αι νύμφαι (Hesych.); ἔμπνλαι· αι πλάναι; ἐμπύλιος Pförtner oder Pförtnerin: "Εμπυλος n. pr. — Füge hinzu \*έμπυλεών = \*έμπυλών auf Grund von jüd. κιστότις der innere Saal, opp. ποοπυλών der äußere Saal Steph. Thes. VI 1826. ב statt  $\mu$  vor  $\pi$  wie in אנפוריא  $\dot{\epsilon}$ μπορία, του neben τουν  $\dot{\nu}$ ύμφη; vgl στιστο σύμφυον, τιστες  $\dot{\delta}$ μφάκινον etc.; it. anfibio, linfa, sinfonia, ninfa etc. Durch den N-Laut ist auch der Vokal a statt & bedingt, vgl. oben Nr. 16. Die unkontrahierte Form wohl wegen der beliebten Endung -ιον, wovon -εων im Jüdischen nicht zu unterscheiden ist; übrigens findet sich auch אנפרלון = έμπυλών. Der N-Laut kann folgendem של auch assimiliert werden (vgl. Nr. 16), sodann entsteht die Form אפרליון. — In bBerach 16b haben die Agg. נכנס לאנפילין, Aruch jedoch לאפיליון, beides richtig. Trg. Cant. 4, 12 ובתולתיך ממירן וגניזן באנפלין deine Jungfrauen sind geborgen und verwahrt im innersten Gemach; l. באנפלוד. — Falsch Levy I 141<sup>b</sup> und Kohut I 216<sup>b</sup>. — פוליון πυλεών ohne Präposition ist ebenfalls Lehnwort im Jüdischen.

32. \*אפרקטפרוא = \* מֹת צֹינת ביוא = das Erbrechen.

33. τιαίτια = \*δρόμανλος =Rennbahn.

<sup>\*</sup>Δούμαυλος = Rennbahn ist scheinbar allerdings pleonastisch, da

34. אַקרוֹאֵלַפְּרוֹם $=*\mu$ מאָסָס-צּאָמקסס = schlank und schnell.

Zwei Adjectiva können eine Komposition eingehen: מְלְּעִישׁלִּישׁרִיסְּיּנְּאָנִישְׁלִּיִּשְׁרִיסְּיִּנְּאַנְיִּשְׁלִּיִּשְׁרִיסְּיִּנְּאַנְיִּשְׁרִיסְּיִּ Kühner² § 338, 8; eine speziell zu \*μακρο-έλαφρος passende Analogie konnte ich jedoch nicht finden. Und doch ist dieses Wort, das in Gen. r. c. 66, 6 einmal מקרומלפרוס, das andere Mal מקרומלפרוס, in Sir r. zu 2, 15 beide Male מקרולפרוס (נוֹ מְקרוֹלְפּרוֹס) geschrieben wird, völlig sicher, wie denn in diesem Punkte zwischen sämtlichen Lexikographen des Talmuds eine erfreuliche Übereinstimmung herrscht.

35. פְרוֹטוֹנְמִיּיָא = \*πρωτογαμεῖα = Vorfeier der Hochzeit.

Bildung wie πρωτογένεια, πρωτογέννη, πρωτογονία, in welchen Wörtern πρωτο- die Reihenfolge ausdrückt, in welcher die durch das Nomen verbale bezeichnete Handlung auf eine ähnliche Handlung bezogen als geschehen gedacht wird; \*πρωτογαμεῖα heißt also im Vergleich zu einer anderen γαμεῖα diejenige Hochzeitsfeier, die der Zeit nach früher erfolgt; im technischen Sinne die Festlichkeiten, die der eigentlichen Hochzeitsfeier vorangehen. Bei den Griechen wurden vor der Hochzeit, und zwar entweder am selben Tage oder einen Tag vorher Opfer gebracht, womit eine Opfermahlzeit verbunden war; wer an diesem Opfermahl teilnehmen durfte, war eo ipso auch zu der eigentlichen Hochzeit geladen; s. Becker-Göll, Charikles III 361 ff. Diese Sitte ging zu den Juden in der Weise über, daß am Sabbat vor der Hochzeit ein Festmahl veranstaltet wird, Spinnholz sponsalitia genannt¹); s. die trefflichen Ausführungen von Fürst S. 181. Dieser

<sup>1)</sup> In Venedig heute noch "Spinoles"; in vielen Gegenden Österreichs nannte man diese Feier: Vorspiel; espagnolisch: Besamano.

Sabbat heißt im jerusalemischen Talmud Demai IV 24<sup>a</sup> Z. 6, 7, 36 dreimal שבת של פרוטרגמייא der Sabbat der Vorfeier der Hochzeit. In jSchebiith IV 35°, 31 ist folgendes Sprichwort mitgeteilt: דאכל פרוטגמיא אכיל משתוחא wer da ifst [d. i. teilnimmt] an der Vorfeier, der speist auch im eigentlichen Hochzeitsmahl. In Lev. r. c. 11 ist dasselbe Sprichwort mitgeteilt, woselbst sich noch die Phrase פרטגמיא של צדיקים Vorfeier der Frommen [vor der ewigen Feier im Jenseits] findet. In Midr. ש 14, 6 ist das Wort in פרוסטגמיא (so ed. Buber, ältere Agg. פרוסטומיא, Jalkut zu St. פרוזטוגמא) korrumpiert, es soll heißen פרוטוגמייא. Die Stelle lautet in der Übersetzung: Ein Gleichnis von einem Königssohne, der sich mit einer Königstochter verlobt; die Vorfeier wurde auf einen bestimmten Tag festgesetzt (דקבער פרוסטומיא ביום פלוני); der Königssohn harret sehnsüchtig auf seinen Freudentag מצפה לשמחתו: nach Cant. 3, 11 שמחה Hochzeit) und die Königstochter harret sehnsüchtig auf ihren Freudentag; was trennt sie davon? blofs die Vorfeier (מי מעכב פרוסטומיא). -\* Ποωτογαμεῖα für פרוטרגמייא wird nicht von allen Lexikographen zugestanden; Buxtorf 902° setzt προγαμεΐα und Perles, Monatsschrift 1867 S. 302, wie auch A. Geiger, Jüd. Zeitschrift V 161 stimmen dem zu; Sachs I 152 und im wesentlichen schon vorher Lonsano<sup>1</sup>) lassen das Wort aus πρὸ τοῦ γάμου entstanden sein; doch wird \*πρωτογαμεία (Fürst schreibt πρωτογάμεια) immer mehr anerkannt. Zur Bildung vgl. \*δευτερογαμοῦσαι γυναῖκες bei Kumanudes S. 73.

36. אפומלניא = apimulia = Sellerie.

\*Apimulia bilde ich nach Analogie von Iumemulia bei Paul. Fest. 120, 15: genus herbae vel potius spinae. Hiezu bemerkt Friedr. Stolz in I. Müllers Hdbch. II 355 Anm. 3: "wahrscheinlicher nach Gloss. Philox. 133, 53 eine Art 'Minze'; das Compositum bedeutet soviel als luma molita." Danach \*apimulia = apium molitum; vgl. das Compositum anistellum.

Wir lesen das Wort in jNedar VII 40h, 55 הנודר מן הירק מהוא שיהא מותר במיני א' wenn sich jemand durch ein Gelübde den Genuß von Kräutern versagt, darf der wohl Apimulia (Sellerie) genießen?

I. Löw, Aram. Pflanzenn. S. 53 schreibt: "Vermutungen wie φυλλάμπελον (L), έπιμηλίς (Ir David) sind wertlos." Έπιμηλίς scheint dennoch so wertlos nicht zu sein; Fischer bemerkt nämlich zu Buxtorf 102: "ἐπιμηλίς quoddam ἀπίου genus. Cast.", also ist ἐπιμηλίς auch ein syrisches Wort, welches ich leider nicht kenne, das aber wohl \* ἀπιμηλίς zu transskribieren sein wird, eine Form, die möglicherweise

<sup>1)</sup> Maarich (מגריך), herausgegeben von Jellinek, Leipzig 1853,

צער אפרמלירא gestellt werden könnte. Doch empfehle ich \*apimulia. Vgl. denselben I[mmanuel] L[öw] in Monatsschrift 1882 S. 228. — Wir machen noch aufmerksam, dass in jSabb. VII 10<sup>h</sup> apium in der Form אפרידה genannt ist; Levy I 140<sup>h</sup> und Kohut I 214<sup>h</sup> haben das Wort nicht erkannt.

37. קסִרלוֹפָנוֹס=\*\$νλοφανός=hölzerner Leuchter.

Nach Analogie von ξυλολυχνοῦχος = candelabrum ligneum statuieren wir ein neues Compositum \*ξυλοφανός = lampas lignea. Das Compositum \*ξυλοφανός ist das älteste "neue" Wort, welches man auf Grund jüdischer Quellen zu statuieren den Mut hatte, denn es findet sich bereits bei Buxtorf 1032°, vgl. Bacher in Revue des études juives V 179 Anm. 1 und Fürst S. 207. Die Erklärungsversuche mancher Neueren mit Umgehung jenes neuen Wortes sind von keinem Belang: N. Brüll, Jahrb. I 189 mutmaßt καλλιφάνης, im Hakarmel I 96 wird κόλοσσος + φανός (!) vorgeschlagen. — Das Wort findet sich in Pesikta 145° Buber סבילפנוס , Kohel. r. zu 1, 10 סבילפנוס , Jalkut Jes. § 359 bloß סביל Midr. ψ 90, 6 סביל מצור daselbst 36, 4 ist es jedoch durch die unglückselige Glosse יומר בי ersetzt; s. rabb. Lexx.

38. דְּיִפְּלֶּסְטֵּוֹן  $= *\delta\iota\pi\lambda$ סׁסִּיסִי $\nu$  Doppelsäulengang.

\*Διπλόστοον oder διπλόστωον nach Analogie von τετράστοον und τετράστωον bei Steph. Thes. VII 2083, zu denen sich auch \*τρίστοον gesellt, das in neuester Zeit von L. Bürchner in den Commentationes Woelfflinianae S. 360 ans Tageslicht gezogen wurde; vgl. auch διπλοκιόνιον bei Steph. II 1552. — auταζόστοιν ist in T Succa IV 6 p. 198 Name eines Prachtgebäudes in Alexandrien, in bSucca 51b ist dafür דיופלוסטון geschrieben wegen der konsonantischen Aussprache des I-Lautes in δίπλο; von demselben Prachtgebäude ist auch ¡Succa V 55ª, 70 die Rede, nur ist hier das Wort fälschlich in דיפלי איסטבא aufgelöst; Jalkut ψ § 847 zeigt dieselbe Korruptel in Form von דיפלי איסטווא; etwas besser hat sich das Wort in Midr. ψ 93, 18 p. 416 Buber erhalten: דיפליא סטיא, wo von einem Doppelsäulengang zu Tiberias die Rede ist. — דיפלסטרן wurde zuerst von meinem verehrten Lehrer D. Kaufmann in Revue des études juives XIII 60 Anm. 1 als einheitliches Wort aufgefaßt, nur ist \*διπλόστοον oder \*διπλόστωον, nicht διπλοστώον zu accentuieren.

39. דִּיפְלוֹפּוֹמִירִין = \*διπλοποτήριον = Doppelbecher.

An \*διπλόστοον reihen wir \*διπλοποτήριον. Das Wort tritt uns entgegen in jPesach X 37°, 11 zweimal דיפלופוטירין (in ed. Krotoschin getrennt 'רופלי פוט'). In Gen. r. c. 10, 8 Kohel r. zu 5, 8 und Gen. r. c. 5, 14 ist von Fürst 103b statt des daselbst befindlichen פרילופוטירין mit gutem Rechte gleichfalls דיפלופוטירין hergestellt worden. In Lev.

r. c. 22, 2 ist das Fremdwort durch die Glosse כסא דחמרא verdrängt worden.

## 40. ζίξις = \*συνάδελφος = Mitbruder.

ist in der talmudischen Mystik ein Gott besonders nahestehender Engel; die reizbare orientalische Phantasie nannte ihn daraufhin in nicht eben schonender Weise \*Συνάδελφος Mitbruder, d. i. Bruder [Gottes]. Die Endung im jüd. סנדלפין ist eine Analogiebildung nach Weise der vielen Fremdwörter auf -ov. - Das Wort tritt uns entgegen in bChag. 13<sup>b</sup> u. z. in einer Borajtha; in Pesikta r. c. 20 p. 97<sup>a</sup> Friedm. findet sich סנדלפון öfters u. z. in einem gewissen Gegensatze zu dem Engel הדרניאל. Ausführlicheres s. bei Levy III 553°, der auch richtig an den Engel מיטסרון erinnert, dessen Name aus dem Lateinischen (metator) stammt und der die Phantasie der Juden noch lebhafter beschäftigte als סכרלפון. Kohut VI 83b macht die Einwendung, dass sich \*συνάδελφος im Griechischen nicht finde. Dies ist nun wahr und es fehlen uns sogar passende Analogieen, doch ist συμπενθερός oder συμπένθερος wesentlich dieselbe Bildung. Der Ideengang ist nicht unerhört; wir erinnern an die Bezeichnungen ἀδελφόθεος oder θεάδελφος für den Apostel Jacobus (Kumanudes S. 150); beachte auch die Phrase συνθρονισθηναι τῷ Διτ (das. 329).

## 41. אולומרגליטון $=*\delta \lambda ομαργαρίτης = ganz$ von Perlen.

# 42. אַרלוֹך = \*ολνόμηλον = Honigwein.

Die Orthographie schwankt zwischen ארנומילין, (אנומילון (אומילון (אומילין (אומילין (אומילין (אומילין (אומילין ביומילין ביומילין ביומילין ביומילין ביומילין ביומילין ביומילין ביומילין הוא אומילין אומילין יון ורבש ופלפלין לפלין יין ורבש ופלפלין פאר Sinne nach סליסעגע mit Levy I 67. II 239 und Kohut I 150° besser entspräche. Es liegt hier eben, wie so oft, eine Verwechselung der ähnlichen Ausdrücke vor: man meint סליסעגע und sagt \*סליסעון אומילים ביומילים שווילים ביומילים שווילים ביומילים שווילים ביומילים ביומילים שווילים ביומילים ביומימילים ביומילים ביומילים ביומילים ביומימים ביומימים ביומילים ביומימים ביומימים ביומימים ביומימים ביומימים ביומימי

Ausdrücke ολοδικίν = ὑδοόμελι und οἰνοδικίν = ὑδοόμηλον mit einander verwechselt, obzwar dem syrischen Gelehrten der Sinn der Worte klarer sein mochte als den ungrammatischen Talmudlehrern. Es dient uns das letztere Wort gleichzeitig zum Beweise, daß \*οἰνόμηλον, obschon nicht vorhanden in den Lexicis, gut existiert haben kann, da es der Bildung nach mit ὑδοόμηλον völlig gleich ist. Übrigens verzeichnet Saalfeld 764 ein zweifelhaftes oenomelum. Eine Analogie haben wir auch an κιτρόμηλον.

43. אינבורך אינבורן = \* סליסעטאל פּנערינון אינבורך אינבורן 
Sir r. zu 4, 14 אינמרכון Aruch, Agg. אינמרכון Levy I 168<sup>a</sup> und Kohut I 150<sup>a</sup> setzen οἰνομυρίνης, Fürst 47<sup>a</sup> οἶνος μύξοινος, Jastrow 52<sup>b</sup> ἔλαιον + μύξοινον — dem Wortlaut durchaus nicht entsprechend.

44. אַרְכִּייַרְדָקֵּר \*archijudex = oberster Richter.

Ein hybrides Wort, das durchaus nicht vereinzelt dasteht; vgl. archiflamen, archigallus, archigubernus, archinauta, archipraegustator, archisacerdos, archisellium; don- sogar mit einem semitischen Element zusammengesetzt in ἀρχιφερεκίται in Just. Nov. 146, 1, worüber Forcellini s. v. archiferecitae nachzuschlagen. Im Jüdischen figuriert \*archijudex anläßlich der agadischen Ausschmückung der Erzählung von Gen. c. 19, wonach Lot eben am selben Tage, da sich jenes Ereignis zugetragen, von den Sodomitern zum Archijudex eingesetzt worden sein soll: אותו היום מינוהו ארכייודקי. Die Notiz hat das Kolorit der Kaiserzeit und es gab in Palästina gewiß Städte mit griechischem Gemeinwesen, deren oberster Richter den Titel Archijudex führte. Lat. \*archijudex entspricht griechischem ἀρχιδικάστης, ein Magistrat, der besonders in Alexandrien genannt wird, s. Mommsen RG V 569. Daneben wird auch ein Magistrat ἀρχίδικος genannt; dieser wird wiederum mit dem juridicus Aegypti CIL X 6976 = Mommsen RG V 567 Anm. 1 identisch sein; die Herausgeber des Stephanschen Thesaurus bezeichnen das Wort ἀρχίδικος (I 2, 2117) jedenfalls mit Unrecht als eine lectio incerta. — Jenes ארכייודקי, das wir durch \*archijudex transskribieren, ist bloß Aruchs LA, aber eben darum auch authentisch; Mussafia giebt vor, im Aruch ארכידיקל gelesen zu haben, dies wäre nun das eben berührte ἀρχίδικος; doch ist Mussafia nicht immer zu trauen, da er manchmal willkürlich Änderungen an seiner Vorlage vornimmt, um nur ein ihm genehmes Wort zu erhalten; \*archijudex lag seinem Gesichtskreise natürlich fern. Mussafia kennt noch die Variante ארכיקריטים = ἀρχικριτής. Agg. haben Gen. r. c. 50, 6 das Fremdwort getilgt, sie haben ארכי הדיינים.

45. מְטְרָאִמוּלוֹן = \*τετοάμουλον = Viergespann.

Ebenfalls ein hybrides Wort, zusammengesetzt aus τέτρα + mula nach Analogie von τετρά-ϊππον, oder τέθριππον; in älmlicher Weise ist hybrid tetrassaris =  $\tau \acute{\epsilon} \tau \varrho \alpha$  + as[saris], Aber sowohl tetrassaris als auch \*τετράμουλον sind bloss etymologisch, nicht lexikalisch hybrid, denn lat. as ist als ἀσσάριον gut griechisch, und μοῦλος ist im späteren Griechisch statt ήμίονος allgemein im Gebrauche; s. Ducange m. Gr. und Fleischer zu Levy II 209. — Das Compositum \*τετράμουλον fehlt in den Lexicis, obzwar Kohut IV 26° es als ein allgemein bekanntes byzantinisches Wort ausieht. — טטראמולדן oder פטראמולדן begegnet uns in Exod. r. c. 3. 42. 43; Tanch. II NUM § 21.

# IV. Vokabeln mit stark modifizierter Bedeutung.

Dass eine entlehnende Sprache die erborgten Ausdrücke, die nunmehr ihr Eigentum geworden, nicht nur morphologisch, sondern auch semasiologisch ihren eigenen Gesetzen gemäß umgestaltet und ihrem eigenen Geiste anpasst; dass sie nicht bei dem stehen bleibt, was ihr aus der Fremde gleichsam in den Schofs gefallen, sondern daß sie dem neuen Gliede frische Kraft und neues Leben aus dem Gesamtorganismus zuführt: diese Erscheinung ist nur natürlich und wiederholt sich sehr oft in der Sprachgeschichte. Diesem Schicksal sind natürlich auch die griechischen und lateinischen Fremdwörter im Jüdischen unterworfen und wir haben uns damit weiter nicht aufzuhalten. Etwas anderes ist es, was wir hier vornehmlich ins Auge fassen. Wir haben hier solche Fremdwörter vor Augen, bei denen diejenige Bedeutung, die ihnen im Jüdischen eignet, sich aus der gemeingriechischen Bedeutung unmöglich genetisch entwickeln konnte, auch dann nicht, wenn wir den physiologischen Gesetzen, die solche Veränderungen zu bewirken pflegen, die größte Gewalt zuschreiben würden. Zwischen der uns aus der griechischen Litteratur bekannten Bedeutung und derjenigen, die diese Wörter im Jüdischen erhalten haben, ist ein Zusammenhang unmöglich; es gähnt eine Kluft zwischen dem Ausgangs- und Endpunkte, über die wir uns ein Hinüberschreiten nicht denken können. Wohl können wir uns aber eine Zeit denken, in der die Kluft so unüberschreitbar noch nicht war, wo es genügte einen kurzen Schritt zu machen, um vom Ausgangspunkte zum Endpunkte zu gelangen. Mit anderen Worten: die unten zu behandelnden Vokabeln haben ihre auffallende Bedeutung nicht im Jüdischen erhalten, vielmehr haftet ihnen diese Bedeutung im wesentlichen schon von Haus aus an, und nur an unserer mangelhaften Kenntnis des Altertums liegt es, dass sie uns in dieser Bedeutung unbekannt sind. Dies wird zu beweisen sein.

46. στουρ = \*μράτησις = Herrschaft.

Das Nomen verbale πράτησις hat im Griechischen die Bedeutung: Beherrschen, Festhalten, Behaupten (Pape). Bei den Juden hat das Wort eine wesentlich verschiedene Bedeutung. Κράτησις ist im Jüdischen, und zwar schon in der Mischna, in erster Reihe ein politischer Begriff. Es wurde mit diesem Worte das verhaßte, das gefürchtete römische Regiment bezeichnet, wahrscheinlich im Sinne von imperium. Darauf hin hieß das Fest, das zu Ehren des Imperators alljährlich am Tage seiner Thronbesteigung gefeiert wurde, ebenfalls πράτησις, also das Fest eines jeweiligen Imperiums. Von dieser Verwendung des Wortes πράτησις wissen die griechischen Lexika nichts; wir wollen aber die Richtigkeit dieser Bedeutung diesmal an der Hand der Quellen selbst darlegen.

Wir lesen in MAz I 1: ואלו אידיהז של נכרים קלנדא ויום הלידה וסטרנריא [וסטרנליא V.] וקרטסיס ויום גינוסיא של מלכים ויום המיתה. Das sind die Feste der Heiden: 1) Kalendae, 2) Saturnalia, 3) κοάτησις. 4) der Geburtstag der Kaiser (γενέσια s. Nr. 47), 5) der Geburts- und Sterbetag [von Privaten?]. — TAz I 4 p. 460 giebt zu den einzelnen Festen einige willkommene Erläuterungen: [Var. קלנדה [קלנדה קלנדה עפ שהכל עושין אין אסור אלא לפולחין בלבד ,סטרנריא [סטרוניא .V יום [I. קראטיסים, V. קרשיסים (קראטיסים, המלכות המלכות יום שאחזו בו את המלכות ומלך הרי כרבים של מלכים ,יום של כל מלך ומלך הרי כרבים 1) Kalendae [Var. Kalendas, accus. pl.], obzwar von allen gefeiert, ist dennoch nur für die Priester (?) geheiligt; 2) Saturnalia; 3a) der Tag, an dem sie [die Römer? oder die Kaiser?] die Herrschaft angetreten haben; 3b) κοάτησις; 4) der Geburtstag der Kaiser; — der Geburtstag eines jeden Kaisers wird als öffentliches Fest angesehen. - Falls wir die Sätze richtig abgeteilt haben, ergiebt sich in der Toseftha gegen die Mischna ein Plus von einer Nummer, nämlich 3ª. Dies ist störend. glauben daher, es seien in der Toseftha einige Worte in Unordnung geraten; L. קרטיסיס יום שאחזו בו את המלכות, dann fallen 3ª und 3b zusammen und sind = 3 der Mischna. Zugleich erhalten wir aber zu κράτησις eine außerordentlich wichtige Erläuterung: κράτησις d. i. der Tag, an dem sie die Herrschaft angetreten. Dass dies die ursprüngliche Fassung ist, erhellt aus bAzb und jAz I 39°, 39, wo mit wörtlicher Übereinstimmung eine Borajtha zitiert wird: קרמסים יום שתפשה בר רומי מלכות, also ist κοάτησις das Fest zum Andenken an den Beginn der römischen Herrschaft. — Der Beginn der römischen Weltherrschaft kann nur datiert werden von einem bedeutsamen Ereignis. das für die ganze Folgezeit bestimmend und ausschlaggebend wurde. Welches ist dieses Ereignis? Eine Andeutung finden wir hierüber

wiederum in beiden Talmuden. Es wird nämlich in beiden Talmuden die Frage aufgeworfen, in der Borajtha sei gelehrt worden, κράτησις und der Gedenktag der römischen Weltherrschaft seien zwei verschiedene Feste: והתניא קרניסיס ויום שתפסה בו רומי מלכות Babli, ולא כבר הניתה Jeruschalmi. Man sieht, es waltet hier ein Mißsverständnis ob: der erklärende Zusatz יום שחפסה u. s. w. wurde für eine besondere Pièce angesehen, ein Irrtum, den wir oben bereits beseitigt haben:  $3^{a} + 3^{b} = 3$ . Die Antwort auf die ohne Berechtigung aufgeworfene Frage wird man also nicht ernst nehmen dürfen; sie besteht in einer spitzfindigen Distinktion, um die der Talmud nie verlegen ist. Antwort lautet in bAz 8b: אמר ר' יוסה שתי תפיסות חפסה רומי רונים בימי ואחת בימי קלפטרא מלכתא R. Josef sagte: Zweimal hat Rom die Herrschaft errungen, einmal in den Tagen der Königin Cleopatra, das andere Mal in der Griechenzeit. In jAz I 39°, 40 etwas änigmatisch: אמר ה' רוסי בר' בון פעם שניה. Wir geben die Distinktion ohne weiteres auf, da wir gesehen, dass die ursprüngliche Tradition nur ein Ereignis kennt, von dem sich die römische Weltherrschaft datiert. Als dieses Ereignis wurde offenbar der Sieg der Römer über Cleopatra angesehen, denn die vage Bestimmung in der Griechenzeit hat keinen historischen Wert. Somit sind wir hinsichtlich des Festes κράτησις im Reinen: κράτησις ist der Gedenktag des Beginnes der römischen Weltherrschaft in den Tagen Cleopatras.

In den Tagen Cleopatras bildet den bedeutsamsten Wendepunkt in der römischen Geschichte wohl der Anfang der Alleinherrschaft des Augustus. Der Tag, an welchem ihm der stehende Imperatorfitel verliehen wurde (16. April 725 = 29), wurde in der Folgezeit als dies imperii gefeiert. "Dies imperii heisst in den Arvalakten in Beziehung auf Vitellius... so wie bei Plinius und Trajanus (ep. 53. 120), dies principatus bei Sueton..., primus principatus bei Tacitus hist. 2, 79, natalis imperii bei den Späteren . . . " Mommsen Röm. Staatsr. II 23 S. 841 Anm. 1. Wir betonen noch den Sprachgebrauch, wonach dieser Festtag einfach ob imperium genannt wird (in den Arvalakten bei Henzen p. 63 angeführt von Mommsen a. a. O. Anm. 3). S. 813 Anm. 1 schreibt Mommsen: "Natalis imperii heißt dieser bei den Späteren (vita Hadriani 4 und in dem Kalender des Philocalus vom Jahre 354 für Constantinus den Vater und den damals regierenden Constantinus C. I. L. I p. 379) nach griechisch-orientalischem Sprachgebrauch1); König Antiochos von Kommagene verordnet die doppelte Feier seines σώματος und διαδήματος γενέθλιος..." — Vgl. noch

<sup>1)</sup> Diese Worte sind von uns unterstrichen. Byzant. Zeitschrift II 3 u. 4.

Mommsen, Hermes XVII S. 635 f., Marquardt, Die Feiertage des römischen Kalenders im 3. Bande seiner Röm. Staatsverw., 2. Aufl., S. 573 zum 16. April.

Der Ausdruck קרטיסיף findet sich außer den bereits angeführten Stellen noch in Deut. r. c. 7, 8: "Es geschah einmal, daß ein Heide an R. Jochanan b. Zakkai die Frage richtete: Wir haben Kalenden (סכינליא), Saturnalien (סכינליא) und Kratesis (סכינסיס), ihr habt Pascha, Wochen- und Hüttenfest" u. s. w. In Esther r. zu 1, 7 wird dem Haman in den Mund gelegt: Die Juden feiern weder die Kalenden (סכינליא), noch die Saturnalien (סכינליא); hier ist סכינסיס aus Versehen ausgefallen.

Levy Trg Wb I 23<sup>b</sup> s. v. אידא meint קרטיסים sei — Artemisia; Nhb Wb IV 376<sup>b</sup> giebt er κράτος. N. Brüll, Jahrb. I 162 denkt an die charistia. Grätz, Monatsschrift 1871 S. 229 hat als der Erste den Mut, für κράτησις entschieden einzutreten; ihm folgt Fürst S. 209<sup>b</sup>.

47. אָנְהַסְּיָא  $= \gamma$ ενέσια = Geburtstag.

In der zu obigem Stücke in extenso angezogenen Mischna Az I 1 heißt der Geburtstag der Kaiser ירם גנוסרא ; ירם גנוסרא ; ירם גנוסרא ist ganz bestimmt [τὰ] γενέσια, bAz 10° und jAz I 39° wird das gr. Wort ausdrücklich als ירם הלידה erklärt. Γενέσια in der Bedeutung "Geburtstag" ist eine Eigenheit der neutestamentlichen Gräzität. (Matth. 14, 6; Marc. 6, 21); im klassischen Griechisch bedeutet γενέσια eben umgekehrt die Jahreswende des Sterbetages, s. Lexx. Es wurde gegen

<sup>1)</sup> S. Viereck, Sermo Graecus quo senatus... in scriptis publicis usi sunt (Göttingen 1888) S. 71.

48. פרוּקטי = \*παρέκτη = Pubertät.

Wort und Bedeutung dem Griechischen völlig fremd. Doch findet sich in den lateinischen Lexicis das Adjektiv parectatus, a, um, aus gr. παρέπτη abgeleitet, welches Wort aber in den gr. Lexicis nicht zu finden ist. Forcellini IV 502 giebt an, A. Pompa zu Varr. Fragm. p. 294 Bip. zitiere das Wort parecte aus einer Stelle, die bei uns ganz anders lautet. Parectatus 3. jedoch wird der Sprache nicht abgesprochen werden können, obzwar Kumanudes p. 259 s. v. παρέπτατοι die sicher bezeugte LA mit Gründen, die nichts weniger als überzeugend sind, heftig bestreitet. Lucilius bei Non. 9, 141 definiert παρέπτατοι = parectati als solche, qui de pueritia veniunt ad pubertatem. Darauf gestützt, übersetzen wir das oben berührte \*παρέπτη durch Pubertüt.

Die Existenz von παρέκτη wird völlig gesichert durch jAz I 39°, 32. Hier heißt es πιρι απαρέκτη wird völlig gesichert durch jAz I 39°, 32. Hier heißt es πιρι απαρέκτη και R. Jochanan (blühte im 3. Jahrhundert n. Chr. in Palästina) sagte: \*Παρέκτη fällt auf den Anfang der [Frühlings]wende. Ein Blick auf απαρέκτη fällt auf den einerseits und auf \*παρέκτη andererseits genügt, um die Identität beider Ausdrücke zu erkennen. Am 17. März nach römischer Rechnung tritt die Sonne in das Zeichen des Bockes; auf diesen Tag trifft das Fest der Liberalia, d. i. das Fest, an dem die römischen Jünglinge, die die Pubertät erreicht hatten, in den Stand der freien Bürger aufgenommen wurden (Marquardt, Privatl. I² 124). Dieses Fest muß den frommen Juden besonders anstößig gewesen sein, da es oft in Sittenlosigkeit ausartete. Das unsittliche Fest, welches Augustin. de civ. dei 7, 21 beschreibt, paßt nur auf die Liberalia; auch Tertullian eifert

gegen dasselbe (de idolatr. 16, de spect. 5 und 10); s. Marquardt, Staatsverw. III<sup>2</sup> 363 Anm. 1. — Wenn wir nun annehmen, dieses Fest habe bei den Griechen \*παρέκτη geheißen, so wird uns jener talmudische Satz in seinen kleinsten Einzelheiten klar; damit ist aber auch die Existenz von \*παρέκτη gesichert.

Mussafia und danach Levy I 138<sup>b</sup>, Kohut VI 448<sup>a</sup> u. a. halten לברוקטו für transponiert aus ברופטן בעסתות (sc. νύκλος); Pineles (Wien 1861) p. 45 giebt προχθές vorgestern; N. Brüll, Jahrb. I 161 πρὸ ὀκτώ acht Tage vor den Dezemberkalenden; Grätz, Monatsschrift 1871 p. 230 πρωκνός = podex.

49. בְּבְילִיוֹך  $= \beta \alpha \sigma i \lambda \epsilon i o \nu = \text{Thron.}$ 

Das Substantiv βασίλειον findet sich in den Lexicis nur in den Bedeutungen 1) Königtum, 2) Majestät, 3) Königreich, 4) Residenz, 5) Name einer Salbe, 6) Synonym von ἄλιμος; s. Steph. II 163 und Sophocles 301. — Es hat die Bedeutung "Thron" in jSanh II 20°, 45 מלכא יחיב על בסיליון דידיה der König sitzt auf seinem Thron.

50. קלְּסָטֵר = calamister = Gesichtsausdruck.

קלסטר kann nach den einfachsten Gesetzen aus calamister entstanden sein; man sprach zunächst klamister, dann mit Synkope des I-Lautes klamster, jetzt mußte m natürlich ausfallen und so blieb nur klaster. Vgl. die Kontraktion in פמרט pavimentum, קלוקר vicarium etc., fr. âme — animus, colonne — columna etc.

Calamister Brenneisen bedeutet im Lateinischen metonymisch den gesuchten gekünstelten Putz, besonders die Künstelei im Ausdrucke. Dadurch aber, daß das Brenneisen dem von ihm berührten Gegenstande ein bestimmtes Mal, ein Kennzeichen aufdrückt, kann calamister in weiterer metonymischer Entwickelung auch Brandmal, Mal, Kennzeichen bedeuten; diese Entwickelung hat das gleichbedeutende gr. καντήριον oder κανστήρ in der That durchgemacht (s. Lexx.), und auf Grund jüdischer Quellen muß für das lat. calamister dasselbe angenommen werden. Im Jüdischen wird als lat. calamister im Sinne von Gesichtsausdruck gebraucht, beim Menschen das sicherste Kennzeichen.

קלסטר אינים המחוק אונים המחוק שנים המחוץ אינים בעודם המחוץ שנים אונים הוא קלסטר פנים קלסטר לפטר פנים פנים בעודם אונים אונים אונים קלסטר פנים הוא הייש פנים בעלסטר בעלסטר בעלסטר פנים הוא אינים בעלסטר פנים מלסטר פנים של יצוד אונים 
Hiob 14, 20 Tw. פניר, das. 17, 7 Tw. ויצרי; Pl. קלסטירין; r. c. 28 Anf.

Levy, Trg Wb II 365<sup>a\*</sup> leitet das Wort von κολάζω meißeln ab; Nhb Wb IV 315<sup>b</sup> ist keine Etymologie angegeben; Kehut VII 106<sup>b</sup> giebt coelatura (bedeutet nie Gesichtsausdruck); Fürst 203<sup>a</sup> κλαστήφιον Schneidewerkzeug (daher "Schnitt" der Gesichtszüge?).

51. נוֹגנִימוֹן = cognitum = Tachygraphie.

Die Begründung haben wir oben unter Nr. 11 gegeben.

52. סרט  $\sigma = \sigma \tilde{\omega} \tau \rho o \nu = \text{Tagelohn}$ .

Σῶστρον wird im Griechischen nur in der Bedeutung Belohnung für einen geleisteten Dienst gebraucht, s. Steph. Thes. VII 1734. Nun bedeutet aber dieses Wort, wie Pape bemerkt, bei den Späteren auch soviel als σῶτρον hölzerner Umfang des Rades; also σῶστρον = σῶστρον, eine ganz merkwürdige Gleichung. Wir kehren die Gleichung um: σῶτρον = σῶστρον. Somit erhält σῶτρον, das eigentlich ein Rad bedeutet, die im Griechischen nicht nachweisbare Bedeutung Lohn, speziell Tagelohn. Es findet sich nämlich im Targum ein Wort κοιστο, das unseres Erachtens nur gr. σῶτρον sein kann, vgl. Köhut. Belohnung im allgemeinen bedeutet κοιστο nur an einer einzigen Stelle, in Trg j I Exod. 22, 39 בסוטרו בשכרו 13; wofür Mechiltha z. St. בשכרו 13; Deut. 24, 14. 15; Trg Hiob 7, 2. 14, 6. — Levy, Trg Wb II 156<sup>b</sup> hat das Wort nicht erkannt.

53. \*דְרָאִתִּרְמָר =  $\delta\iota$ άθε $\mu\alpha$  = Testament.

Διάθεμα wird in den Lexicis aus Sext. Emp. p. 346 zitiert: δ συσχηματισμός τῶν ἄλλων ἀστέρων, ὅπερ διάθεμα καλοῦσι; bei Steph. Thes. II 1148 findet sich kaum etwas mehr über das Wort. Füge hinzu διάθεμα = διαθήκη = Testament; sprachlich möglich, da beide von τίθημι stammen.

denkbar besten Weise bezeugt. Im Jeruschalmi a. a. O. findet sich nämlich unmittelbar nach dem oben angeführten Satze folgende Notiz: R. Chanin sagte im Namen des R. Josua b. Levi (3. Jahrh. n. Chr. in Palästina): "Ich habe herumgefragt bei allen Sprachkundigen, sie möchten mir angeben, was דיאוים ist und kein einziger konnte es mir sagen." Wahrlich, das viel gebrauchte דייחים אווים אוו

Sachs I 152 giebt als der Erste διάθεμα, trotzdem er der Meinung war, dieses Wort existiere im Griechischen nicht; ihm folgen Fränkel, Mebo ha-jeruschalmi p. 7<sup>b</sup> und Levy I 392<sup>a</sup>; Lonsano giebt διάταγμα; Kohut III 48<sup>b</sup> liest τιποτη διάθεσις.

54. בְּרָמִימָר $=*\tau \alpha \varrho \tau \eta \mu \varrho \varrho$  ein Gewicht.

In Steph. Thes. VII 2471 wird aus Hesych und Photius nur die Form ταρτημόριον angezogen und zwar als Name einer Münze. Füge linzu \*ταρτήμορον Name eines Maßes bei Kumanudes p. 335 auf einer athenischen Inschrift CIA II 476. — Im Jüdischen ist הרטימר, auch מרטימר geschrieben, Name eines Gewichtes; so Sifre Deut. § 220 p. 114b Friedm. שרטימר בשר ein Tartemoron Fleisch, in MSanh VIII 2 הרטימר בשר In jSanh VIII 26a, 56 näher bestimmt הצי טרטימר בשר Tartemoron ist eine halbe λίτρα (= libra). Daraus geht hervor, daß der Begriff 'Drittel' in dem Worte nicht enthalten ist; 'die gangbare Auffassung des Wortes als τριτεμόριον, die von Zuckermann, Talmudische Maße und Gewichte p. 8 herrührt, ist also unrichtig. — υσυσυ kommt außer den angeführten Stellen noch häufig vor.

#### V. Neue Vokabeln im eigentlichen Sinne.

55. ομb = \*λάμος = Hund.

 Den Talmudlehrern war also ein griechisches Wort lamos in der Bedeutung 'Hund' bekannt. Welches gr. Wort ist gemeint? Levysohn, Zoologie des Talmud § 122, meint, το sei gr. λάψω, λάψων; mit diesem Worte wäre das lappende Trinken des Hundes bezeichnet. Dasselbe führt A. Brüll, Fremdsprachliche Redensarten in den Talmuden u. Midraschim (Leipzig 1869) S. 24, weiter aus. N. Brüll¹ Jahrb. I 129, denkt an den κύων μολόσσιος; doch empfiehlt er auch το mit λαιμός, Kehle, Schlund, gleichzusetzen; s. ferner Jahrb. II 210. An λαιμός, λαιμία denken auch Schönhack s. v. u. Kohut V 44°. Z. Frankel giebt Monatsschrift XV 396 λιμός, vgl. auch dessen Meboha-jeruschalmi p. 7°.

Wir halten uns zunächst an den Laut des biblischen Wortes לָמַ lamos. Dieser erfordert die Setzung von λάμος. Λάμος, der Wurzel nach verwandt mit λαιμός, bedeutet Kehle, Schlund. Ein Scetier mit großem Rachen heißt bei Aristoteles, H. A. 5, 5. 9, 37, wegen seiner Gefräßigkeit λάμια. Die fabelhaften Weiber Lamiae, die als Kinder verschlingend und Kinder fressend gedacht wurden, verdanken ihren Namen der gleichen Eigenschaft, denn lamia stammt offenbar von λάμος (s. Forcellini s. v. lamia). Beachte ferner den Ausdruck Λάβοος als Eigennamen eines Hundes bei Ovid. metam. 3, 224 von der Wurzel λάω, lebend im Dorischen in den Formen λῶ, λῆς, λῆ, λῶμες, λῶντι = cupio. Ein Wort, welches Gefräßigkeit bedeutet, dient also zum Nom. propr. eines Hundes; die Eigenschaft der Gefräßigkeit ist aber bei der ganzen Gattung der Hunde sinnenfällig genug, um auch in einem etwaigen Nomen appellativum der Hundegattung zum Ausdrucke zu gelangen. Wir glauben also, das λάμος als Gattungsname des Hundes recht passend ist, und dass es mit der talmudischen Notiz seine Richtigkeit habe.

56. דוּגְמַאנִטוֹרָין  $=*\delta$ ειγμαντήριον = Bild.

Wir bilden \*δειγμαντήριον von δεῖγμα nach Analogie von σημαντήριον von σῆμα; \*δειγμαντήριον lautet in jüdischer Transskription σημαντήριον σοτακιστήριον = σημαντήριον und κοmmen im Jüdischen ebenfälls vor.

Wir registrieren die Stellen, an denen das Wort דוגמאנטורין vorkommt. — Jelamdenu zu Exod. 39, 33 (bei Aruch): זה שאמר הכתוב לא זה (אמר) (ממר) [ו. זה שאמר קינו [עיניו [עיניו [ [עיניו [ עיניו [ עינו 
Vorstellung (= Hoffnung) nicht; zu vergleichen einem Manne, der seinem Nächsten Frucht verkaufen will, dieser aber spricht zu ihm: Zeig' mir vorher ein Muster davon. — Der Midrasch führt nun aus, Isaak habe dem Abraham geglichen, Joseph dem Jakob; also: "Er entzieht den Gerechten ihre Vorstellung nicht." Damit ist gemeint, daß Gott das Bild, das sich die Frommen von der Zukunft gebildet, ihre Vorstellung und Hoffnung, im Leben verwirklicht. Der Midrasch liest nämlich statt עיכו des Textes עיכו im Singular, nun heißt aber עיכו Aussehen, Bild (z. B. Proverb. 23, 31); statt des hebr. Ausdruckes wird wegen größerer Verständlichkeit das gr. דעמורין, gebraucht.

Das Fremdwort lautet in Gen. r. c. 11, 11 im selben Zusammenhange דוגמאנטורין, dies ist ganz deutlich = \*δειγμαντήριον; doch hat codex Paris. דוגמאטרין, Aruch דוגמטרין, beides mit Assimilation des N-Lautes an den folgenden T-Laut, vgl. Nr. 16. In Tanch I פקודי § 11 lautet das Wort דוגמטרין, in Jalkut ψ § 616 קודי , in Jalkut Jerem. § 335 דוגמטורין, in Jalkut ψ § 616 דגמטורין, in Jalkut Jerem. § 335 דוגמטורין , ebenso für daselbst. An den übrigen Parallelstellen: Gen. r. c. 71, Num. r. c. 6 Anf., Pesikta r. c. 23 p. 120b Friedm., Tanch I אותר בוגמאורין בוגמא בונאירין בוגמא בונאמטורין בוגמא בונאמטורין בוגמא בונאמטורין בוגמא פונאמטורין בונאמא בונאמאנטורין בונאמא בונאמאנטורין למצורין שווי בונאמאנטורין למצורין שווי בונאמאנטורין למצורין למצורין שווי בונאמאנטורין למצורין למצוריין למצורייין למצוריין למצוריין למצוריין למצוריין למצורי

. 57. אָטָטָא = \*πρώτατος = der Vornehme.

Ein Superlativ von dem Superlativ moñtog, das allerdings als Adjektiv aufgefalst werden kann, ist in der gr. Litteratur nicht bekannt. am allerwenigsten die eminent politische Bedeutung, die dem Worte im Jüdischen eignet. Als sprachliche Analoga können angeführt werden καλλιστότατος bei Steph. IV 888 und μεγίστατος, μεγιστότατος (auch μεγιστότερος kommt vor) bei Kumanudes S. 210; vgl. auch die Zusammenstellung von Krumbacher, Kuhns Zeitschr. 27 (1884) 542. - Das Wort tritt uns entgegen in Gen. r. c. 1, 16 als Titel eines Staats- oder Stadtbeamten: פלן אגרסטילר פלן פראטטא, jener Augustalis, jener Protatos. In Lev. r. c. 30 heisst es, zum Empfange des Königs hätten sich die Vornehmsten (פרטוטי) der Stadt auf den Weg gemacht; die \*πρώτατοι waren also ein städtischer Magistrat. Die LA. שרשומי hat jedoch nur Aruch, Agg. haben גדולר המדינה; Schibole haleket hilchoth rosch haschana § 132 (ein Werk aus dem Mittelalter) zitiert פטרובולי = πατρόβουλοι (s. Nr. 30); die Parallelstelle Pesikta 182b Buber hat in der That פטרבלי מדינה die Πατρόβουλοι der Stadt. — Fürst S. 181ª erkennt in den \*πρώτατοι die römischen Principales, ein Titel, den die vornehmsten Ratsmitglieder in den Provinzialstädten des römischen

Reiches führten; die Quelle, aus der er das von ihm als bekannt ausgegebene \*תּסְמֹעמים genommen, giebt er nicht an. Vgl. Fleischer zu Levy IV 229a, der auch אַפּרְעוֹנִית hierher zieht.

58. מַלְטֵר = \*συντηρής = Aufseher.

Zur Bildung vgl. αὐλητής von αὐλέω, ποιητής von ποιέω etc. (Kühner<sup>2</sup> § 330, 1), ebenso \*συντηρητής yon συντηρέω. 1) Auf dem Wege der Dissimilation setzte sich statt \*συντησητής ein vereinfachtes \*συντηρής fest, welche Erscheinung wir z. B. in μέντωρ statt μεντήτωρ wahrnehmen, s. über dieses Gesetz Brugmann, Grundrifs der vergleichenden Grammatik, Straßburg 1886, I S. 486. \* Συντηρής ergiebt mit Abwerfung der Endung jüd. סנפר. Es ist dies ein in Mischna, Toseftha, Jeruschalmi, Babli und Midrasch überaus häufiges Wort; es wird mit diesem Worte ein Mann bezeichnet, der die Stadt und die im Weichbilde derselben liegenden Felder zu beaufsichtigen und zu überwachen hatte. Der \*συντησής ist nur in Städten von griechischem Gemeinwesen denkbar und es ist ein wahres Rätsel, daß sich in der gr. Litteratur keine Spur von ihm findet. — Lautlich fällt das Wort סנפר # שנור = # שנור gńs mit סנטר = senator fast, orthographisch ganz zusammen; wir erachten es daher für nötig, das Gebiet beider Wörter kritisch abzutrennen, und thun dies, indem wir sämtliche Stellen, an denen mit סמבר \*συντηρής gemeint ist, hier registrieren; an allen übrigen Stellen ist unseres Erachtens mit סנמר senator gemeint.

MBb IV 7 מכר מכר מכר את השורה, wenn jemand eine Stadt verkauft, so ist eo ipso der Aufseher mit verkauft. TBb III 5 p.402 מכור מכור אונקולמוס אינו מכור der Aufseher ist mitverkauft, der Ökonomos nicht. jBb IV 14°, 57 סנטר איקומנוס dass. — TBm IX 14 p. 392 והביילין (והביירין, Il והחפורות הסנטר והאיקונמוס, die Brunnengräber, die Grubengräber, der Aufseher und der Ökonomos. jBm IX 12a, 25 החופר והכייל [והבייר] והסנטר שומרי העיר והאיקונמוס der Grubengräber, der Brunnengräber, der Aufseher, die Patrouillen der Stadt und der Ökonomos. jBm VIII 11ª, 16 הבייר ... הסנטר ... האיקומנוס der Brunnengräber, der Aufseher, der Ökonomos. — jSchebiith IV 35<sup>b</sup>, 18: "R. Tarfon pflückte Feigen auf dem Felde . . ., da erblickten ihn die Aufseher (ממוניה סַנְטֵירַרָא) und schlugen auf ihn ein." bSanh. 98b: "Geht einer aufs Feld hinaus und es ertappt ihn der Aufseher (סנטר), so ist es ihm, als wäre er auf einen Löwen gestoßen; kehrt er nun zur Stadt zurück und es begegnet ihm der Steuereinnehmer (גבאר = Ökonomos der obigen Stellen), so ist es ihm, als wäre er auf einen Bären gestofsen." — TBm V 20 p. 382 ישראל שנעשה לגוי

<sup>1)</sup> Über synteresis = συντήρησις im philosophischen Sinne s. Windelband, Geschichte der Philosophie (Freiburg i. B. 1892) S. 263.

אר סִנְּטֵר (so punktiert im Codex), wenn ein Israelite bei einem Heiden als Verwalter (ἐπίτροπος) oder als Aufseher angestellt ist. Das. "Oder wenn ein Heide bei einem Israeliten als Verwalter oder Aufseher angestellt ist." b Gitt. 80° סכטר שבערר der Aufseher einer Stadt.

Buxtorf rät hin und her; Pineles, הרכה של חורה p. 129 giebt saltuarius, Aufseher der Wächter; Levy III 555° σημάντως; Kohut VI 85° giebt eine persische Etymologie; Fürst 157° senator; Mussafia ist der einzige, der an συντηρέω denkt.

#### 59. אַטַקטָלָא = \*מֹדמאדוֹמ = Unordnung.

\* Αταιτία Nomen verbale von ἀταιτέω; Steph. I 2 2337 verzeichnet nur ἀταξία. Analoge Bildungen sind ἀποσμία von ἀποσμέω, ἀποσιία neben ἀποσξία, ἀπιστία von ἀπιστέω neben πίστις; beachte auch \* ἀγοαφία bei Kumanudes p. 4. — Das Wort tritt uns entgegen in Pesikta 112b Buber (nach aus Aruch berichtigter LA.) ארכר בריונים אמקטיא die φοούραρχοι, die mit Unordnung ausgerüstet sind.

#### 60. הרוסטא = $*\delta$ óστρα = Schuhe.

Ducange, Lat. VII 218: rostra calceorum, quae [δοθώνια..., όξείαι, denique] ... πεδίλων προ-άλματα dicuntur: ita enim scriptores vocant prominentes et ultra pedum longitudinem prosilientes extremas calceorum partes, in acumen quoddam desinentes. Im Gloss. m. Gr. I 1310 s. v. φοθώνια werden dieselben Angaben reproduziert. — Es war unnötig, die lat. Form rostra mit φοθώνια zu vergleichen, denn rostra muss als \* δόστοα auch im Griechischen existiert haben. iSabb VI 8a, 13 (vgl. bSabb 60a) lesen wir folgenden Passus: לא יצא איש בסנדל מסומר מן נפיק מן ביניהון הדוסטא. Wir lesen st. הדוסטא mit '¬ und setzen dieses Wort gleich mit \*δόστρα = rostra. Die genaue Wiedergabe des Hauches in δ u. z. mit vorangehendem ה (vgl. הרדופני = δοδοδάφνη) setzt notwendig ein griechisches Wort voraus, mit lat. rostra wäre dies schwerlich geschehen. Der Ausfall des zweiten o beruht auf Dissimilation, wie denn in dem als Beispiel gewählten הרדופני = ؤο[δο]δάφνη der gleiche Vorgang bemerkbar ist; vgl. auch Nr. 58. - Fleischer zu Levy I 557 schlägt die notbehilfliche Ableitung von rusticus vor; Kohut III 185ª giebt keine Etymologie; A. Brüll in N. Brülls Jahrb. IV 47 denkt an das spätlat. hostades: er möchte aber lieber καταπ = ὑπόδημα lesen.

## 61. τισψ = \*σπόδος = Bratspiels.

hat im Jüdischen eine außerordentlich große Verbreitung gefunden. Sachs II 41 Anm. 48 reklamiert das Wort für das Griechische und das mit vollem Rechte, denn innerhalb des Semitischen hat das Wort keine Ableitung. Levy IV 593a stellt es zwar mit arab.

zusammen, in der Meinung, das arabische Wort sei echt; in Wirklichkeit ist aber das Verhältnis ein umgekehrtes; arab. שפֿע ist selber ein gr. Lehnwort, vermittelt durch syr. שַׁפּרָר, jüd. זְּשׁפּרָר, s. Fraenkel S. 90.

Sachs a. a. O. setzt σποδός. Aber dieses hat immer nur die Bedeutung Asche, so auch lat. spodium = σπόδιον bei Saalfeld 1047; τισω hingegen bedeutet einen Spießs, worauf Fleisch über dem Feuer gebraten wird. Wir statuieren daher ein neues Wort: \*σπόδος mit verändertem Accente. Suidas zitiert nämlich II 874 aus Aristoph. Av. 1013 σποδεῖν ἄπαντας τοὺς ἀλαζόνας δοκεῖ und setzt hinzu: σποδεῖν τύπτειν. Auch Hesych. IV 67: σποδούμενος τυπτόμενος. Daß diese Erklärungen zu σποδός = cinis durchaus nicht, zu \*σπόδος = veru vortrefflich passen, sieht ein jeder. Dazu kommt noch, daß Sophocles 1004 aus Strab. 3, 4, 15 u. Dioscor. 1, 136 p. 133 ein Deminutiv σπόδιον anführt in der Bedeutung: metallic dross; daß dies wiederum nur zu \*σπόδος = veru paßt, liegt auf der Hand; also ist σπόδιον nicht von σποδός, sondern von \*σπόδος abzuleiten.

עסודין, Pl. שסודין, tritt uns an einer Unzahl von Stellen der jüd. Litteratur entgegen. Wir bezeichnen als besonders hervorragende Stellen: M Pesachim VII 1. 2; Az V 12; Kelim V 5. VII 3; Ohol I 3; Mechiltha zu Exod. 12, 8 p. 6<sup>b</sup> Friedm.; TPesach V 8 p. 164; V 11 p. 164; Sota IV 7 p. 299; Az VIII 2 p. 473; Kelim IV 5 p. 573; bm VI 12 p. 585; bb VII 3 p. 597; Ohol I 3 p. 598; IX 4 p. 606; Jom tob III 15 p. 206; Mk I 4 p. 229; Sabb XVI 9 p. 135 etc. etc.

## 62. אַמפּוֹמָא = \* έμφωμα = Fenster.

Fraenkel S. 14 Anm. 1: "Für καρος bei PSm 240 ist ... gewiß richtiger das von ihm verworfene καρος zu schreiben. Denn dies stimmt in Form und Bedeutung genau zu jüd. ανος Dies ist z. B. Kidduśin 81° 16 v. u. sicher 'Fenster'... Es entspricht einem gr. \*έμφωμα, von dem sich (in gleicher Bedeutung) Pesikta (ed. Buber) 86°, 11 der Plural ανος «έμφωμανα findet." — Neben dieser gelungenen Erklärung können die Versuche von Lattes, Nuovo Saggio p. 12, N. Brüll, Jahrb. V 121, Perles, Et. St. S. 29, Levy I 137°, Kohut I 218°, Fürst 68° nicht mehr in Frage kommen. Es erübrigt nur noch, den Spuren des neuen Wortes im Jüdischen nachzugehen.

Pesiktä  $86^{\circ}$  Buber: כיצד היו המים עשויות לישראל כחומה האילין אלא כאילין פקילייא אודיקת סרח בת אשר ואמרת חמן הוינא ולא הוון אלא כאילין קנקילייא אודיקת סרח בת אשר ואמרת המין הוינא ולא הוון אלא כאילין יואל אודיקת המה איפומטא Assimilation des M-Lautes: \*έ[μ]φώματα; Ms. Oxf. u. Carmoly haben besser אמפומטא = \*έμφώματα, Jalkut Sam § 152 אמפוטמא (I. אמפומטא); Aruch keint neben אפומטא die Variante אמפוטמא (I. אמפומטא). Übersetzung: "Wie waren

die Wasser für Israel [beim Durchzuge durch das Rote Meer] beschaffen, dass sie einer Mauer glichen? Gitterartig (nignlig). Da blickte (?) Serach, die Tochter des Ascher, [vom Himmel] herunter und sprach: Ich war auch dort, aber sie waren nur wie ein Fenster (d. h. fest und massiv, aber durchsichtig, der Natur des Wassers besser entsprechend, als jenes phantastische Gitterwerk)." — Pirke di R. Eliezer c. 42: בדך שביל את אלד רואין אלו אלד ביל לשביל לשביל שביל החור רואין אלו את אלד — eine Glosse —) zwischen je zwei Pfaden [von den zwölf Pfaden, in die sich das Rote Meer nach der Tradition spaltete] waren Fenster angebracht, so daß sie [die durchziehenden Stämme] einander sehen konnten; אמפרמיות, Sing. אמפומא. Jalkut Jona § 550 die Augen des Fisches waren (מאירות) (מאירות) אמר פטיות (מאפמיות) Fenstern gleich; die in runden נפל סיהרא Klammern befindlichen Wörter sind Glossen. — b Kidd. 81° נפל (so Aruch, Agg. נהורא), der Mond fiel durchs Fenster ein. — Vielleicht gehört noch hieher באיפומא b Erub 100a und מאיפומא b Chull 51<sup>a</sup>; doch ist auch semitischer Ursprung möglich = Öffnung, יה = פספן = פומא von.

63: קיסומא = \*אין איסשעע = Census.

Trg Habak. 3, 17 רלא יגבון קיסומא בירושלם, sie sollen keine Steuer einheben in Jerusalem. jSchebiith II 34°, 28 רקסמה בידיה die Steuer in der Hand. — \*Κήνσωμα für γοσιας statuiert Fraenkel; der N-Lautverhallt in einem Nasalvokal. Die Jeruschalmi-Stelle zieht Kohut VII 147° hieher; minder glücklich ist er in der Ableitung des Wortes aus dem Arabischen. — Wir erinnern hier auf die vielen auf -μα ausgehenden Neubildungen im N. T. (s. Einleitung).

 $64. \cdot \pi\eta\lambda\omega\mu\alpha = Morast.$ 

\*Πήλωμα = Urschlamm statuiert Fleischer zu Levy III 315° und seinem Beispiele folgend Levy IV 53°. Φ΄ findet sich im MSabb XXII 6 nach Ms. München, Jeruschalmi-Agg. und Aruch, davon ein Denom. Το bei Levy III 200° u. IV 53°; vgl. auch Trg. Wb. II 573. — Fleischer bemüht sich, das neue Wort \*πήλωμα zu rechtfertigen; dies ist überflüssig, denn πήλωμα ist bereits von Kumanudes p. 372 nachgetragen und es findet sich jetzt auch bei Sophocles 889. Ngr. πάλμα, πέλμα bei Lange, Glossar. Graeco-Barbar. h. v., ist dasselbe Wort. — Diese überraschend glänzende Bestätigung einer Vermutung, die bloß auf Grund jüdischer Quellen ausgesprochen wurde, ist eine sichere Gewähr für die Richtigkeit der hier befolgten Methode im allgemeinen.

Budapest.

Samuel Kraufs.

# Die sogenannten "rhodischen Liebeslieder".

Im cod. Britt. graec. add. mss. 8241 sind uns eine Reihe vulgärgriechischer Liebeslieder erhalten, die W. Wagner im Jahre 1879 herausgab unter dem jetzt leider üblich gewordenen Titel: "Άλφάβητος τῆς ἀγάπης. Das ABC der Liebe. Eine Sammlung rhodischer Liebeslieder."1) Ausgehend von der richtigen Beobachtung, dass manche Gedichte alphabetisch geordnet waren, beging Wagner den verhängnisvollen Fehler, alle 110 Lieder ohne Rücksicht auf die handschriftliche Reihenfolge nach den Anfangsbuchstaben des ersten Wortes alphabetisch hintereinander zu stellen, wodurch der Zusammenhang völlig zertrümmert Bursian stellte die ursprüngliche Ordnung<sup>2</sup>) wieder her und erkannte sogleich, dass Nr. 1—11 (8. 15. 18. 24. 41. 43. 47. 20. 56. 58. 61) 3) ebenso wie Nr. 12-26 (5. 14. 19. 36. 45. 54. 66. 69. 80. 89. 97. 103. 106. 109. 111) unter sich zusammenhäugen. Bursians Vorgange folgte E. C. Holzer<sup>4</sup>), der eine dritte Gruppe fand, die kunstvollste Komposition des ganzen Corpus. Noch auf einen vierten Zyklus wies er hin, der auch in der Handschrift durch die Überschrift kenntlich gemacht wird: "στίχοι κατὰ ἀλφάβητον", und der die Lieder Nr. 83 • -100 (2. 16. 17. 21. 34. 44. 46. 49. 60. 65. 67. 112. 81. 87. 91. 99. 104. 110) einschließt. Holzer faßt das Resultat seiner Untersuchung in den Worten zusammen: "Die Sammlung ist offenbar ein Corpus von ursprünglich selbständigen Liederkomplexen und einzelnen Liedern, die gar nichts mit einander zu thun haben. Wenn nun einige Lieder auf Ritter Bezug haben, eines aber direkt auf Rhodus hindeutet, so ist die

<sup>1)</sup> Vgl. die Besprechungen von C. Bursian, Litter. Centralbl. 1880 S. 237 f. und Gust. Meyer, Beilage zur Allgemeinen Zeitung 1880 S. 2123; ferner K. Krumbacher, Byz. Litteraturgesch. S. 404 f., wo die ganze Litteratur verzeichnet ist. Prof. Krumbacher verdanke ich auch mündliche Anregungen, da er diesen Aufsatz in seinen "Übungen" besprechen ließ.

<sup>2)</sup> Glücklicherweise hat Wagner die handschriftliche Reihenfolge am Schlusse seiner Ausgabe angegeben.

<sup>3)</sup> Die in Klammern eingeschlossenen Zahlen bezeichnen die Nummern in Wagners Ausgabe.

<sup>4)</sup> Berl. philol. Wochenschrift 1885 S, 513 ff. und 545 ff.

Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass manche, sogar alle Lieder auf Rhodus entstanden sind; aber von einer Wahrscheinlichkeit oder gar Sicherheit ist keine Rede, so wenig wie von einem sicheren Zeitansatz. Indes Einzelheiten nachzugehen möge einem künftigen Herausgeber überlassen bleiben." Wenn es nun auch nicht unsere Absicht ist, die Lieder aufs neue zu edieren, so dürfte es sich doch der Mühe lohnen, "den Einzelheiten nachzugehen", die uns vielleicht manche interessante Aufschlüsse über den Ursprung dieser hübschen Gedichte wie über die Komposition und die Entstehungsart der Sammlung geben können.

Die Lieder Nr. 1—11 (Wagners Anordnung siehe oben S. 549) bilden, wie Bursian richtig gesehen, eine nach den Anfangsbuchstaben A-M alphabetisch geordnete Gruppe. Es ist wohl selbstverständlich, daß ursprünglich wie in anderen Zyklen so auch hier die alphabetische Ordnung bis zum Buchstaben  $\Omega$  durchgeführt, oder doch die Durchführung beabsichtigt war. Die Lieder werden abwechselnd von einem Jüngling und einem Mädchen gesungen, wenigstens von Nr. 3 (18) an, das dem Mädchen in den Mund gelegt wird. Im 2. (15.) dagegen treten beide redend auf, und das mit  $\Lambda$  beginnende 1. (8.) spricht der Jüngling. Das 3. (18.) Lied aber erregt Anstoß. Es beginnt regelrecht mit dem Buchstaben  $\Gamma$ , und auf V. 6 und 7:

"παὶ 'δᾶ, θωροῦν τὰ 'μμάτια μου, εἰς ἄλλην πόθον ἔχεις! χθὲς μετὰ πείνην ἔμεινες, μὲ πείνην ἐποιμήθης." antwortet der Liebende im 4. (24.) Gedicht V. 8 und 9:

"μακάρι, νὰ σὲ προξένησαν, ἄλλον ἄντρα νὰ ἀῆρες, καὶ μὲν νὰ μηὶ ἐλογάριαζες, ποῦ μένω, ποῦ κοιμοῦμαι."

Das Gedicht steht also an richtiger Stelle; allein es bietet inhaltlich Schwierigkeiten. Die ersten drei Verse verraten eine außerordentliche Zärtlichkeit für den Jüngling und lassen ein ungestörtes Liebesverhältnis vermuten:

,, Γιὰ την ἀγάπην εἰς έμὲν, γλυκύτατέ μου ἀφέντη, μηδὲν ἔρχεσαι νὰ φιλῆς κοντὰ 'ς την γειτονιάν μου, νὰ σὲ θωρῶ, νὰ θλίβωμαι, νὰ βαρυαναστενάζω."

Die folgenden Verse 4—11 setzen aber eine ganz andere Situation voraus: der Liebhaber ist treulos geworden, und das eifersüchtige Mädchen hat ihn ertappt.

Auch das 8. (20.) Gedicht macht den Leser stutzig. Vorausgeht das mit H beginnende 7. (47.), in dem das Mädchen spricht, und es folgt unter Nr. 9 (56) ein mit K anfangendes Lied, das der Liebende

<sup>1)</sup> Vielleicht zu schreiben και έμένα μη έλ.

singt. Die Gedichte @ und I fehlen. An ihrer Stelle finden wir unter Nr. 8 (20) ein Gedicht mit dem Anfange "Ivosvovouv". Holzers Ansicht, daß eine Verwechselung zwischen I und I stattgefunden habe, könnte durch manche Analogieen aus der akrostichischen Poesie gestützt werden; aber auch dem Inhalte nach paßt das Gedicht nicht hierher. An das 7. (47.) kann es nicht unmittelbar angeschlossen werden, weil dann zweimal hintereinander das Mädchen spräche; vor dem 9. (56.) kann es auch nicht stehen, wie der Inhalt sofort zeigen wird. Im 8. (20.) Gedichte verkündet das Mädchen seine unwandelbare Liebe und schließt mit den Worten V. 6—8:

,,καὶ πῶς ἐγὰ νὰ σ' ἀρνιστῶ, ἀφέντη τοῦ κορμιοῦ μου καὶ νοικοκύρι, ὁποῦ κρατεῖς 'ς τὰ χέρια σου τὸν νοῦν μου; καὶ γίνουσουν ἀσάλευτος, ἀφέντη, ἀπὸ τὸν νοῦν μου."

Wenn die Lieder dieses Zyklus auch nicht im festgeschlossenen Zusammenhange stehen, so ist es doch umnöglich, daß der Jüngling im 9. (56.) Gedicht auf diese zärtlichen Worte erwidern sollte V. 1—3:

,, Κυρά, διὰ τίντα διάφορον, κυρὰ, διὰ τίντα κέρδος νὰ χάσης τὸ ξενούτζικον καὶ πόθου πειρασμένον, νὰ χάσης τὸν καλλιώτερον, κυρά μου, ὁποῦ σ' ἀγάπα;"

Das 8. (20.) Gedicht gehört demnach nicht in unsere Gruppe hinein, sondern ist als Lückenbüßer für die fehlenden Lieder ⊕ und I eingeschoben. Der Inhalt lehrt uns auch, wie es hierher geriet. Im 7. (47.) Gedicht erklärt das Mädchen an dem Geliebten treu festhalten zu wollen trotz alles Zuredens der Nachbarn ihn zu vergessen, denen sie trotzig antwortet V. 10—13:

,, έσεις πολλά 'γαπήσετε την ἀποχωρισιά μας δι' αὐτὸ μὲ συμβουλεύετε νὰ τὸν ἐλησμονήσω. μαχαίρια κι ἂν μὲ κόφτουσιν, πριόνια κι ἂν μὲ πριονίζουν, ώς πότε ζῶ καὶ φαίνομαι, τὸν ἀγαπῶ, οὐκ ἀρνοῦμαι."

Ganz dieselbe Situation bietet das 8. (20.) Lied. Auch hier soll das Mädchen einen anderen heiraten und auch hier sträubt sie sich dagegen und beteuert ihre treue Liebe mit den eben zitierten Worten V. 6—8:

,, καὶ πῶς ἐγὰ νὰ σ' ἀρνιστὰ " etc.

Wie schon gesagt, bilden die Lieder nicht unter sich ein festgeschlossenes Ganzes; ein kleiner Roman läßt sich aus ihnen nicht herauslesen. Es spiegeln sich die verschiedensten Stimmungen darin wieder, bald glühende Zuneigung, bald klug berechnete Reserve, Eifersüchteleien und Kampf gegen fremde Einmischung. Daher ist es auch unmöglich anzunehmen, daß diese Lieder von einem Dichter nach einem bestimmten Grundgedanken in dieser Reihenfolge gedichtet sein sollten. Wir müssen, wie Holzer schon erkannte, die alphabetische Ordnung für eine rein äußerliche, zufällige halten. Irgend jemand unternahm es, aus den ihm bekannten Liedern ein Liebesalphabet zusammenzustellen. Dabei ist nicht ausgeschlossen, daß einige Gedichte, wie Nr. 3 (18) und Nr. 4 (24); auch ursprünglich zusammengehörten. Allein eben diese beiden zeigen, wie das Alphabet entstand.

Es ist schon oben darauf hingewiesen worden, dass im 3. (18.) Gedichte die ersten drei Verse zu den übrigen nicht passen wollen. Wir glauben nicht in der Annahme zu irren, dass ursprünglich das Gedicht mit dem 4. Verse begann:

"Ἐσὸ ϑυμᾶσαι, ἀφέντη μου, τὸν ὅρκον τὸν μ' ἐποῖκες."
Schon die Anrede weist darauf hin. Um aber dieses und das eng damit zusammengehörende 4. (24.) Lied für sein Alphabet zu gewinnen, hat der Anordner nicht gerade geschickt die drei ersten Verse entweder selbst hinzugedichtet oder aus einem anderen Gedichte entnommen und hierher gesetzt.

Auf dieselbe Art ist die zweite Gruppe entstanden, die die Gedichte Nr. 12-26 (5. 14. 19. 36: 45. 54. 66. 69. 80. 89. 97. 103. 106. 109. 111) umfast. Eine Reihe von Distichen - nur an letzter Stelle finden wir ein Tristichon - sind hier nach einer alphabetischen Akrostichis zusammengestellt. Es fehlen die mit 1, Z, Q, I, A, M, E, P, T beginnenden Distichen, und es ist sogar zweifelhaft, ob sie überhaupt ursprünglich vorhanden gewesen sind. Denn da auch dieser Zyklus nicht gedichtet, sondern, wie der Inhalt ergiebt, aus fertigen Distichen zusammengesetzt ist, so liegt die Annahme nicht fern, daß der Ordner gerade keine Distichen mit den betreffenden Anfängen im Gedächtnis hatte. Auch wäre der Ausfall so vieler einzelner Gedichte schwer zu erklären. Doch hiervon später. Die Liedchen werden durchgängig von einem Jünglinge gesprochen und enthalten Geständnisse der zärtlichsten Gefühle für sein Mädchen; freilich stets in so allgemeinen Wendungen, dass wir nach einer Liebesgeschichte vergebens suchen. Die meisten Lieder lassen auf eine hoffnungslose Neigung schließen; dazwischen finden sich andere, wie 21 (89) und 23 (103), die uns die Wünsche des Liebenden erfüllt zeigen. Klare Anordnung ist auch hier nicht zu erkennen.

Die 3. Gruppe hat zuerst Holzer im ganzen richtig erkannt. Wir haben eine Novelle mit 19 (nicht 20, wie Holzer meint) eingestreuten Liebesliedern. Ein Jüngling liebt ein Mädchen und fleht sie um Gegenliebe an. Nach längeren Weigerungen verspricht sie ihn zu erhören, wenn er ihr hundert Liebeslieder singe (λόγια, was Wagner falsch mit

"Rätsel" übersetzte). Der Liebende geht darauf ein und beginnt die geforderten Lieder zu singen. Soweit die Einleitung, die in den ursprünglich zweifellos selbständigen Versen 27 (83) V. 25—58 enthalten ist.

Es folgen nun von Nr. 28—35 (62. 25. 101. 78. 40. 39. 37. 22) die ersten zehn Lieder, beginnend mit den Zahlen μίαν, δύο etc. Hierauf unterbricht das Mädchen im 36. (53.) Gedichte, das Wagner, da ihm der Zusammenhang unklar blieb, als "Fragment" bezeichnete, den Knaben und giebt ihm gerührt einen Kuſs. Ja, sie gestattet ihm, jetzt mit Zehnern fortzuſahren: "δεκάτιζε τὰ λόγια σου", was in Wagners Übersetzung unrichtig lautet: "Nun zähle deine Worte ab!" Der Jüngling setzt von neuem ein und singt die Lieder mit den Anſängen εἴκοσι, τομάντα etc. bis ἐκατόν, Nr. 37—45, V. 1—5 (28. 102. 88. 77. 26. 68. 35. 31, V. 1—5). Im letzten Gedichte fordert er schon stürmisch seinen Lohn, der ihm im folgenden Nr. 45 (31) V. 6—19, das die Novelle schlieſst, auch zu teil wird; aber anstatt dankbar dafür zu sein, verspottet er das Mädchen.

So haben wir eine festgeschlossene, aus Anfang, Mitte und Schluß bestehende Novelle, in die 10 und 9 Liebeslieder eingeschoben sind. Dieser Novelle fehlt aber auch nicht die Einfassung. In der ersten, ursprünglich selbständigen Hälfte des 27. (83.) Gedichtes V. 1—24 erklärt ein Liebender seine Neigung zu einem Mädchen, dem zu Ehren er die folgende Novelle gedichtet hat, V. 15, 16:

,, καὶ ὰς ἀρχίσω νὰ σὲ ἀπῶ στίχους διὰ τὴν ἀγάπην, στιχοπλοκίδες θλιβερούς τοὺς ἔπλεξα διὰ σένα."

Soweit sind wir mit Holzers Ansicht einverstanden. Aber es scheint uns, daß dieses Gedicht nicht, wie er meint, die Einleitung, sondern nur die eine Hälfte eines Rahmens bildet, der die ganze Novelle einschließt. Die andere Hälfte sehen wir im Liede Nr. 46 (107), von dem Holzer sagt: "Das folgende Gedicht, 107 bei W., ein reizendes Billetdoux, hat nichts mit diesem Zyklus zu thun." Zunächst muß konstatiert werden, daß Nr. 46 (107) kein Billetdoux ist. Der Begriff eines solchen erfordert — man vergleiche die von Legrand veröffentlichten<sup>1</sup>) —, daß irgend ein positiver Inhalt vorhanden sei, etwa Vorschläge zu einem Stelldichein oder ähnliches. Davon ist in unserem Gedichte keine Rede. Es ist ein Begleitschreiben, mit dem der verliebte Dichterjüngling seine von ihm mit großem Fleiße und unter vielen Thränen geschriebene Novelle seinem angebeteten Mädchen zusendet. Dies zeigen deutlich die ersten Verse des Gedichtes 1—5:

<sup>1)</sup> Coll. de mon. N. S. I (1874) und Bibl. gr. vulg. II. Byzant. Zeitschrift II 3 u. 4.

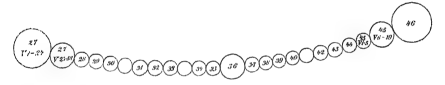
,, Χαοτὶ σὲ πέμπω, 'μμάτια μου ψυχή μου, ἀνάγνωσέ το μὴ συχαθῆς τὰ γοάμματα, μὴ ψέξης τὸ μελάνι, ὅτι ἐγὰ ὅταν τὄγραφα, μετὰ πολλῶν δακρύων ἡ χείο μου ἐκράτειν τὸ χαρτὶν κ' ἡ ἄλλη τὸ κοντύλιν, κι ὁ νοῦς μου ἐδιαλογίζετον, πῶς νὰ τὸ καταθέσω."

Die folgenden Zeilen 6—10 enthalten ein Lob der Geliebten. Dies Begleitschreiben entspricht genau dem Schlusse der Einleitung 27 (83) V. 1—24, wo ausdrücklich gesagt wird, daß der Jüngling die Novelle für sein Mädchen aufschreibt, V. 23:

,, μι ωσάν τοὺς γοάψω, λυγερη, νὰ αὐκοιστῆς τοὺς λόγους, καὶ νὰ ἀρχίσω νὰ σὲ ἀπῶ τοὺς πύνους τῆς ἀγάπης."

Auf diese Weise erhalten wir ein abgerundetes Ganzes, das sich durch folgendes einer Kette ähnliche Bild veranschaulichen läßt; und V. 22:

"ώς ἄλυσιν τοὺς ἔπλεξα διὰ λόγου ἐδικοῦ σου" sagt der Liebende selbst von den Gedichten.



Leider ist uns diese Gruppe nicht unversehrt erhalten. Es fehlen zunächst die mit τέσσερα und ὀατώ beginnenden Lieder. Ein Gedicht mit dem Anfange τέσσερα findet sich in der Handschrift unter Nr. 108 (94), und Holzer möchte es hier einschieben. Wir können seiner Ansicht nicht beipflichten. Unter Nr. 108 steht es an durchaus richtiger Stelle: Die umgebenden Gedichte 105 (79), 106 (85), 107 (55), 109 (33) stimmen dem Inhalte und der Zahl der Verse nach vortrefflich mit ihm überein. Zu den Liedern unseres Zyklus aber paßt es nicht. Alle anderen λόγια, in denen stets, wie es die Situation ja auch erfordert, das Mädchen angeredet wird, sprechen den heißen Wunsch nach Gegenliebe aus. Dieses Gedicht aber ist in ruhigem und ganz allgemeinem Tone gehalten: wie die Tauben sich ein Schätzchen suchen, so macht es auch der verliebte Jüngling. Aber der die λόγια singt, braucht nicht erst zu suchen! — Den Vers, den Wagner in dieses Lied hineinkonjiziert hat, kann man mit Bikélas wohl wieder streichen.

Das 32. (40.) Gedicht beginnt nicht mit Et oder Etaus, sondern:

,, Έστεκα είς την πύρτα σου, τὰ δύο σου μῆλα θώρουν."

Es liegt der Versuch sehr nahe, aus ἔστεκα είς ein έξάκις oder ein Wort mit dem Anfange εξ herzustellen, doch ist mir eine annehmbare

Emendation nicht gelungen. Der Vers giebt übrigens so, wie er erhalten ist, einen klaren Sinn, und das ganze Lied paßt durchaus an diese Stelle. Vielleicht ist ein Vers mit dem Beginne  $\xi\xi$  oder  $\xi\xi\alpha\mu\xi$ , der voranging, von dem Schreiber der Handschrift wegen der Ähnlichkeit mit dem Anfange des zweiten Verses übersehen worden. An Stelle eines Gedichtes, das mit  $\xi\xi\eta\nu\tau\alpha$  begönne, steht unter Nr. 41 (64) ein Lied, das folgendermaßen anfängt:

,, Νὰ 'πιχαρης, η λυγερη, μή με 'περηφανέσης".

Sein Inhalt ist mit dem der übrigen  $\lambda \delta \gamma \iota \alpha$  in keiner Weise in Einklang zu bringen. Daher dürfen wir auch nicht annehmen, daß die ersten Verse etwa ausgefallen wären. Irgend jemand hat dies Gedicht, um die Lücke auszufüllen, hier eingeschoben.

So haben wir in Fortführung des von Bursian und Holzer ausgesprochenen Gedankens drei Gruppen rekonstruiert; eine vierte beginnt, wie oben schon gesagt, mit dem 83. (2.) Gedicht. Von ihr wird später noch die Rede sein. Die übrigen im Corpus vorhandenen Gedichte, meint Holzer, seien "einzelne Lieder, die gar nichts mit einander zu thun haben". Erscheint dies schon an sich auffällig, so wird eine nähere Betrachtung zu dem Resultate führen, daß auch in den übrigen scheinbar selbständigen Liedern die Anzeichen einer ursprünglichen Anordnung nach Gruppen sich noch erkennen lassen, wenngleich nicht mit solcher Deutlichkeit wie in den schon besprochenen.

In den zunächst folgenden Liedern Nr. 47—52 (86. 7. 30. 48. 32. 52) haben wir allerdings keinen Zusammenhang entdecken können. Übrigens gehören Nr. 49 (30) und 50 (48) eng zusammen, wie Holzer schon bemerkt hat, denn auf die Worte 49 (30) V. 4:

,, πόρη, καὶ δός με τὸ φιλίν· ξαθὴ, ἐπάκουσέ μου" antwortet das Mädchen 50 (48) V. 2:

"⟨καl⟩ μὴ σὲ δώσω τὸ φιλὶν κ' ἐβγῆς καὶ καυχιστῆς το." Wagner hätte wohl besser gethan, beide Gedichte, obwohl sie auch im Codex getrennt sind, zu einem einzigen zusammenzufassen, anstatt sie noch weiter auseinanderzureißen. Nr. 52 (52) ist nur eine Wiederholung und weitere Ausführung von 51 (32) V. 12—15.

Die Mehrzahl der Lieder, Nr. 53—66 (71. 27. 23. 42. 4. 90†. 96. 73. 59. 3. 57. 11. 105. 13. 72), aber bildeten anfangs wahrscheinlich eine Gruppe für sich, und zwar enthielt dieselbe Liebesklagen eines Mädchens, wie die erwähnte zweite Gruppe Liebesklagen des Jünglings. Freilich past Nr. 57 (4) nicht hinein, denn in diesem liebt der Jüngling unglücklich und das Mädchen verspottet ihn. Ebenso sind Nr. 60—63 (59. 3. 57. 11), die jedes nur 3—4 Verse umfassen,

während die übrigen Lieder einen bei weitem größeren Umfang zeigen, als Störungen zu betrachten, denn auch ihr Inhalt steht mit dem der übrigen Lieder in direktem Widerspruch. Die anderen elf Gedichte aber gehören zusammen. Der Geliebte ist seinem Mädchen untreu geworden und hat sich einer anderen zugewendet. Anfangs fleht ihn daher die Verlassene an, zu ihr zurückzukehren, und erinnert ihn an das frühere Liebesglück; endlich giebt sie ihn aber für immer auf und schließt im letzten Gedichte mit den Worten 66 (72) V. 6 u. 7:

,, ἀν τόχα ξεύρει, δίγνωμε, ὅτι φιλεῖς κι ἀρνᾶσαι, ἐγὰ νὰ κάηκα ἐκ τοῦ ἡλιοῦ, νὰ κάηκα ἐκ τὸ κᾶμαν."

Damit endet der Zyklus. Ganz wie in den ersten beiden Gruppen sind auch hier die Lieder nicht nach einem bestimmten Grundgedanken gedichtet, sonst müßte der Zusammenhang enger sein, sondern schon vorhandene Lieder sind nach dem Prinzip der Liebesklage zusammengestellt.

Ebenso verhält es sich mit den folgenden Liedern Nr. 67—74 (6. 108. 75. 12. 82. 50. 51. 70). Sie sind sämtlich einem Jüngling in den Mund gelegt und schildern seine Liebe zu einer Ungetreuen. Anfangs hofft er noch auf einen günstigen Ausgang, in Nr. 72, V. 7—10 (50), dagegen, das große Ähnlichkeit mit dem Catullischen "Miser Catulle, desinas ineptire" zeigt, regt sich sein Stolz, und er entschließt sich sie aufzugeben. Das folgende 73. (51.) Lied zeigt uns sehr drastisch, wie schlecht er behandelt wird, und im 74. (70.) verzichtet er endgültig auf ihre Neigung mit den leidenschaftlichen Worten, V. 6 u. 7:

,, ἐπίστευα, ἡ ἀγάπη σου νὰ ἔνε ἐστερεωμένη κ' ἐσὸ εἶχες τὴν παραβολιὰν γεμάτον τὸ κορμί σου."

Unter Nr. 72 der Handschrift sind zwei Gedichte (76 u. 50) vereinigt, die schon Wagner mit Recht von einander getrennt hat. Die letzten vier Verse (50) bilden, wie oben erwähnt, ein selbständiges Glied dieses Zyklus, die vorhergehenden sechs (76) bringen die glühendste Liebe eines Mädchens für seinen Freund zum Ausdruck. Sie müssen daher notwendig aus dieser Gruppe ausgeschieden werden.

Einen neuen 6. Zyklus bilden die folgenden Gedichte Nr. 75—82 (38. 74. 10. 84. 63. 9. 93. 95). Durchgängig spricht in ihnen der Jüngling, der sein Mädchen, augenscheinlich ohne Erfolg, um Gegenliebe anfleht. Daß diese Lieder eine Gruppe für sich bilden und nicht etwa noch zur vorhergehenden zu ziehen sind, die ja in den oben mitgeteilten Versen einen deutlichen Abschluß gefunden hat, beweisen die ersten Zeilen des 75. (38.) Gedichtes:

,, Έντο έπομαι νὰ σὲ τὸ 'πῶ, κυρά μου, ὅτι ἀγαπῶ σε· · καὶ σὸ, κυρὰ δειλιάζεις το νὰ 'πῆς ὅτι ἀγαπᾶς με."

Nach dem 74. (70.) Gedichte konnte derselbe Jüngling nicht so sprechen. Zudem enthalten die Lieder dieses Zyklus so viele direkte Beziehungen auf Byzanz, daß man sie schon deshalb für sich betrachten muß. Doch wird davon noch später die Rede sein.

Als 7. Gruppe folgt von Nr. 83—100 (2. 16. 17. 21. 34. 44. 46. 49. 60. 65. 67. 112. 81. 87. 91. 99. 104. 110) ein alphabetisch geordneter Wechselgesang zweier Liebenden in Gedichten von je zwei bis drei Versen. Auch im Codex ist dieser Zyklus als solcher gekennzeichnet durch die Überschrift: "στίχοι κατὰ ἀλφάβητον", die Wagner gänzlich übersehen hat. Die Situation ist eine wechselnde. Bald zeigt sich das Mädchen sehr freundlich und beklagt sich über die neidischen, eifersüchtigen Nachbarn, bald thut sie spröde, bis sie sich schließlich dem Geliebten, nachdem er Treue geschworen, völlig hingiebt. Nr. 88 (44) bietet Schwierigkeiten. Im vorhergehenden Gedichte 87 (34) und im folgenden 89 (46) spricht jedesmal der Jüngling; folglich muß dieses Gedicht dem Mädchen in den Mund gelegt sein. So aber, wie es überliefert ist, spricht es der Liebende:

,, Ζηλεύγουν την άγάπη μας οί κακοθελητάδες καὶ βάλλουν λόγια μέσα μας, θέλουν νὰ μᾶς χωρίσουν έμέναν νὰ χωρίσουσιν καὶ σὲ νὰ δώσουν ἄλλον."

Doch ist durch eine leichte Emendation des letzten Verses der Zusammenhang wiederherzustellen:

"ἐσένα νὰ χωρίσουσιν καὶ μὲ νὰ δώσουν ἄλλον."
Darauf antwortet sehr treffend der Jüngling im folgenden Gedichte 89 (46):

,,"Ηθελ', ἀφέντοια καὶ κυρὰ, τὴν ὥραν, τὴν ἡμέραν, ὅταν ἐπιβουλέπτηκες ἄλλον ἄνδρα νὰ πάρης,

νὰ 'ξήβην ή ψυχίτζα μου, τὸν χωρισμόν σου μή 'δα."

Die Gedichte mit den Anfängen @, I und A fehlen, doch läßt sich das letztere, das nach dem Zusammenhange der Liebende sprechen muß, vielleicht in Nr. 62 (57) erkennen. Die Gedichte 60 (59), 61 (3), 63 (11), von denen oben schon einmal die Rede war, werden alle drei von einem glücklich liebenden Mädchen gesungen; das 62. (57.) setzt aber die unglückliche Liebe eines Mannes voraus. In unserem Zyklus würde es mit dem folgenden Liedchen vortrefflich in Einklang stehen. Auf seine zärtlichen Worte:

, Δαγήνιν, τι λιμπίζομαι τὰ πάντεοπνά σου κάλλη!
ἐσὸ σταμνὶν καὶ 'γὸ ἄνθοωπος κάλλιαν μου τύχην ἔχεις,
ἐσὸ νὰ σύονης κουὸν νεοὸν 'ς τῆς λυγεοῆς τὰ χείλη."
antwortete dann das Mädchen sehr neckisch:

,,Μη θλίβεσαι πολλά πολλά, μη βαουαναστενάξης· νεώτεοε, τὸ 'πεθυμᾶς, 'δὲν ημποοεῖ νὰ τὅχης."

An Stelle des Gedichtes O finden wir bei Wagner eines mit dem Anfange  $\Omega_{ON}$ . Doch hat schon die Handschrift die durch die Akrostichis veranlaßte willkürliche, aber hier richtige Form  $O_{ON}$ . Ferner sind die Lieder mit den Anfangsbuchstaben T, X und  $\Omega$  ausgefallen. Alle drei kommen dem Mädchen zu, und ihr Inhalt läßt sich leicht rekonstruieren. Im 98. (99.) Gedichte (T) leistet der Liebende den Eid der Treue, den das Mädchen im 97. (91.) Gedichte ( $\Sigma$ ) von ihm gefordert hatte. Daß sie sich ihm daraufhin ergiebt, muß den Inhalt des fehlenden Gedichtes (T) gebildet haben, denn im folgenden 99. (104.) ( $\Phi$ ) sagt er V. 1:

"Φιλῶ τὰ χείλη σου, ξαθή, τὰ μοσχομυρισμένα" etc.

In dem gleichfalls nicht mehr vorhandenen Liede X muß das Mädchen irgend welche Befürchtungen für das Leben des Geliebten ausgesprochen haben, denn er antwortet  $\Psi$  100 (110):

"Ψυχὴν καοδιὰν ἐσὲν ἔχω κι ἄγγελον δὲν φοβοῦμαι. τὸν ἄγγελον τὸν θέλω 'δεῖ, ἐσένα θέλει 'μοιάζει, καὶ τὄνομά σου θέλω 'πεῖ καὶ θέλω ἐξεψυχιάσειν."

Im letzten leider auch fehlenden Gedichte  $\Omega$  hat dann das Mädchen noch irgend ein Liebeswort gesagt.

Die Lieder dieser Gruppe haben einen festen Zusammenhang, und wir werden deshalb zu der Annahme gedrängt, daß derjenige, der sie in dieser Weise an einander reihte, sie auch dichtete und nicht bloß zusammensuchte.

Die Lieder 101 (29), 102 (98), 103 (92) stehen für sich und in keinem nachweisbaren Zusammenhang mit den folgenden. Übrigens gehören die beiden ersten unbedingt zusammen und haben ursprünglich ein Ganzes gebildet; beide für sich sind unvollständig. Fassen wir sie zusammen, so haben 101 + 102 (29 + 98) und 103 (92) je 11 Verse, stimmen also auch der Größe nach mit einander überein. Beide werden von einem Mädchen gesungen, das im ersten den Geliebten anfleht, ihr nicht untreu zu werden, da sie ohne ihn nicht leben könne, im zweiten sich selbst zur Geduld ermahnt.

In den Gedichten Nr. 104—110 (1. 79. 85. 55. 94. 33. 100) erkennen wir wiederum die Reste einer Gruppe. Jedes dieser Gedichte enthält 3—4 Verse, abgesehen vom letzten, das das ganze Corpus schließt und von dem nur ein Vers erhalten ist. Sie sind wie mehrere der schon erwähnten Gruppen nach dem Grundgedanken der Liebesklage eines Jünglings zusammengestellt.

Übersehen wir noch einmal die Komposition des ganzen Corpus, so ergeben sich acht mehr oder weniger deutlich erkennbare Gruppen:

I. Nr. 1. 2. 3. 4. 5. 6. 7. 9. 10. 11.

II. Nr. 12. 13. 14. 15. 16. 17. 18. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 25. 26.

III. Nr. 27, 1—24. 27, 25—58. 28. 29. 30. 31. 32. 33. 34. 35. 36. 37. 38. 39. 40. 42. 43. 44. 45, 1—5. 45, 6—19. 46.

IV. Nr. 53. 54. 55. 56. 58. 59. 64. 65. 66.

V. Nr. 67. 68. 69. 70. 71. 72, 7—11. 73. 74.

VI. Nr. 75. 76. 77. 78. 79. 80. 81. 82.

VII. Nr. 83. 84. 85. 86. 87. 88. 89. 90. 62. 91. 92. 93. 94. 95. 96. 97. 98. 99. 100.

VIII. Nr. 104. 105. 106. 107. 108. 109. 110.

Wagner hat aus dem Verse 51 (32), 11:

,,Την πόρην την έφίλησα, 'ς την 'Ρόδον την έφηκα."

geschlossen, daß unsere Lieder auf der Insel Rhodus entstanden seien. "Wenn also Ritter, Tapfere etc.", fügt er hinzu, "erwähnt werden, so wissen wir, woran wir sind: wir haben es hier mit den Liebschaften von Johannitern oder Rhodiserrittern zu thun." Wagners Behauptung dürfte übereilt sein; um zu einem sicheren Resultate zu gelangen, müssen wir den Inhalt der einzelnen Gruppen, die ja gar nicht an demselben Orte entstanden zu sein brauchen, noch einmal genau prüfen.

Im ersten Zyklus 3 (18), V. 8, 9, lesen wir:

,, καὶ 'μέναν ἦρτες κ' εἶπες μου ὅτι 'ς τὴν βίγλαν ἤσουν· κι ἐγὰ ἐπῆγ' ἐράτησα ὅλους τοὺς βιγλατάρους" etc.

Der Geliebte ist also Soldat, der seinem Mädchen erzählt hatte, er könne nicht zu ihr kommen, weil er zur Wache abkommandiert sei. Ist es sicher oder auch nur wahrscheinlich, daß diese βίγλα aus Johannitern bestand und die βιγλάτωροι stolze Ordensritter waren? Kein unbefangener Leser wird daran denken. Schon das echt byzantinische Wort βίγλα, womit nichts als irgend eine Soldatenwache bezeichnet wird, wie sie in jeder byzantinischen Garnison sich fanden, warnt uns vor einer solchen Annahme. Die βιγλάτωροι müssen auch wohl recht einfache Leute gewesen sein, wenn das Mädchen zu ihnen gehen und sich nach seinem Liebsten erkundigen kann. Es ist ja heute nicht anders. Wenn 2 (15), 4 und 9 (56), 2 der Geliebte sich ξενούτζικον nennt, so darf man daraus nicht den Schluß ziehen, daß er ein Nichtgrieche sei. Er kann sich mit Fug und Recht auch so nennen, wenn nicht die Garnisonstadt, sondern irgend ein anderer Ort des Reiches seine Heimat ist. In den Liedern der 2. Gruppe ist

nicht die leiseste Andeutung vorhanden, wo sie entstanden sein könnten; ebenso wenig in der Novelle. Doch können die Worte Nr. 27 (83) V. 33:

"ἐσὰ μικοὰν κι ἀνήλικον φιλιὰν οὐδὲν ἐξεύρεις" schwerlich an einen Johanniter gerichtet sein. Die Gedichte des 4. Zyklus passen ebenfalls nicht auf das Liebesverhältnis eines Ordensritters; schon der eine Vers 55 (23), 3:

"ὅτι καὶ μὲν ἡ μάνα μου γυνὴ μὲ θέλει φέρει" beweist dies. Gust. Meyer hat sehr richtig bemerkt, daß dies Unglück einem rhodisischen Ordensritter niemals drohen konnte. Ferner ist das Gedicht Nr. 58 (90 + 96), das Wagner ganz unnötigerweise in zwei Teile zerrissen hat, nur zu verstehen, wenn man an eine Liebschaft zwischen einem Griechen und einer Griechin denkt. Das Mädchen besingt die Mütze des Geliebten, von der sie sagt:

,, Σκούφια μου παγκλασίδωτη καὶ παγκλασιδωμένη, δταν σὲ πιάση ὁ αὐθέντης μου, σκούφια μου, νὰ σὲ βάλη, σκύψε καὶ καταφίλησε τ' ὡρηόν του τὸ κεφάλι.".

Der letzte Vers zeigt deutlich, daß hier der echt griechische Fez gemeint ist, dessen Quaste sich niederbeugen und den Freund küssen soll. In diesem Gedichte nennt sich das Mädchen V. 4 ξένη, das doch wohl gleichbedeutend ist mit dem oben erwähnten ξενούτζικον: ein neuer Beweis, daß die Abstammung von einem anderen Volke nicht immer mit diesem Worte bezeichnet wird. Weitere Andeutungen über die Persönlichkeiten der zwei Liebenden fehlen; ein wenig unklar ist 65 (13), V. 1;

,, Αφέντη μου πολύκαοπε, κοκκινομηλοφόρε".

πολύκαοπε für einen Eigennamen zu halten ist nicht möglich, weil nirgends sonst in unseren Liedern und in anderen derartigen Poesien Namen genannt werden. Es ist etwa gleichbedeutend mit dem folgenden κοκκινομηλοφόρε, worunter ein findiger Kopf vielleicht einen "Obsthändler" verstehen möchte. Genug. Jedenfalls ist in dieser Gruppe die Rede von einer Liebe zwischen zwei echten Volkskindern; wo sie gelebt haben, wissen wir nicht.

Den Liedern der 5. Gruppe fehlt jede Andeutung ihrer Provenienz, die der 6. dagegen sind höchst wahrscheinlich in Byzanz selbst entstanden. Sie sind einem echten Byzantiner in den Mund gelegt, der nichts Erhabeneres kennt, als den kaiserlichen Hof. Er spricht vom ewig gültigen χουσόβουλλου, er vergleicht die Geliebte mit der Porphyrsäule, die im Palaste steht,

,, ὅπου πουμπίζει ὁ βασιλεὺς καὶ κοίνει ὁ λογοθέτης." Er nennt sie V. 14: ,,της δέσποινας εἰκόνισμαν, τοῦ βασιλεῶς ἐγκόλφιν, καὶ τῶν ὁηγάδων ἡ τιμὴ καὶ δόξα τῶν ἀρχόντων."

Konnte ein Rhodiserritter von dem fremden Fürsten den echt byzantinischen Ausdruck  $\delta\eta\gamma\dot{\alpha}\delta\varepsilon_{\mathcal{S}}$  gebrauchen? Wenn ferner der Jüngling sagt 80 (9), 3. 4:

,, καὶ 'γὰ ἤθελα ..... μαυροφορέσει καὶ ποτὲ νὰ μὴ ἐφόρεσα παρὰ φακιόλιν μαῦρον",

so heifst das doch wohl nichts anderes, als daß er aus Gram über seine Zurückweisung Mönch werden wolle. Aus alledem geht klar hervor, daß sich diese Lieder auf die Herzensgeschichte eines echten Byzantiners beziehen und sehr wahrscheinlich in der Hauptstadt selbst entstanden sind.

Die Gedichte der siebenten Gruppe verraten ihre Herkunft mit keinem Worte, sie können sich auf Liebende in allen möglichen Ländern beziehen. In der letzten achten Gruppe scheint der Vers Nr. 109 (33), 2:

"θελὰ νὰ πάγω 'ς τὴν Φραγκιὰν, μήπως, κυρὰ, κι ἀργήσω" auf den ersten Blick für Wagners Ansicht zu sprechen. Allein kann denn nur ein Ordensritter nach Φραγκιά, womit damals Europa überhaupt bezeichnet wurde, auswandern? Bei dem regen Handelsverkehr, der zwischen Orient und Occident stattfand, kann sich der Vers auf jeden beliebigen griechischen Händler beziehen, der eine Geschäftsreise antritt. Man denke außerdem an die Rolle, die die ξενιτειά, das Leben in der Fremde, in der ganzen griechischen Volkspoesie spielt!

Somit glauben wir nachgewiesen zu haben, daß in den acht Gruppen, wie wir sie im ersten Teile dieses Aufsatzes erkannten, auch nicht die leiseste Andeutung von einem Liebesverhältnis zwischen einem griechischen Mädchen und einem Ordensritter auf Rhodus vorhanden ist. Ja, es hat sich gezeigt, daß ein Zyklus wahrscheinlich in Byzanz selbst entstanden ist. Unter den Gedichten aber, die wir als Störungen aus den einzelnen Gruppen ausgeschieden haben, befinden sich einige, die Wagners Ansicht zu bestätigen scheinen, zunächst das 51. (32). Der Geliebte macht sich auf die Reise — wohin, wird nicht gesagt —, und das Mädchen entläßt ihn mit herzlichen Segenswünschen. Im fremden Lande, denkt sie, wird er zu einem anderen Mädchen sagen, V. 11:

,,την κόρην, την έφίλησα, 'ς την 'Ρόδον την έφηκα."

Hieraus geht hervor, daß die Zurückbleibende in Rhodus wohnt. Davon aber, daß der Geliebte ein Ritter sei, findet sich nicht die leiseste Andeutung. Das Gedicht kann an jedem beliebigen Orte entstanden sein, und der Dichter hat vielleicht aus reiner Laune gerade Rhodus genannt, während er ebenso gut irgend einen anderen Ort hätte nennen können.

Ebensowenig beweist Nr. 60 (59) etwas für Wagners Behauptung. Das einzige Gedicht, das sich zweifellos auf eine Liebschaft zwischen einem griechischen Mädchen und einem Johanniterritter bezieht, ist Nr. 61 (3):

,,'Αδένδοον μου πανσέληνον, τοῦ σπιταλιοῦ σημάδιν,

τοῦ κοντοσταύλη γιασυμίν, ἔλα, 'φέντη μου, ἄς φιλοῦμεν" etc. Hier wird der Geliebte die Fahne des Spitals genannt, worunter nur das Hospiz der Ordensritter zu verstehen ist. Da wir nun von keinem anderen Spital Kunde haben, als von dem auf Rhodus, so muß dies Gedicht denn wohl auf dieser Insel entstanden sein.

Es drängt sich zum Schlusse die Frage auf, wie wir uns die Entstehung der Sammlung zu denken haben, wie die Störungen der Anordnung innerhalb der einzelnen Gruppen erklärt werden können. Man muß sich da vor allen Dingen vergegenwärtigen, daß wir es hier nicht mit Erzeugnissen der offiziell anerkannten Litteratur zu thun haben. Solche kleine Scherze kursierten unter der Hand bei Liebhabern und erhielten gelegentlich Zusätze ähnlicher Art, wenn die Anordnung nicht, wie in der dritten und siebenten Gruppe, auch äußerlich ganz klar zu Tage trät.

München.

Aug. Heisenberg.

Bemerkung der Redaktion: Kurz vor Drucklegung dieses Bogens machte mich H. Kuroniotis auf ein hochinteressantes neugriechisches Volkslied aufmerksam, welches offenbar eine Nachahmung der dritten Gruppe der rhodischen Lieder darstellt - eine Thatsache, welche für die Erkenntnis des volksmäßigen Charakters der rhodischen Lieder wie für die Entstehungsgeschichte mancher Teile der neugriechischen Volkspoesie gleich wichtig ist. Das Gedicht, dessen Inhalt cine ühnliche Liebesgeschichte bildet wie die erwähnte Gruppe des 'Alφάβητος, ist in den Χιανά 'Ανάλεντα von Kancllakis, Athen 1890, S. 82 f. veröffentlicht worden. Es besteht aus 38 politischen Versen bzw. 19 Distichen. Die ersten 10 Distichen sind durch die Zahlen 1-10, die letzten 9 durch die Zehner von 20-100 akrostichisch verbunden. V. 3, 5, 6, 19, 25 und 26 stimmen dem Sinn und zum Teil auch dem Wortlaute nach mit Versen des Άλφάβητος überein; z. B. lautet V. 3 bei Kanellakis: Δύο μάτια πλίνεις, λυγερή, παι δυό παρδιαϊς μαραίνεις, der entsprechende Vers 25, 1 des 'Αλφάβητος: Δνὸ 'μμάτια θλίβεις, λυγερή, και δυὸ καρδιαῖς μαραίνεις. V. 19-20 erlaubt das Mädchen ganz wie im Άλφάβητος dem Jüngling den Zehnten zu nehmen (s. oben S. 553): Δεκάριζε τὰ λόγια σου, λέγε τα δέπα δέπα u. s. w. Ein ähnliches Fortleben von Liedern, die schon im Mittelalter litterarisch fixiert waren, wird bekanntlich auch beim Akritenzyklus beobachtet; vgl. meine Gesch. d. byz. Litt. S. 415 f.

# Zur Chronik des Pseudo-Polydeukes.

Es sei mir gestattet zu den Ausführungen Pregers über die fälschlich unter dem Namen des Polydeukes gehenden Chroniken in Band I S. 50 ff. dieser Zeitschrift einige Bemerkungen beizufügen, welche, indem sie die Außerungen des Verfassers über die nahe Verwandtschaft derselben mit den Werken des Leo Grammaticus, Theodosius von Melitene und ähnlichen Erzeugnissen einigermaßen einschränken und näher feststellen, der Gefahr vorbeugen möchten, daß jene als völlig überflüssig ohne jede Berücksichtigung beiseite geschoben werden.

In der von Bianconi und Hardt abgedruckten Chronik beschränkt sich die Parallele auf die vorchristlichen Zeiten, sie hört mit der Eroberung Ägyptens durch die Römer auf — dass auch in diesem Abschnitt recht erhebliche Abweichungen vorkommen, welche das Studium der Polydeukes-Chronik nicht umgehen lassen, hat bereits Hirsch in den Byzantinischen Studien S. 93 hervorgehoben. Von jenem Zeitpunkt ab hat der sogenannte Polydeukes mit Leo Grammaticus und Konsorten gar nichts mehr zu thun. Die auffälligen Anklänge in den beiden Zweigen der Überlieferung für die späteren Zeiten, auf welche Hirsch S. 95 hinweist, sind nur sehr selten und nicht auf eine weitere Benutzung jener den vorchristlichen Zeiten gemeinsamen Quelle zurückzuführen. Polydeukes bietet bis Diocletian nicht die leiseste Spur der von Leo, wie ich in dieser Zeitschrift Bd. II S. 1 ff. nachgewiesen habe, ausschliefslich benutzten kurzen Kaisergeschichte, sondern geht so gut wie ganz, wie sich schon aus den Noten der Herausgeber ersehen läßt, auf Eusebius' Kirchengeschichte zurück, teils direkt, teils durch Vermittelung des Traktats des Mönches Alexander über die Kreuzauffindung, der in vollem Umfange aufgenommen ist. Letzterem Werke bleibt der Chronist auch später treu, so weit es reicht, versetzt es aber mit einer anderen Quelle, der er - mit Ausnahme einiger direkt aus der Kirchengeschichte des Sozomenus entlehnten Abschnitte — den Rest seiner Erzählung verdankt, einer Epitome aus der Historia tripartita des Theodorus Lector. Diese benutzt auch - ob direkt oder indirekt bleibe hier unerörtert — Leo Grammaticus, und daher die vereinzelten Übereinstimmungen zwischen beiden. Auf der Benutzung dieser Epitome beruht für uns der Hauptwert dieses Schlussteils der Chronik. Nicht dass wir irgend eine neue Thatsache daraus lernten - alles geht ja auf die Kirchengeschichten des Sokrates, Sozomenus und Theodoret. der Gewährsmänner des Theodorus Lector, zurück; aber für die Entwirrung der Quellen der späteren Chroniken, welche jene Epitome in weitem Umfange benutzen1), ist die Polydeukes-Chronik von erheblichem Interesse. Denn in direkter Überlieferung besitzen wir von der Epitome nur Exzerpte, Pseudo-Polydeukes aber hat offenbar die canze in fast unverändertem Wortlaut in sein Werk aufgenommen, und dadurch ist uns für die Zeit, für welche dieses vorhanden ist, die Möglichkeit gegeben, diese Quelle überall rein auslösen zu können. Insofern ist es bedauerlich, dass wir die Chronik nicht vollständig besitzen, bedauerlicher deshalb, weil sich in der Epitome an die historia tripartita Auszüge aus den verlorenen Werken des Theodorus Lector und des Johannes Diacrinomenus anschlossen, und wir bei Polydeukes vielleicht neue Reste dieser hochinteressanten Werke erhalten hätten. Dass in der Mailänder Handschrift des 14. Jahrhunderts die Chronik nicht viel weiter reichte als in unsern Drucken, scheint nach Pregers Ausführungen sicher, daß sie aber im Original nicht weiter geführt worden sei, scheint mir bei einem so späten - da mit so jungen Quellen operierenden - Werke nicht eben wahrscheinlich.

Stärker und andauernder ist die Übereinstimmung mit Leo und Genossen in der im Vaticanus 163 erhaltenen Chronik<sup>2</sup>), doch auch hier ist das Verhältnis ganz erheblich anders, als z. B. zwischen den fast identischen Werken Leos und des Theodosius von Melitene, so weit ich darüber urteilen kann. Denn an einem gründlichen Studium der ganzen Chronik, welches vor Jahren der Zweck einer Reise nach Rom war, wurde ich leider durch den Umstand verhindert, daß die Handschrift anderweitig benutzt wurde, und nur der Güte des damaligen Benutzers verdanke ich es, daß ich wenigstens einige Partien genauer ansehen und dadurch einen Einblick in Art und Wert des Werkes gewinnen konnte, der für den Zweck dieser Zeilen genügen wird.

Für die mit Leo übereinstimmenden Teile ist die Handschrift insofern nicht wertlos, als sie den sehr korrupten Text dieses Autors sehr wesentlich verbessern und da, wo Leo und Theodosius von einander abweichen, die Entscheidung geben hilft. In der alttestament-

<sup>1)</sup> Vgl. besonders Sarrazin, De Theodoro Lectore in den Comment. philol. Ienenses I p. 163 ff. und meine Aufsätze über Georgius Monachus in den historischen Untersuchungen A. Schäfer gewidmet p. 276 und über die Exzerpte des Codex Baroccianus 142 in Z. f. Kirchengesch, VI p. 478.

<sup>2)</sup> Dafs dieselbe mit der unter dem Namen des Polydeukes gedruckten nichts zu thun hat, habe ich bereits in von Gebhardt und Harnack, Texte und Untersuchungen etc. Bd. V, 2 p. 182 A. 1 gelegentlich festgestellt, eine Notiz, die selbst dem Spürsinn Krumbachers entgangen zu sein scheint.

lichen Geschichte geht der Vaticanus fast ganz mit Leo. Er hat- alle Stücke desselben, welche bei Polydeukes fehlen, dagegen läßt er die Abschnitte aus, welche dieser mehr hat, und bietet statt derselben die wenigen Worte der Leo'schen Chronik. Aber auch hier finden sich wenigstens einige Abweichungen der Vatikanischen Chronik von der übereinstimmenden Überlieferung jener beiden Werke, nicht nur in der Fassung einzelner Ausdrücke, sondern im Bestande von Nachrichten. So z. B. fehlt jener das Stück Leo p. 12, 9—14 καὶ δήποτε — έξεπαίδευε, welches auch bei Polydeukes vorhanden ist, dagegen findet sich p. 19, 3 zwischen κατακλυσμούς und κατά δέ ein Abschnitt über die Geschichte des Perseus, Gründung von Iconium und Tarsus, persische Feueranbetung u. dgl. Statt p. 25, 17-19 Σιδῶνα hat der Vaticanus eine lange Geschichte über Melchisedek, deren Wortlaut ich nicht aufgeschrieben habe; da sie aber schließt: καθώς Ἰώσηπος ἐν τῶ συγγράμματι της ἀρχαιολογίας αὐτοῦ ἐξέθετο, Ἰωάννης δὲ καὶ Κύριλλος οί δσιώτατοι ἐπίσκοποι τὰ αὐτὰ εἶπον, so muss sie entweder aus Georgius Monachus oder dessen Quelle entnommen sein, da dieser p. 71, 10 ed. Mur. dieselben Autoritäten zitiert. Hinter Leo p. 31, 4 Ἰωάβ fügt der Vaticanus bei: Ναᾶς δὲ δ 'Αμμανίτης δ τῶν ἀλλοφύλων ἀρχηγός, ὥς φησιν Ίώσηπος έν ἀρχαιολογία, τοὺς δεξιοὺς ὀφθαλμοὺς τῶν ὑπ' αὐτοῦ έν πολέμω Ἰσραηλιτών ληφθέντων δρύττειν έκέλευσε διά το άχρειοῦσθαι έν πολέμοις αὐτοὺς τὸν ἀριστερὸν ὀφθαλμὸν έξ ἀνάγκης ὑπὸ τῶν θυρεών κατακαλυπτόμενον. Diese Stellen mit ihren Zitaten aus Josephus führen auf eine andere bemerkenswerte Eigenschaft des Vaticanus, daß er nämlich wiederholt, wo er im übrigen vollständig mit Leo und Theodosius übereinstimmt, als Zeugen für die Erzählungen Autornamen angiebt, welche jenen fehlen. Ich habe mir folgende Fälle angemerkt: Josephus: Leo p. 8, 5 μετά γοῦν τὴν καταδίκην, ώς φησιν Ίώσηπος έν τῆ ἀρχαιολογία, Κάϊν χειρόνως έβίω. Leo p. 9, 15 οὖτος ὁ Σήθ, ως φησιν Ἰώσηπος ἐν τῆ ἀρχαιολογία, ἔθηκεν ὀνόματα. Leo p. 23, 4 'Ρεβέννα δέ, ως φησιν Ίωσηπος έν τῆ ἀοχαιολογία, ήξίωσε κ. τ. λ. Eusebius: Leo p. 31, 7 δια δε τον γάμον τῆς Μελχώλ, ως φησιν Εὐσέβιος ὁ Παμφίλου, οὐχὶ ο΄ ἀποοβυστίας. Africanus: Leo p. 15, 5 έκ δὲ τῆς φυλῆς τοῦ Σήμ, ως φησιν 'Αφοιπανὸς ὁ σοφώτατος, ἀνεφύη ἄνθοωπος γιγαντογενής. Hier steht das Zitat in der Leo-Handschrift am Rande, bei Theodosius von Melitene fehlt es ganz. Leo p. 35, 13 hinter ατίζειν: 'Αφοικανός δέ φησιν ό σοφώτατος ὅτι ἀπὸ Ῥωμύλου καὶ τῶν ὑπάτων κατέπαυσαν μέχρις 'Ιουλίου Καίσαρος τῆς μοναρχίας διαρκέσαντες ἐπὶ ἔτη σμε'. 1)

<sup>1)</sup> Ich habe diese Stelle ganz hierher gesetzt, um zu zeigen, daß sie, abgesehen vom Zitate, wörtlich mit der Stelle des Theodosius p. 31 fin. übereinstimmt.

Bemerkenswert ist zunächst, dass die Zitate ausschließlich in solche Abschnitte fallen, welche der sogenannten Polydeukes-Chronik fehlen. sodann, dass wir hier wieder dieselbe Erscheinung finden, welcher wir in den Untersuchungen über Leos Darstellung der römischen Kaisergeschichte begegneten, dass dieser die Autornamen seiner Quellen ganz unterdrückt oder nur am Rande beifügt, endlich dass diese bei Theodosius ganz fehlen. Nehmen wir nun hinzu, dass sich im Vaticanus Abschnitte mit Autoren-Zitaten finden, welche bei Leo und Theodosius ganz übergangen sind, so ist ziemlich wahrscheinlich, dass die Vatikanische Chronik nicht aus einem dieser beiden Schriftsteller schöpfte. vielmehr selbständig dieselbe weitverbreitete Quelle aufnahm. Möglich, daß wir mit ihrer Hülfe diese in gleicher Weise wörtlich rekonstruieren können, wie die der Kaisergeschichte, womit für die Quellenscheidung in dem Wirrsal der einander so ähnlichen byzantinischen Chroniken ein weiterer fester Punkt gewonnen wäre — doch zur Entscheidung dieser Frage reicht meine Kenntnis der Handschrift nicht aus.

Der erste Abschnitt der Chronik schließt auf fol 16° mit den Worten Leo 52, 51 über Kleopatra: μαλ βασιλεύει ἔτη κβ΄. Darauf folgt bis fol 21 sub fin. unter der Überschrift: of 'Pωμαίων βασιλεῖς eine weder bei Leo-Theodosius noch bei Polydeukes vorkommende Königsgeschichte, welche aber nur Romulus und Tarquinius Superbus berücksichtigt. Zur Kennzeichnung ihres Charakters genügt der Anfang: 'Αναγκαΐον δὲ ήγησάμην καὶ τῶν χοόνων τῶν ἐν 'Ρώμη βασιλευσάντων έπιμνησθηναι. έν γάο τοῖς χούνοις Ἐζεκίου τοῦ βασιλέως κῶν Ἰουδαίων έβασίλευσαν έν 'Ρώμη Ρώμος και 'Ρωμύλος ὁ άδελφὸς αὐτοῦ, οἱ και την 'Ρώμην ατίσαντες εν τῆ εβδύμη δλυμπιάδι, δθεν καὶ μετεκλήθησαν Ρωμαΐοι, οίτινες καὶ τὰ ὅπλα Ἡρακλέους τοῦ ἐκ γένους τοῦ Πίκου Διὸς εύρηκότες ἀπέθεντο ἐν τῆ παρ' αὐτῶν κτισθείση πόλει Ῥώμη τῆ ποολεγομένη κώμη Βαλεντία, άνανεώσαντες καὶ τὸν βασιλικὸν μέναν οίκον τοῦ Πάλαντος, καὶ ναὸν ἐπιφανῆ κτίσαντες τῷ Διὶ καπιτώλιον αὐτὸ δωμαϊστὶ ἐπωνόμασαν, καὶ τὸ παλλάδιον ξόανον ἀπὸ τῆς πόλεως Σίλβης μετακομίσαντες κατέθεντο έν 'Ρώμη. Wir haben es mit der Überlieferung des Malalas und Genossen zu thun; die Stellung der Chronik innerhalb dieses Kreises bleibt näher festzustellen.

Die Fortsetzung von Cäsar ab ist vom Vorhergehenden durch eine neue Überschrift geschieden: Χοονογοαφικὸν σύντομον ἐκ διαφόρων χοονογοάφων τε καὶ ἐξηγητῶν συλλεγὲν καὶ συντεθέν. Sie endet in der Regierung des Kaisers Romanus II (959—63) mit den von Preger angegebenen Worten oben auf fol 61° der Handschrift, welches im Tafel hätte nicht die ganz unsinnige Lesung Leos in seinen Text des Theodosius bringen sollen.

übrigen leer ist. Die Verstümmelung am Schlusse ist also nicht in dieser Handschrift erst vor sich gegangen, sondern offenbar schon in der Vorlage derselben. Da nun auch schon vorher im Texte mehrfach kleine Lücken angedeutet sind, so ist wohl mit Sicherheit anzunehmen, daß die letzte Seite des Originals ungeschützt unter den Einflüssen der Witterung Schaden gelitten hat, und danach wahrscheinlich, daß wir dem wirklichen Ende des Werkes ganz nahe sind, und die Abfassungszeit desselben in die letzten Jahrzehnte des 10. Jahrhunderts fällt. Auch in diesem letzten Teile der Chronik stimmt vieles wörtlich mit Leo und Theodosius überein, vieles aber auch ist, soweit meine Notizen ein Urteil darüber zulassen, wieder ganz abweichend. So z. B. ist der Abschnitt über Vespasian ganz identisch mit Leo p. 64, 14 ff., dagegen der vorhergehende über Galba, Otho und Vitellius durchaus, auch in den Angaben über die Regierungszeiten, anders, nämlich so:

Γάλβας έβασίλευσε μῆνας έπτὰ ἐκ τῆς Ἱσπανίας ἐπανελθών εἰς ἀνηρέθη κατὰ μέσην τὴν Ῥωμαίων ἀγοράν.

"Όθων έβασίλευσε μῆνας τρεῖς ἡμέρας ὀκτώ τὰ δὲ κατὰ Γερμανίαν τάγματα Ἰουτέλιον βασιλέα ἀναγορεύουσι καὶ κατὰ τὴν Γαλατίαν συμβολῆς γενομένης ἀνηρέθη "Όθων.

'Ιουτέλιος έβασίλευσε μῆνας ὀκτὰ καὶ ἡμέρας πέντε καὶ συρείς παρὰ τοῦ πλήθους ἐπὶ μέσης τῆς πόλεως ἀνηρέθη.

In anderen Fällen, z. B. in der Regierung Zenos, finden wir die Worte im ganzen mit Leo übereinstimmend, aber die Reihenfolge der Thatsachen ganz verändert, wieder in anderen Fällen sind mit Leo übereinstimmende Berichte und andere mit einander gemischt. In der Regierung Michaels II z. B. stimmen mit Leo die Abschnitte p. 211, 7—18 und 213, 3—6, aber der Bericht über den Aufstand des Thomas ist absolut anders. Er beginnt: Έν τοῖς χρόνοις δὲ τῆς βασιλείας τοῦ αὐτοῦ Μιχαήλ Θωμᾶς τις έξ ἀσήμων γονέων καὶ πενιχοῶν καὶ σκλαβογενῶν τῶν ἐν τῷ ἀνατολικῷ κατοικούντων ἐν τῆ λίμνη Γαοῶ (sie!), worin die Angaben der Fortsetzung des Theophanes p. 382, 8 und des Genesius p. 8, 15 gemischt sind. Mehrfach begegnen auch Stücke aus Theophanes, welche Leo nicht hat, z. B. in der Regierung des Philippicus Leo p. 170, 11 die aus Theophanes p. 382, 8 und 11 zusammengesetzten Worte: Σαρακηνοί δὲ ᾿Αμάσειαν καὶ Μίσθειαν ήχμαλώτευσαν, ganz besonders aber nach meinen Notizen in der Regierung Justinians. Auch hierbei verspricht das nähere Studium der Handschrift von Nutzen zu sein, da sich nachweisen läßt, daß der vom Chronisten benutzte Codex des Theophanes ganz außerordentlich viel besser war als unsere Tradition für die gesamten Abschnitte, welche der Vaticanus 154 nicht enthält. Unter anderm hat unser

Chronist aus Theophanes einen zwar vielfach abgekürzten, für sein sonstiges Verfahren aber relativ ausführlichen Bericht über den Nika-Aufstand aufgenommen. Dass dieser thatsächlich aus Theophanes stammt und nicht etwa aus einer der Quellen desselben, ergiebt sich besonders aus der wörtlichen Übereinstimmung des Anfangs, Theoph. p. 181, 24-34, der aus mehreren Quellen komponiert ist, sowie ferner daraus, daß überall, hier wie dort, im Vergleiche zu den parallelen Berichten bei Malalas und im Chronicon Paschale das gleiche Verhältnis statthat. Aber eben durch diesen Vergleich ergiebt sich, daß eine ganze Anzahl von Differenzen zwischen unserer Chronik und unserem Theophanes-Text ebenso viele glänzende Verbesserungen des letzteren bedeuten. Dass die Anzahl so bedeutend ist, wird den nicht wundern, welcher z. B. sieht, wie durch Heranziehung der Übersetzung des Anastasius der Text oft ein ganz anderes Gesicht bekommen hat. Die hauptsächlichsten Verbesserungen sind: p. 181, 30 φόνος wie Cramer An. II p. 112, 25. — p. 181, 3 fehlt λεγομένω wie ib. Z. 26. p. 184, 3 άλαστόρων wie Malalas p. 473, 6 - 184, 20 τὸν πόρτικον, wie ich nach Chron. Pasch. p. 621, 19 eingesetzt hatte. Da der Vaticanus τὸν πόρτ. καὶ τῶν προτικτόρων hat, so hat wohl im Original wie im Chr. P. gestanden του πόρτ. των σχολαρίων και των π. p. 184, 20 τὸ σεννάτον τοῦ αὐγουσταίου wie Chr. P. — p. 184, 24 Αλεξάνδοου καὶ τὴν ἀγίαν Εἰρήνην wie Chr. P. - p. 184, 25 ξ. τοῦ Σαμψών wie Chr. P. und cod. c des Theoph. — Ebenda μέγαν καί τὸν Εὐβούλου mit Chr. P. — p. 184, 26 ἀμφοτέροις καὶ θαυμαστοῖς μίοσιν, wo wohl άμφοτέροις alter Schreibfehler für das φοβεροίς des Chr. P. - p. 181, 33 entscheidet unsere Chronik für die Lesart εκραζον der x-Klasse der Theophanes-Handschriften. Andere Stellen, bei denen wir keine Parallelen haben, müssen unentschieden bleiben, da sich unser Chronist auch manche Freiheiten mit seiner Vorlage erlaubt hat, z. B. p. 184, 19 τὰς ὑποστάσεις τῶν πολιτῶν. — p. 184, 22 λέγω (vgl. oben zu p. 181, 31). — p. 185, 12 ἔνοπλον στρατὸν εἰς βοήθειαν (ἔνοπλον βοήθειαν Chr. P. ἐνόπλων στρατιωτῶν βοήθειαν codd. des Theoph.). — p. 185, 10 μετὰ τῆς αὐτῶν βοηθ. ἀπέσχ. τινας έμ τοῦ δήμου. - 185, 23 τῶν εύρεθέντων.

Ich schließe hiermit diese Zeilen, indem ich nochmals hervorhebe, daß sie nur den Zweck haben sollen, vor einer Unterschätzung der Eigenart der im Vaticanus 163 erhaltenen Chronik zu bewahren und zu einem genaueren Studium derselben aufzufordern.

## Jüdisch-byzantinische Beziehungen.

Die Schicksale der Juden unter byzantinischer Herrschaft sind im allgemeinen noch wenig bekannt. Die Quellen bei den byzantinischen Chronographen, soweit sie bis jetzt zugänglich sind, fließen nur sehr spärlich und es wäre eine der zahlreichen dankenswerten Aufgaben der byzantinischen Wissenschaft, neues Material in dieser Richtung zu erschließen. Die Juden selber waren zu gedrückt, um mit der erforderlichen Geistesfreiheit und Seelenruhe an die Aufzeichnung ihrer Erlebnisse gehen zu können. Wir sind zumeist auf die in synagogalen Gesängen ausgesprochenen Klagen und Stoßseufzer, und zur Erkenntnis der geistigen Wechselwirkung zwischen Byzantinern und Juden in Sprache, Sitte und religiöser Anschauung auf Rückschlüsse aus einer geringen Zahl litterarischer Produkte angewiesen. Die Judenverfolgungen unter Leo dem Isaurier, Basilius dem Macedonier und Leo dem Weisen sind fast ausschliefslich aus den gewiß nicht übertreibenden byzantinischen Quellen bekannt. Nach einem vereinzelten jüdischen Berichte soll es der Vermittelung eines auch als Hymnendichter bekannten jüdischen Arztes Schefatja (= Theokritos)1) durch eine glückliche Kur an der wahnsinnigen Tochter des Kaisers Basilios I gelungen sein, die über alle griechisch-jüdischen Gemeinden verhängten Verfolgungen von fünf Gemeinden fernzuhalten (Grätz, Gesch. der Juden 5, 274).2) Schon in der hebräischen Bezeichnung des byzantinischen Reiches

<sup>1)</sup> Der Name kommt zwar in der hl. Schrift einigemal 2. Sam. 3, 4; Jer. 38, 1 und in Esra und Nehemia, aber bei den Juden des Mittelalters nur ganz vereinzelt vor und ist hier offenbar die hebräische Nachbildung des griechischen Namens Theokritos.

<sup>2)</sup> Die Chronik des Matthäus von Edessa (um 1136; vgl. bibliothèque historique arménienne von Ed. Dulaurier, Paris 1858, Steinschneider hebr. Bibliogr. 6, 116) erzählt, daß Basilius II im Jahre 1106 zur richtigen Feststellung des von den griechischen Gelehrten falsch berechneten Osterfestes einen jüdischen Gelehrten Moses aus Cypern berief, der eine ausgebreitete Gelehrsamkeit in der Kalenderkunst und in allen Zweigen menschlicher Wissenschaft besaß und in öffentlicher Versammlung vor dem Könige in gelehrter und beredter Weise den Irrtum der griechischen Gelehrten berichtigte.

ist der niedergehaltene Groll der Unterdrückten erkennbar. Es wurde dafür der altbiblische Name der Söhne Nahors Buz und Uz (1. B. M. 22, 21) gewählt. Buz (ברז) klingt an Byz-antium an, hat aber sprachlich die Nebenbedeutung: der Verächtliche wie Uz (עברן) die des Bedrückers (rabb. syr. אצא bedrücken, erpressen, Gewalt anthun).

Ähnliche Anspielungen liegen auch den Namen גיד וְרוֹמֶה, בוז וחרי, Schütze und Speerwerfer (= Rom), כרכא דרומי oder כרכא בשיכא = das sündhafte oströmische Reich zu Grunde, während der Name Magdiel (1. B. M. 36, 43) für Rom und Konstantinopel lediglich die Übersetzung von μεγαλόπολις ist (vgl. Zunz, synag. Poesie 437 ff.; M. Sachs, Beitr. II 139, 145; Senior Sachs, Gabirol 74-87; A. Epstein, Beitr. zur jüd. Altertumskunde I 35). רומנט – romaniotische Goldmünzen werden bei Elieser ben Natan im 12. und Meir ben Baruch aus Rothenburg im 13. Jahrhundert erwähnt. Moses ben Nachman, der in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts aus Spanien nach Palästina auswanderte, giebt eine genaue Gewichtsbestimmung des in Palästina kursierenden ברזאנד (Bezant) genannten byzantinischen Golddinars durch zwanzig Körner des Johannisbrotbaumes (Zunz, zur Gesch. 548. 556-57). Um die Wende des zehnten und elften Jahrhunderts zogen Schüler aus Konstantinopel zur Akademie nach Pumbeditha und erklärten den Geonim Scherira und Haja dunkele talmudische Vokabeln durch Vergleichung mit dem Byzantinischen. "Wir befragten die bei uns befindlichen griechischen Schüler aus Konstantinopel (קצטנטינה) (über die Bedeutung von אנדיפא Sabb. 8, 4 und כלי אנפוריא B. Mezia 2, 2: wertlose, geringfügige Gegenstände) und sie sagten uns: Es ist bekannt und klar, dass im Griechischen jedes unbedeutende Ding, etwas, was keinen Nutzen und kein Vergnügen gewährt, אנפדי heifst" (Teschuwoth Hageonim, Responsen der Geonim ed. Harkavy, Berlin 1885 Nr. 225 p. 105—106. Harkavy möchte S. 362 אנופלים in מנפרי מעשפגאינה מעשפגאינה nutzlos ändern, was jedoch nicht einleuchtet). Aus diesem Verkehre mit Schülern aus dem byzantinischen Reiche erklärt sich Haja's Bekanntschaft mit der Septuaginta (zu Kelim c. 23) und die Verwertung des Griechischen zur Erklärung talmudischer Fremdwörter in seinem Kommentar zum Seder Tohoroth, abgedruckt in Kobez Maase Jede Geonim Berlin 1855, z. B. טיטרוס Trichter ist vom gr. זויסמים herzuleiten, entspricht dem Arabischen, (Alt)Griechischen (יונד), Lateinischen und Byzantinischen (אדומר) κάμτρα (Kobez p. 13); סמפרך ist die byzantinische Bezeichnung für den Rennplatz κάμπος (p. 17) u. a. m. — Der Einfluß des Byzantinischen in Sprache und Anschauung ist in den Targumim (aramäischen Übersetzungen) einzelner Bücher der hl. Schrift, im jerusalemischen Talmud und verschiedenen Auslegungsschriften (Midraschim)

deutlich wahrzunehmen. Besonders stark ist der Midrasch zu den Psalmen, der jetzt durch Wünsches Übersetzung auch weiteren Kreisen zugänglich ist, mit Fremdwörtern und Gleichnissen durchsetzt, die ausnahmslos dem byzantinischen Sprach- und Anschauungskreise entnommen sind. Einige Beispiele mögen an dieser Stelle genügen.

Schon auf dem ersten Blatte des jerusalem. Talmuds zu Berachoth I lesen wir ein mit רכמא überschriebenes Geschichtchen: R. Chijja rabba und R. Simon ben Chalafta lustwandelten im Morgengrauen in der Ebene zu Arbel und beobachteten die allmählich hervorbrechende Morgenröte. Also - sprach R. Chijja zu seinem Gefährten - wird sich die Erlösung Israels im allmählichen Übergange vom leisen Hoffnungsschimmer zu hellaufstrahlendem Lichte vollziehen. Noch andere ähnliche Geschichtchen, die bei Frankel, Einleitung in den jerusalemischen Talmud 10ª und Levy, neuhebr. Wörterb. I 409 verzeichnet sind, kommen außer im jerus. Talmud auch in der Pesikta und in den Midraschim zur Genesis (Bereschith Rabba, vgl. Theodor in der Monatsschr. für Gesch. u. Wissensch. des Judent. 37, 206), Ruth, den Klageliedern, Koheleth und sonst mit der Überschrift דלמא vor, während im babylon. Talmud und den Midraschim diese Überschrift hebräisch מעסה oder עוברא = Geschichte lautet. דלמא (dlm) ist von Frankel für δήλωμα, von Levy und andern für dilemma gehalten worden, ist aber bei dem bekannten Wechsel von l und r: genau δοᾶμα Geschehnis, das nach Krumbacher, Gesch. der byzant. Litteratur 299 unter Hinweis auf E. Rohde, der griechische Roman, ähnliche Schicksale wie τοαγφδία und κωμφδία erlitt. "Als seine ursprüngliche Bedeutung sich verdunkelte, wurde mit dem Worte ein pathetisches Ereignis, später, wahrscheinlich schon seit dem 5. Jahrh. n. Chr., geradezu der Roman bezeichnet. Bei den byzantinischen Romanschreibern heifst δοᾶμα regelmäßig "Roman".

Der Nachweis, daß δρᾶμα im jerus. Talmud ganz allgemein für Erzählung gebraucht wird, gewährt eine neue willkommene Bestätigung aus jüdischer Quelle für die Umprägung und spätere Bedeutung des Wortes δρᾶμα im Byzantinischen. Da der jerus. Talmud in den Anfang des 4. Jahrhunderts hinaufreicht, so kann das Vorhandensein dieses Sprachgebrauches von "wahrscheinlich seit dem 5. Jahrhundert" in der obigen Bemerkung mit voller Gewißheit um ein ganzes Jahrhundert höher hinaufgerückt werden. — Wie in die syrische, so sind auch in die rabbinische Sprache unzählige Ausdrücke nicht bloß aus dem Persischen, sondern auch in weit reicherem Maße aus dem Byzantinischen aufgenommen worden. Der Feststellung der Bedeutung und der richtigen Wortform der in den hebräisch-rabbinischen Texten oft bis zur Unkenntlichkeit verstümmelten Fremdwörter haben im Anschluß an

ältere Arbeiten von B. Musafia, David Cohen de Lara, Lonsano und Buxtorf in neuerer Zeit Bondi (Or Esther), Michael Sachs (Beiträge zur Sprach- und Altertumskunde aus jüdischen Quellen, 2 Hefte) Jakob Levy und Alex. Kohut in ihren rabbinischen Lexicis, Julius Fürst (Glossarium graeco-hebraeum, Strafsburg 1890), der Schreiber dieser Zeilen (Etymologische Studien zur Kunde der rabbin. Sprach- und Altertumskunde 1871; Zur rabbinischen Sprach- und Sagenkunde 1873; Beiträge zur rabbinischen Sprach- und Altertumskunde 1893 und sonst) u. a. m. ihre Aufmerksamkeit zugewandt und kommenden Forschern noch immer ein weites Arbeitsfeld zurückgelassen.

Dem Leser begegnen in den oben bezeichneten rabbinischen Schriften auf Schritt und Tritt Ausdrücke und Anschauungen aus allen unter byzantinischem Einflusse stehenden Lebenskreisen: aus dem Staats- und Rechtsleben, Beamten- und Militärwesen, Medizin und Naturkunde, Theater und Zirkus u. s. w. Ja sogar in die jüdische Liturgie ist byzantinischer Brauch und mit dem Brauche hie und da auch der Name herübergenommen worden. Man beachte nur — um eine kleine Probe zu geben — folgende im Rabbinischen vorkommende Vokabeln:

ἀναφορά, ἀσειρῆτις, ἀποχή, ἀντίδικος, βενεφίκιον, βεστιάριος, βερεδάριος, βενδίκτα (vindicta), ἔκδικος, ἐλόγιον, κομιτάτον, ὀψίκιον, καλὴ πρᾶσις und κακὴ πρᾶσις, προκοπή, προτομή, προθεσμία; ταμιεΐον, κόμης πάντων, δροῦγγος, θέμα, νούμερον, σιγγουλάριοι, κόρτης (cohors), φρούριον, burgus.

Ein von mir aus einer Handschrift der Münchener Staatsbibliothek in Frankels Monatsschr. 1872 veröffentlichter kleiner Midrasch schildert den Thron und Zirkus des Königs Salomo und stattet letzteren mit allem Zubehör der Rennbahn in Konstantinopel aus. Er wird als Hippodrom bezeichnet, die vier Faktionen werden erwähnt und δῆμοι (γιατιση) genannt, die vier Farben derselben hervorgehoben und eine Symbolik ähnlich der bei den Byzantinern üblichen an dieselben geknüpft. Die Zeit der Wettrennen wird auf den 1., 2. und 3. Tebeth entsprechend der von Libanius und anderen für die Zirkusrennen angeführten Zeit des 3., 4. und 5. Januar angesetzt. Anderwärts begegnen wir in rabbinischen Texten auch δρόμος und χάμπος, βάτον und ἡνίοχος, ἀθλητής, λουδάριος und λιβερτίνος.

hörenden Midrasch zu den Psalmen wird zur Bezeichnung des Gevatters bei der Beschneidung der Ausdruck סנדקנס — noch heute in jüdischen Kreisen allgemein üblich und in סנדק abgeschliffen, daraus auch ein Abstraktum סנדקאות: das Patenamt gebildet — gebraucht = σύντεκνος, wie bei den Byzantinern der Compater, Gevatter genannt wurde (vgl. meine Beiträge zur Gesch. 56—58). — Der Name κοντάκιον für eine bestimmte Art griechischer Kirchengesänge ist nach der Zusammenstellung bei Pitra, Analecta Sacra I, X-XI und Christ und Paranikas, Anthologia graeca carminum christianorum p. LXVI, vgl. auch Wattenbach, das Schriftwesen im Mittelalter 107, verschieden erklärt worden. Christ neigt sich der Ansicht zu, dass das Wort von κόντος Stange, Stäbchen abzuleiten sei und eine um ein Stäbchen gerollte Hymnensammlung und einzelne Hymnen dieser Sammlung bedeute. Im Syrischen bedeutet kundoko gleichfalls eine Art Hymne, aber auch Rollen und Register im allgemeinen, vgl. Payne-Smith, thesaurus p. 3544. Ich habe zur rabbin. Sprach- und Sagenkunde 31-32 auf die Analogie dieses Wortes mit הדים, rahit oder הדוםה rehuta, wie eine refrainartig sich abwickelnde Art alter Synagogenhymnen und zugleich auch die Stange genannt wird, hingewiesen. Nach Goarus bei Ducange, gl. gr. 706 ist κοντάκιον auch identisch mit ἀντιφωνή, Responsorium der Psalmen, und nach Zunz, Litteraturgeschichte der synagogalen Poesie 24 "wurden bisweilen die einzelnen Nummern von den Worten eines Bibelverses eingefalst, der rahit... genannt wurde, welche Ausdrücke später auf die Stücke, überhaupt auf die kurzen Text-Variationen übergingen". Solche an einen bestimmten Vers als Refrain sich anlehnende Synagogengesänge werden bei den spanischen Autoren auch כסמריונים estribote von span. estribo Steigbügel, Refrain also: worauf man sich stützt wie auf einen Steigbügel, worauf man stets zurückkommt (vgl. meine Notiz in Frankel-Grätz, Monatsschr. 35, 231—32) und קיקלאר nicht wie Zunz l. l. meint, Circulare, sondern κύκλιον, cyclicus hymnus vgl. syrisch معمده bei Payne-Smith, thesaurus 3559 genannt und sind in den in meinem Besitze befindlichen äußerst seltenen Sammlungen der Fest- und Bußgebete für die Gemeinden Venaissin, Avignon, Carpentras und Lisle in großer Zahl vorhanden. — "Der Sonnabend vor Ostern heifst im Ritual der Kirchenväter der große Sabbat. Dieser den Pesiktas noch unbekannte Name ist auch bei den Juden - vielleicht zuerst in Griechenland — auf den Sabbat übergegangen, der auf den 14. Nissan (Rüsttag des jüdischen Passahfestes) fällt... und nach hieß überhaupt der letzte Sabbat vor Passah der große Sabbat" (Zunz, Die Ritus des synagogalen Gottesdienstes 9-10). Später war der Ursprung des noch heute bei den Juden üblichen Namens aus dem byzantinischen παρασκευή μεγάλη oder μεγάλη ήμέρα auch ήμέρα kurzweg vergessen. Gerade dieses letzte Wort παρασκευή giebt einem jüdischen Autor des 14. Jahrh. Anlaß, die Schönheit und Prägnanz der griechischen Sprache zu preisen.

Jehuda b. Mosconi, aus Ochrida in Bulgarien, lebte um 1360. Schüler des mit König Robert von Anjou in Verbindung stehenden Schemarja ben Elia aus Negroponte, war ein vielgereister Mann, verkehrte in Chios, Cypern, Laodicea, Agypten, Majorca, Perpignan und Marocco (vgl. über ihn Steinschneider in Berliner Magazin 3, 41. 94. 205. ferner in der hebr. Bibliogr. 19, 57 ff.). Mosconi bespricht a. a. O. S. 194 und 198 in seinem Supercommentare zu Abraham ibn Esra die sprachliche Bedeutung von Astrolab, "die allen denjenigen, die eine genaue grammatische Kenntnis des Griechischen und der Composita in demselben besitzen, wohlbekannt ist", ferner die griechischen Namen der Wochentage: ברריאכי σεύτερα. δεύτερα. Name פראשקיביר παρασκευή "bedeutet die Vorbereitung für die Bedürfnisse des Sonnabend. Beachte die außerordentliche Schönheit der griechischen Sprache: wie viele Worte sind in dem einzigen Wörtchen παρασκενή mit eingeschlossen!" Der Name stimmt auch genau mit der Vorschrift der heiligen Lehre beim Manna 2. Buch Mos. 16, 5: sie sollten am sechsten Tage vorbereiten für den Sabbat. LXX: zal έτοιμάσουσιν. Auch Theophylactus bei Ducange, gl. gr. erklärt παρασκευή λέγεται ή ετοιμασία, aber er knüpft nicht an die Erzählung vom Manna, sondern an den Gebrauch der Hebräer an, die alle Speisen, welche sie am Sabbat genießen wollen, schon am Freitag vorbereiten. - In Augsburg heißt der Samstag der Grecht-Tag (Vorbereitungs-, Anrichttag), "also in Bezug auf den christlichen Sonntag, was die neugriechische παρασμευή (Freitag) in Bezug auf den ursprünglichen Sabbat" (Schmeller, bayer. Wörterb. II 31).

Lange vor Jehuda Mosconi bedienten sich der griechischen Sprache zur Erklärung in ihren Schriften Tobia ben Elieser im 11., der Karäer Jehuda Hadassi, wie zahlreiche andere Karäer und Hillel ben Eljakim vermutlich aus Candia im 12. und Mosconis Lehrer: Schemarja b. Elia aus Negroponte im 14. Jahrh. Ersterer, Verfasser des midraschartigen Kommentares zum Pentateuch und den fünf Megilloth: Lekach Tob, lebte zu Kastoria in Bulgarien zur Zeit des ersten Kreuzzuges, dessen er und namentlich der Greuelszenen der Kreuzfahrer gegen seine Glaubensgenossen in Deutschland in seinem Werke gedenkt. Als Kenner des Griechischen übersetzt er sehr oft in den seinem Buche einverleibten Stellen aus Talmud und Midrasch die griechischen Vokabeln zum besseren Verständnisse seiner Leser

ins Hebräische, während er hier und da einzelne Worte und Sätze der hl. Schrift ins Griechische übersetzt z. B.

- a) 1. Buch Moses 31, 34 בכר הגמל durch אינטרישרון (lies:  $\dot{\epsilon} \nu$  τῆ σάγη von σάγη, σάγιον, σάγισμα Decke des Pferdes oder Kameles;
  - b) 1. B. Mos. 32, 21: אכפרה פניו אכפרה קטפריאנו = καταπραϋνῶ;
- c) das. 32, 25: פאפרלישון: וואבק = καὶ ἐπάλαισεν (vgl. S. Bubers Einleitung zu seiner Ausgabe des Lekach tob zu Genesis und Exodus, Wilna 1880 S. 18—35). Die entsprechenden Stellen lauten in der Pentateuchausgabe Konstantinopel 1547 mit aramäischer, griechischer und spanischer Übersetzung¹):
- - b) קטפורומשאו =??;
- c) קר פֶּרְלַאבּוֹתִּדּן = καὶ περιέλαβέ τον umfassen, umarmen, umzüngeln. In Jehuda Hadassis (aus Edessa) 1148 zu Konstantinopel verfaßtem religionsphilosophischem Werke Eschkol hakkofer werden häufig ganze griechische Sätze angeführt, wie: בְּקְתַשְּׁלֵּךְ אֵפְּרֶכְשִׁיאַן בְּיֵשְׁרָ בְּיִבְּיִי בְּיִרְ אַפְרָכְשִׁיאַן = ແνα αατασκευάση κατασκευήν ἐπιδεξίων (richtiger -αν)

<sup>1)</sup> Von dieser höchst seltenen Pentateuchausgabe, deren griechische Übersetzung in vokalisierter hebräischer Transskription in letzter Zeit mehrfach behandelt wurde (vgl. Revue des études juives 22, 249—263; 134—136; Jewish quarterly Review 4, 18-19; hebräische Briefe Luzzattos 1008) besitze ich zwei unvollständige Exemplare 1) von 1. B. M. 1, 14 bis 2. B. M. 33, 10; 2) von 1. B. M. 4, 10 bis 5. B. M. 30, 13, Die Übersetzung, die von Juden besorgt wurde — sie läßt z. B. das vielumstrittene שילה 1. B. Mos. 49, 10, ferner Schofar, Jobel, die Namen der Edelsteine des hohenpriesterlichen Brustschildes und ähnliches unübersetzt, hält sich ängstlich an den Text und zeigt keine Berührung mit der LXX. Sie lehnt sich wahrscheinlich an eine mündlich kursierende ültere Übersetzung und ist für den Wortschatz und die Aussprache des Mittelgriechischen von Wichtigkeit. So wird מֶבֶר regelmäßig durch מָבֶר σκλάβο, בּוֹי durch מירָנוֹ βράδυ; בָּרָי Morgen בָרָד Abend בָרָב βράδυ; בָּרָב Morgen פּּרָּיַבָרוֹ אמן סדמאדח; אוסף Brot, Speise בְּשַׁבְּמִי שְׁמַאוֹן הִשְּׁהָח Mahlzeit אָרָרִיל אאזערספּיסיי, Sarg שהוקד ארון ספּעלסטֿענע, ältere Form σάντυξ, auch ins Syrische ספּגָּסס, arabisch

καὶ ἡομοσμένων (richtiger ἀομόζουσαν) (vgl. P. F. Frankl in Grätz Monatssehr. 1882, 84).

Hadassi ist mit der griech. philos. Terminologie wohl vertraut vgl. Eschkol § 338: אידוש צורה  $= \varepsilon l \delta o g$ ; דיאפורא היא ההפרדה - $\delta \iota \alpha \varphi o o d$ ; שינבבקוש היא המקרה  $i \delta \iota o \nu$ ; מינבבקוש היא המקרה שינבבקוש συμβεβηχός. Er unterscheidet daselbst zwischen einem δήτωρ und einem Schulredner שוליקוש סעסאנאסק, spricht von ארגשיאש איפכרימטא = δρέξεις καὶ ἀποχοήματα, jedoch in einer Leydener Handschrift ארגשיאש קראפיפיריזמש vokalisiert = έργασίας καὶ ἐπιπειρισμάς? (vgl. Steinschneider, Catal. Cod. hebr. Lugduno-Batav. f. 197). In derselben Handschrift werden מכל חכמה תושיה בינה griech. נישדיאניאה σειψουμου στι στισμέτη? = (y)νωστι(ανεια)?, δόξα, παρόησία καὶ allen älteren hebräischen Werken und Übersetzungen stoßen wir auf Griechisches (Steinschneider das. 168). Über Tobia ben Moses, einen hervorragenden und fruchtbaren karäischen Autor und Übersetzer, geboren c. 1070 zu Konstantinopel, bemerkt Julius Fürst, Geschichte des Karäertums II 207: "Am meisten kennzeichnet ihn die Erläuterung der philosophischen Termen durch griechische, wodurch sich nicht nur über den Stand der byzantinischen Litteratur so manches ergiebt, sondern für den Byzantiner Tobia das Zeugnis ausgestellt werden kann, daß er mit der Kultur seines Landes vertraut war." Fürst beabsichtigte (das. Noten S. 83 Nr. 653) eine ausführliche Zusammenstellung sämtlicher griechischer Wörter, welche in der Übersetzung Tobia's vorkommen und mit hebräischen Lettern geschrieben sind, zu geben und die nötigen Erläuterungen beizufügen. scheint aber diese Absicht nicht ausgeführt zu haben. Auch bei einem andern Zeitgenossen Tobia's: Mose Hacohen, der gleichfalls im byzantinischen Reiche lebte, zeigt sich Vertrautheit mit griechischem Wesen. Er "gebrauchte zuweilen griechische Ausdrücke für neuhebräische, ohne daß ein Bedürfnis dafür zu finden war, oder daß diese griechischen Wörter geläufige Termen gewesen wären" (das. 207). Andere Beispiele aus dem Sefer Neimoth des Karäers Joseph b. Abraham: בל ערב משחת פתרטון (Catal. Lugd. 167) תאליפא ובל' יון ארמושיש φθαοτόν (das. 168); aus dem Sefer Arajoth des Jeschua ben Jehuda: אמו דע פרנימיטא פרנים ... ברמשינפונים אמו דע פעל דע פרנימיטא פרנים אמו אמו אמו באל הער אמון אמו τὰ συμβιβάσματα (das. 191); aus Jakob Temani: מרבה. רגלים כמ' מז ת פוליפודין, τὸ πολύποδιν (Neubauer, Aus der Petersburger Bibliothek 114). Beispiele aus dem König Robert von Anjou gewidmeten Kommentare zum hohen Liede von Schemarja aus Negroponte bei Neubauer in der Revue des études juives 10, 87-88. - Hillel beu Eljakim, Verfasser eines in der Merzbacherschen Bibliothek hier befindlichen 1212 geschriebenen, auch in der Wiener Hofbibliothek und in der Bodlejana Nr. 424—427 (Katal, Neubauer) in jüngeren Abschriften vorhandenen Kommentars zu Sifra und Sifre (älteste Auslegungen des 3., 4. und 5. Buches Moses), der außer den Gaonim Haï und Nissim und Baruch aus Griechenland keinen späteren Autor als Nathan ben Jechiel zitiert (Rabbinowicz Dikd. Soferim V zu Erubin, Vorrede), übersetzt schwierige Stellen des Textes ins Griechische. Der Wert der mitgeteilten oft sehr seltenen griechischen Vokabeln wird durch die genaue Vokalisation derselben in Cod. Merzbacher 97 erhöht, während in Cod. 98 die Vokalisation fehlt. M. Friedmann hat in seiner Ausgabe des Sifre Wien 1864 die Wiener Handschrift des Hillel zu Rate gezogen, aber der Verwertung derselben für sprachliche Zwecke eine geringe Aufmerksamkeit geschenkt und nur hier und da Hillels griechische Glossen z. B. im Abschn. Debarim angeführt, dass im Griechischen Rechnen שַּקְּפֶּים in כּסופים in Texte Hillels פסופים in כסופים zu ändern ist. (Vgl. Buber im Hammagid 1893 Nr. 9 S. 7.)

Im Abschnitt Schemini (Cod. Merzbacher 97 fol. 270) schreibt er: יורן מינימר, "der Affe heißt auf griechisch μαιμοῦ," ein neues interessantes, aus dem 12. Jahrhundert stammendes Beispiel für das von Ducange gl. gr. nur mit einem einzigen Beispiele belegte Wort, das aus dem Persischen ins Neusyrische ( Payne-Smith, thesaur. Syr. 2092) und ins Ungarische: majom gedrungen ist. Auch das span, portug, mono, das einige von μόνος herleiten, weil der Affe in Einöden lebt und Diez, etym. Wörterb. der roman. Sprache als Abkürzung von madonna betrachtet, scheint eher mit unserem Worte zusammenzuhängen; das. fol. 250: חפושיה, eine Art Käfer oder Motte heisst griechisch: מַשְקְנְתֵרוֹש ἀσκανθαρίς, oder nach anderen בֹּבֶשׁ blatta;" אומריות בלשון יון דיאַקיָטָ שמתקנין בבתי ידים עם משיחה של זהב או (f. 211) של שרום או שירים או של mim Griechischen heißen die Fransen, die man an Handschuhen mit Gold- oder Seiden- oder Purpurfaden befestigt דיאַקנט" = ?; Hillel bemerkt mit Recht, dass das rabbin. קרמידין mit dem griech. ציפשיש (f. 194) und rabbinisch קרמידין Ziegel mit κεραμίς, κεραμιδί identisch sei und der Ziegel im Griechischen auch βήσαλον genannt werde, fol. 195: קיראַמִידִין היינו שקורון יוון קירַמִידין (vgl. בלשון יוון בלשון יוון קירַמִידין Pinsker, Likute Kadmonijoth. Zur Gesch. des Karäismus 73 Note 2). Für βήσαλον oder βίσαλον Ziegel führt Ducange s. v. zahlreiche Beispiele an; dass טריגון das griech. τοίγωνος dreieckig sei (f. 196); rabb. sei eine Art Kopfbedeckung, in welche sich die Araber einhüllen (Turban), und hänge mit griech. πάλλιον und röm. pallium zusammen, f. 189: פיליונות מין מצנפת שמתעטפין בו הישמעאלים פליונות

(f. 183) דלית היינו גפן מקורין בל יוון אַנַדְּדְרַדְיאַה דלית דלית דלית דלית המודלה "Weinranken heißen griechisch ἀναδενδράδια."

גיזי במר ואניצי פשחן – גיזי בל' יוון פּוֹקרִיאַה אניצי דַּיִקְמִיאַה (f. 130) לבדין קרנדוקלא Flocken der Wolle heißen  $\pi o n \acute{a} \varrho \iota \alpha$ , Flachsbündel  $\delta \varepsilon \mu \acute{a} \iota \iota \alpha$ , Filz, grobes Zeug  $\kappa \acute{e} \nu \delta o \nu \kappa \lambda \alpha$ , auch f. 270 wiederholt. Letztere Übersetzung stimmt genau mit Suidas:  $\pi \imath \lambda o s$   $\tau \delta \kappa \acute{e} \nu \tau o \nu \kappa \lambda o \nu$  und anderen gleichlautenden bei Ducange s. v.  $\kappa \acute{e} \nu \tau o \nu \kappa \lambda o \nu$  (?) und Weinranke אַנְיִנְיִנְיִּגְּוֹ אָנָנְיִנְיִנְיִּגָּוֹ (?) und Weinranke אָנְיִנְיִנְאָּ

מלקט היינו שיש לצורפים כעין צבת קטנה ומלקטין בו פירורין של כסף מלקט היינו שיש לצורפים כעין צבת קטנה ומלקטין בו פירורין של כסף "Ein Zängchen, deren sich die Goldarbeiter bedienen, um Silber- und Goldabfälle aufzulesen, heißt hebr. מלקט, griech.?

שחת בלי בְּבַשְּׁחִידִיך (f. 91 und 135) "Unreifes Getreide heißst  $\gamma \varrho \acute{a}\sigma \iota \iota s$  יוון בוך בל יוון (das.) ein unbeackertes Feld heißst  $\chi \acute{e}\varrho \sigma o \nu$ . —

שבכה בל' יוון קוֹקִיש שמו שער כשהיא מחקשטת – וגנגילון היינו שבכה בל' יוון קוֹקִיש שמו שער כשהיא מחקשטת (f. 274) "Haarnetz heißt griech קוֹקִיש κερκίς? und Haarflechte

סלפר Turban פּרוֹכָדר (?) oder בֵּרַרָּר מוֹ אוֹלְמָלְּה בֹל' רוֹן הבֹּק (?) פּרַיִּרָר פּר' שְּטֵרְטוֹרִר בֹל' רוֹן הבֹּק (?) פּרִיבָּר (?) פּרִיבְּר פּר' אַנְיִר פּר' רוֹן הבֹּק (f. 270), "Pferdedecke heißt στοάτουρι (stratorium, stragulum) und Pferdegurt ἔγγλα", von Ducange mit einem einzigen Beispiele belegt und als cingulum sub ventre equi erklärt, abgekürzte Form von σίγγλα, cingulum. Das Dagesch im Gimmel soll das ausgefallene zweite Gamma ersetzen. — משכרוע ל' רוון פּרְסִרס (f. 242) "Buchsbaum heißt griechisch πύξος", wie schon im jerus. Talmud erklärt wird, vgl. Levy, neuhebr. Wörterb. I 178. — משרה צמר גפן בקרן בקרון ביקרון שלא בבקרן ביקרון שלא בבקרן ביקרון שלא בבקרן ביקרון שלא בבקרן ביקרון של פשרון הריכו בל' רוון אניפשיםא אונין קיקלאריס (f. 214) אונין קיקלאריס (f. 214) אונין קיקלאריס (f. 214) אונין פיקרואריס (f. 214) אונין פיקרואריס (f. 214) אונין פיקרואריס (f. 214) אונין ביקרואריס (f. 214) אוניין ביקרואריס (f. 21

מספק ברגליו ובל' יוון כוֹבַבְגִין ישפח בידים ובל' יוון קְּרָושַלִּי ירקד אורקיטר (f. 148) springen χοφεύγειν, mit den Händen klatschen αφοταλί(ζω), tanzen ὀφχεῖσθαι, ὀφχηστής. — rabb. τρισ ist = πινάπιδι und של ביירות = τόμος, אגודה של ניירות, Aktenbündel (f. 47). — עריבה Mulde ist מכחשת שַּקְפַּרְדִּי Stößel מכחשת אַסּמּמיסי; die Pressbalken אַנגרן מגנרן עמאָץמעסע und die Ölpresse לִימְרוּבֿראָרן, (έ) $\lambda$ מוסד $\rho$ וּ $\beta$ εῖον, ניטייבה (das Feld) wurde amelioriert ניטייבה צאמאגוסדבפוסטין (f. 43) von καλλιοτερίζειν immeliorare, wofür Duc. nur ein einziges Beispiel aus den Assisen des Königreichs Jerusalem, also einer mit Hillel ben Eljakim gleichzeitigen oder gar späteren Quelle zitiert. — תומת אבנים בלא טיט וחומר שקורין בלשון יוון קשירוֹתְרוֹכַליוֹן (f. 31). "Eine Mauer aus Steinen ohne Lehm und Mörtel, die auf griech. ξηφο-τρόχαλον heifst." Ahnlich erklärt Suidas bei Ducange ξηφόλιθος durch ἄνευ πηλοῦ κτισμένος. "Ita ξηφοί λίθοι fuerunt lapides nativi, ex ipso solo, petrae naturales, saxa ex ipso metallo, ut loquuntur gromatici, nulla arte absque calce compacta." — τείχος διὰ ξηφολίθων ἐποίησαν — τρόχαλος λίθος wird in den Lexicis durch glarea Kies, τρόχμαλα im Plur. als eine von Kies aufgeführte Mauer erklärt.1)

<sup>1)</sup> Aus dem Kommentare Hillels möge folgende kurze Bemerkung, aus welcher hervorgeht, daß derselbe ein würdiger Namensträger und Jünger des alten weisen Hillel war, hier ihren Platz finden:

<sup>...</sup> כלומר כיוון דכתיב ואהבת בתורה בשחמע דאת סני לחברך לא תעביד לריעך כמוך ר' עקובא אמר זה כלל גדול בתורה דמשחמע דאת סני לחברך לא תעביד וחיינו כל התורה כלה כדגרסינן בפ' במה מדליקין דאמר ליה חלל לחחוא גוי כל התורה כולה דעלך סני לחברך לא תעביד ואידך פירושא זיל גמור – בן עזאי אמר

Einzelne griechische Glossen bei Hillel stammen aus dem berühmten rabbinischen Lexikon des Nathan b. Jechiel aus Rom, der seinerseits wieder aus älteren Quellen geschöpft hat und an etwa hundertundsiebzig Stellen seines oft gedruckten Wörterbuches (vgl. Kohut, Vorrede zu seiner Aruchausgabe f. VII ff.) rabbinische Vokabeln griechisch erklärt, auch ab und zu griechische Realien zur Erläuterung heranzieht. So berichtet er unter dem Schlagworte κὸσκ ausführlich, daß, wie er gehört habe, in Griechenland eiserne durch Lederriemen befestigte und mit einem beweglichen Lederdeckel verschließbare Aborte oder Leibstühle im Gebrauche seien, welche κὸσ σέλλα (nach Suidas sella, latrina) genannt werden, womit das Rabbin. κὸσκ identisch ist. Im Schlagwort פרל בי שלא ב

Aus dem dreizehnten oder vierzehnten Jahrhundert ist Serachja hajewani (der Grieche), Verfasser eines auch ins Deutsche übersetzten Schriftchens Sefer hajaschar, in welchem der Kalila wadimna angeführt wird, zu erwähnen. Aus dem fünfzehnten Jahrhundert mag noch der Karäer Kaleb Afendopulo als Verfasser eines Pflanzenverzeichnisses mit vulgär-arabischen (türkischen), neugriechischen und italienischen Synonymen genannt werden (J. Löw, aramäische Pflanzennamen Vorrede 5).

Die Wechselwirkung zwischen der jüdischen Hymnendichtung, den liturgischen und metrischen Formen derselben und denen der Syrer, Byzantiner und Lateiner genau festzustellen, ist eine der schwierigsten Aufgaben der byzantinischen wie der jüdischen Wissenschaft. Daß die Reime der jüdischen Synagogengesänge von den Christen entlehnt wurden, wird schon im Buche der Frommen behauptet, und daß

מואהבת לרעך כמוך משום דכתרב ביה בדמות אלחים ברא אותו וכיוון דדמות אלחים מואהבת לרעך כמוך משום דכתרב ביה בדמות אלחים ברא אותו וכיוון דדמות אלחים מואהבת לרעך כמוך משום דכתרב ביה בדמות אלחים ברא אותו וכיוון דדמות אלח מיבעד הוא מיבעד ליה לרחומיה כנפשיה ולא בעי ליקום וליטור בהדי הדדי אלא מיבעד. הוא מיבעד ליה לרחומיה כנפשיה ולא בעי ליקום וליטור בהדי הדדי אלא מיבעד. "Liebe deinen Nächsten wie dich selbst" (3. Buch Mosis 19, 18). R. Akiba sagte: das ist ein Fundamentalsatz der heil. Lehre. Ben Asaï lehrte: "das ist das Buch der Entstehung des Menschen" (1. Buch Mos. 5, 1) ist ein noch größerer umfassenderer Fundamentalsatz der heil. Lehre. Denn: "Liebe deinen Nächsten wie dich selbst" läuft auf den Satz hinaus, den der alte Hillel einem Heiden als zusammenfassende Grundlehre der hl. Schrift angab: Was dir unlieb ist, thue einem andern nicht. Ben Asaï aber stellt den Satz: "Das ist die Entstehungsgeschichte des Menschen — im Ebenbild Gottes schuf er den Menschen" noch höher über: "Liebe deinen Nächsten wie dich selbst"; das Bedeutsame des Satzes liegt in den Worten: "im Ebenbild Gottes schuf er ihn". Da jeder Mensch ein Ebenbild Gottes ist, so darf man keine Rache an ihm üben, ihm keinen Haß nachtragen, sondern muß ihn lieben wie sich selbst."

griechischer, wie später arabischer und provençalischer Versbau als Vorbild diente, ist mehr als wahrscheinlich (Zunz, synagogale Poesie 84). In Griechenland wurde die synagogale Poesie eifrig gepflegt. Zunz zählt das. S. 324—329 ungefähr dreifsig nach Griechenland gehörende Hymnendichter auf und giebt in Übersetzung einige Proben aus denselben, der Geist tiefer Gedrücktheit und die Sehnsucht nach Befreiung spricht aus ihnen. Außer den von Zunz genannten Namen sind noch andere in der gedruckten Gebetsammlung der griechischen (גריגוש) Juden (Machsor Romania) und in Handschriften (so in der Bodlejana Nr. 2503—2505 mit eingestreuten griechischen Hymnen und Versen und in der Halberstammschen Bibliothek, Koheleth Schelomo Nr. 62, 63, 162, 354 Gebetbuch von Corfu, 353: griechisches Rituale mit zahlreichen Zunz unbekannt gebliebenen Gebetstücken) mit Hymnen vertreten. Der griechische Ritus ist bei Zunz, die Ritus 79 ff. beschrieben. Das Machsor Romania erschien in erster Ausgabe Venedig, Bomberg s. a. zwischen 1517—1549, die zweite Ausgabe Konstantinopel 1574. Beide Ausgaben sind so selten wie Handschriften und nur in sehr wenigen Exemplaren bekannt, vgl. Steinschneider, Katal. Bodlej. 398 Nr. 2587—88. Ein Exemplar der zweiten Ausgabe befindet sich in meinem Besitze. Wir begegnen Autorennamen wie Mejuchas = εὐγενής. (Zunz, Litteraturgeschichte der synagog. Poesie 386), Joseph Kalai, der sich in seinen Hymnen Vorbeter, Dichter (Poëtan, פרים) und Chorführer (ברפאן), κοουφαΐος) nennt (das. 339) und Salomo Scharbit hasahab um 1386 = χουσόδδαπις, nach Zunz χουσοστέφανος (372). Auf einzelne griech. Hymnen in hebr. handschriftlichen Gebetsammlungen der Bodlejana gleich den in Corfu noch heute üblichen und von Sp. Papageorgios in den Verhandlungen des fünften internationalen orientalischen Kongresses zu Berlin 1887, S. 226-232 mitgeteilten, hat Neubauer in Jewish quart. Review a. a. O. hingewiesen.

Vor allem ist aber hier der berühmteste und fruchtbarste Hymnendichter — er verfaßte mehr als 200 Hymnen — Eleasar ben Kalir zu nennen. Er gehörte der ersten Hälfte des neunten Jahrhunderts an und verrät in allen seinen Kompositionen eine ebenso tiefe Vertrautheit mit dem gesamten Traditionsstoffe wie Eigenart und Ungelenkigkeit der Sprache. Trotz der weiten Verbreitung seiner Dichtungen und trotz zahlreicher ihm gewidmeter Forschungen ist noch vieles an ihm wie bei dem größten byzantinischen Hymnendichter Romanos<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Ein mit R. Jehuda hanasi und dem Kaiser Antoninus Pius oder M. Aurelius Antoninus in Verbindung stehender talmudischer Lehrer des zweiten Jahrhunderts führt gleichfalls den Namen Romanos, ר' רומנוס 'ה, vgl. Juchasin ed. Filipowski 188 und Frankel, Einleit. in den jerus. Talmud. 1235—124a.

(vgl. Krumbacher, byzantin. Litteraturgesch. 312-316) und besonders seine Heimat und sein Name rätselhaft. Er nennt sich in den Akrostichen seiner Hymnen Eleasar ben Kalir oder Kilir aus קררת, Kirjath Sefer, Buch-, Schriftstadt und wird von späteren Autoren oft kurzweg Kalir genannt. Der schon in der hl. Schrift Josua 15, 15 und Richter 1, 11 genannte Name Kirjath Sefer einer Stadt im Stamme Juda kommt nach allgemeiner Annahme hier nicht in Betracht. Zunz in der Zeitschrift Kerem Chemed 6, 8 und Landshuth, Onomasticon amude haaboda 27-29 vermuten Kalirs Heimat in Griechenland. Andere haben an Babylonien oder Italien gedacht, Zunz Litteraturgesch. der synagog. Poesie 33 entscheidet sich für Palästina. Die Stadt Kirjath Sefer wurde als hebräische Übersetzung für Lettera bei Salerno angesehen und ist von Joseph Derenbourg in den Mélanges Regnier Paris 1886, 429-441, vgl. Revue des études juives 12, 298-230; Brüll, Jahrb. 9, 143, als Kirjath Sefar (150, Hafen) gelesen und als Übersetzung von Civitas Portus bei Rom, wie der Name Kalir oder Kilir als identisch mit Celer, Κέλεο erklärt worden. Kalir selbst schreibt seinen Namen dreimal auch קרליר Kilir (Zunz Litteraturgesch. 33 Note 15, Landshuth 31, 33, 37) in den Hymnen: אדרת ממלכה, אדר מקרית ספר Kilir kann weder Ortsname sein, da מקרית ספר (aus Kirjath Sefer) darauf folgt, noch etwa eine Beschäftigung oder ein Handwerk (etwa Cellarius, der Bäcker vom Brote קלורית), sondern blofs den Namen des Vaters bedeuten. Manche bestritten Kalir die Bedeutung eines nom. propr., weil ein solches sonst nicht bekannt ist. Ich stehe nicht an, קיליר für Kύριλλος Cyrillus zu halten, wodurch die Annahme Griechenlands als Heimat desselben eine weitere Stütze erhält. Seine Sprache zeigt weniger Anlehnung an das Syrische und scheint eher unter dem Einflusse einer dem Hebräischen nicht verwandten Sprache zu stehen, wobei nur das Griechische in Betracht kommen könnte. Alphabetische Reihenfolge und akrostichische Bezeichnung des Autornamens finden sich wie bei Kalir und den Syrern auch bei den gleichzeitigen byzantinischen Hymnendichtern (Zunz, synagog. Poesie 84-85, Wilhelm Meyer, Anfang und Ursprung der latein. und griech. rhythmischen Dichtung in den Abhandl. der b. Akad. der Wissensch. I. Kl. Band 17, 2. Abt. 355 (91)-382 (118), Krumbacher 336). Der Name Cyrill und Cyrillonas ist bei Griechen und Syrem viel verbreitet. Bemerkenswert sind Cyrill aus Jerusalem, Bischof von Cäsarea und Cyrill aus Alexandrien, dessen feindseliges Verhalten gegen die Juden bekannt ist (Grätz, Gesch. IV2 390), ferner der fast gleichzeitig mit Ephraem Syrus lebende syrische Hymnologe Cyrillonas, dessen Hymnen Bickell in der Zeitschr. der deutsch-morgenl. Gesellsch.

27, 566 ff. veröffentlicht hat, sämtlich im 4. Jahrhundert. Der Slavenapostel Cyrill, der in Salonichi geboren war und in Konstantinopel lebte, war ein Zeitgenosse Kalirs. Etwa um dieselbe Zeit begegnet uns derselbe Name Kyrillos (deminut. von zúolog) in hebräischer Form bei Dunasch ben Labrat genannt Adonim und Adonim ben Tamim, dem Zeitgenossen Saadias und früher schon in dem talmud. Mari מרי, מארי und dem syr. בוני Ja schon im jerusalemischen Talmud wird zweimal die ethische Sentenz eines קירוס, עוריס, wie Zunz, ges. Schriften II 8 schon richtig erklärt, R. Kyrios angeführt. Derselbe stammte aus אורמיה, was Frankel, Einleitung in den jerus. Talmud 122ª für Urmia in Persien hält. Ich glaube aber, dass אורהר, wie im Syrischen Edessa genannt wird, zu lesen ist. Es bleibt noch die Form Kylir für Kyrill zu erklären. Dieselbe ist zur Erleichterung der Aussprache entstanden. Ahnliches ist aus verschiedenen Sprachen nachweisbar. Die Stadt Cagliari in Sardinien, von welcher sogar früher der Name Kalir hergeleitet wurde, heifst lateinisch Caralis. Vgl. noch בלורא, pers. bulûr  $\beta \dot{\eta} \rho v \lambda \lambda o s$ ; syr. שרבלא, rabb. שרוליד, pers. schalwâr, arabisch سروال (Fränkel, aram. Fremdw. 47); armen. taralan von ταλάοιον (Z. D. M. G. XLVII, S. 32); span. palabra Wort, port. palrar = parler sprechen aus lat. parabola; span. peligro aus periculum, milagro aus miraculum; port. pirlito und pilrito, Birnchen, pelriteiro und perliteiro eine Art Laubholzbaum (Körting Nr. 6165); Karfiol, ital. cavolo fiore, franz. choufleur (Schmeller I 1290); span. celebro, ital. cervello, franz. cervelle aus cerebrum (Diez I cervello).

Den bei Juden selten vorkommenden Namen Cyrill führen noch zwei jüdische Autoren: Samuel ben Cyrill (ממואל בן סרלייור), Verfasser der Methodologie zum Talmud, abgedruckt im Werke Tumath Jescharim (Venedig 1622), am Anfange des 15. Jahrhunderts in Ägypten lebend und Salomo b. Joseph Cyrill, Verfasser eines zum Teil gedruckten Kommentares zum jerusalem. Talmud, spanischer Exulant, zu Salonichi und Safet im 16. Jahrhundert lebend. Er nennt sich in der Vorrede seines Kommentares: סבררשר ספרר בוסף בריליאר, Gesch. der Gelehrten Jerusalems (Eben Schemuel p. 44 ff.) hält nach dem Vorgange früherer Bibliographen סירוליאר ortsnamen und bemerkt, er habe einen Ort dieses Namens in Spanien vergebens gesucht. סירוליאר entspricht genau dem spanischen Cirilo, portug. Cyrillo.

Wilhelm Meyer a. a. O. 366 (102) hat unter Hinweis auf Pitra und Christ nachgewiesen, daß die griechischen Kirchengesänge in den Handschriften fortlaufend geschrieben und die Zeilenabschlüsse der aus gleichviel Silben bestehenden Strophen durch Punkte markiert

wurden. Auf ähnliches habe ich für die synagogalen Hymnen in meinen Beiträgen zur Gesch. der hebr. und aram. Studien 63—65 hingewiesen.¹) Neben den schon in älteren Quellen angeführten פרוטר אלפנטרון alphabetisch fortlaufenden Stücken werden bei Scherira Gaon (10. Jahrh.) auch akrostichische durch Punkte an den Zeilenanfängen bezeichnete Hymnen שידי angeführt. Die Etymologie des letztgenannten Wortes ist noch dunkel und dürfte vielleicht noch aus byzantinischen Quellen ihre Aufhellung erhalten.

München.

Joseph Perles.

<sup>1)</sup> Zu den von mir angeführten Stellen ist noch aus einem Kommentare Saadias hinzuzufügen: למון מהלל בי מערה בי ר' סערה בי ה' ר' סערה, mitgeteilt von A. Epstein in Frankels Monatsschrift Bd. 37 Neue Folge I (1892), 78.

## Zu Theodoretos und Georgios Burtzes.

Briefe des Bischofes von Kyros Theodoretos erwähnt Nikephoros Kallistos in seiner Kirchengeschichte XIV 54 über 500: "μαλ ἐπιστολαῖς δὲ τούτου ὑπὲρ τὰς πενταμοσίας ἐνέτυχον ἀρίστως καὶ κατὰ λόγον Ἑλληνα συντεταγμέναις", bekannt waren bis vor acht Jahren nur 181, Migne LXXXIII 1173—1474. Im Jahre 1885 gab unser trefflicher Paläograph Johannes Sakkelion aus einer Handschrift von Patmos (saec. XI) 48 andere Briefe heraus, so daß wir nun 229 kennen, noch nicht einmal die Hälfte der von Kallistos augegebenen.

Leider ist die patmische Hs (eine Beschreibung derselben s. auch im 'Αθήναιον 9 (1881) 285 f.) schlecht erhalten, wie der Herausgeber im πρόλογος p. I bemerkt: "τὸ γὰρ πλεῖστον αὐτοῦ τῶν βιβλιοβόρων — ζωυφίων ἔργον ἐγένετο, κοσκίνον δίκην διατρησάντων αὐτό, οὐκ ὀλίγα δ' εἰσὶ καὶ τὰ παραλελυμένα, συμπεφυρμένα τε καὶ ἔξερρυηκότα φύλλα." Über die Überlieferung der Hs äußert sich Sakkelion p. VIII: "καθόλου δ' εἰπεῖν τὸ χειρόγραφόν ἐστιν ἐπιμελῶς τε καὶ προσεκτικῶς γεγραμμένον ἀλλ' ἔστιν οὖ διέφυγον τὴν τοῦ ἀντιγραφέως προσοχὴν καί τινες πλημμελῶς ἔχουσαι γραφαί, ἃς καὶ παραδείκνυμι ἑκασταχοῦ —. Ἐπειράθην δὲ καὶ τὰ ἐκ τῶν διαβρωμάτων τῶν σητῶν ἐνιαχοῦ διεφθαρμένα συμπληρῶσαι, ἀστόχως εῖτ' εὐστόχως κρινέτωσαν οί περὶ ταῦτα δεινοί"; zwar sind manche Versehen vom Herausgeber trefflich verbessert, daſs aber die Hs uns nicht so fehlerfrei "überliefert worden ist, wie Sakkelion gemeint hatte, mögen folgende Stellen beweisen:

Br. III, p. 3, 4: ,,τῆς δέ γε ψυχῆς ἄσυλα τὰ ἀγαθὰ καὶ τὸ κάλλος ἀγήρατον καὶ ὁ πλοῦτος, οὕτε συκοφάνταις οὕτε κακούργοις προκείμενος, ἀλλὰ πᾶσαν ὑπερβαίνων ἐπιβουλὴν καὶ διαρκῶν εἰς τοὺς ἀπεράντους αἰῶνας."

Mag das Komma nach πλοῦτος in der Hs stehen oder nicht, jedenfalls stört es den Sinn, denn wie τῆς ψυχῆς τὰ ἀγαθὰ und τὸ κάλλος "ἄσυλα" und "ἀγήρατον" genannt werden, so heißt auch der πλοῦτος der Seele οὕτε συκοφάνταις οὕτε κακούργοις προκείμενος, ἀλλὰ πᾶσαν ὑπερβαίνων ἐπιβουλὴν etc., also ist weder ἄσυλον noch ἀγήρατον ὁ πλοῦτος zu verbinden.

VII, p. 5, 25: "σύ μέν, ὧ ἄριστε, συγγινόμενος ἀεὶ τὴν ἐκ ὁητορικῆς καὶ φιλοσοφίας πεποιημένην πανδαισίαν προσφέρεις καὶ τῆς ᾿Ατθίδος μελίττης χαριεστέραν, ὑφαίνων τὰ τοῦ λόγου κηρία καὶ γλυκύτερα νάματα ἐνιείς, ἑστιᾶν ἡμᾶς εἴωθας φιλοτίμως ἡμεῖς δὲ λόγων πενία συζῶντες etc."

Bei λόγου κηρία vermist man das charakteristische Wort, entsprechend den γλυκύτερα νάματα; es war zu schreiben: "— προσφέρεις καὶ τῆς ᾿Ατθίδος μελίττης χαριέστερα ὑφαίνων τὰ τοῦ λόγου κηρία καὶ γλυκύτερα νάματα ἐνιεὶς ἑστιᾶν ἡμᾶς εἴωθας"; das χαριέστερα ist vom Abschreiber auf πανδαισίαν bezogen und in χαριεστέραν verändert worden.

ΙΧ, p. 8, 13: ,,έγω την υμετέραν εθγένειαν παρακαλώ έκεινα δοῦναι τη παρ' ημών άγια τοῦ Θεοῦ ἐκκλησία ως δ υμέτερος καταλέλοιπε πάππος —. Σκοπήσατε δὲ ως εῖ τις τὸ ἄπαξ ἀφιερωθὲν Θεῷ καὶ ἀνάθημα γεγενημένον ὑφέλοιτο, ἱεροσυλία τὸ πρᾶγμα σ⟨α⟩φ⟨ως;⟩ καὶ κτητόρων οὐ χρήζει".

Schr.  $\pi\alpha \varrho$ '  $\eta\mu$   $\bar{\nu}\nu$ . Am Ende würde ich vorgezogen haben:  $\tau$ ο  $\pi\varrho\tilde{\alpha}\gamma\mu\alpha$ '  $\sigma\langle\alpha\rangle\varphi\langle\dot{\epsilon}s$   $\gamma\dot{\alpha}\varrho\rangle$   $\nu\alpha\dot{\epsilon}$  etc.

ΧΙV, p. 12, 9: ,,οὕτω πᾶσαν τὴν ἀγίαν Τεσσαρακοστὴν διετέλεσα, τῆς σῆς προσδοκῶν ἀπολαύσεσθαι συνουσίας ἀλλὰ τῶν ἐλπίδων ἐψεύσθην καὶ ὡς ἐν ὀνείρῷ τῆς εὐφροσύνης ἀπέλαυσα. Οὐκ ὰν οὖν αὐτῷ μέμψομαι κἀν τούτῷ γάρ μοι μεγάλα κεχάρισται. Ἐμοὶ γὰρ μεγίστην φέρεις παραψυχὴν καὶ ὄναρ φερόμενος, ἤ πού γε δὴ μεθ' ἡμέραν φανταζόμενος".

Das Komma nach διετέλεσα ist zu tilgen. Schr. μεμψαίμην und  $\tilde{\eta}$  πού.

XVII, p. 14, 16: ,,οὖ δὴ χάριν καὶ τῆς ἀνδρείας καὶ τῆς φρονήσεως δέεται ὁ τοιοῦτος (sc. ὁ ἄρχων)· αὕτη γὰρ τὴν ἀντίπαλον διασκεδάννυσι φάλαγγα. Τούτοις ἡ σὴ κοσμουμένη μεγαλοπρέπεια τῆς ἀρχῆς τὴν ἐπιστήμην κατώρθωσε, ⟨καὶ⟩ εἴ περ προσῆ⟨κον;⟩, τὸ τούτων κεφάλαιον ἡ εὐσέβεια· σιγῆσαι γὰρ οὐκ ἀνέχομαι συνήθης γεγενημένος, ἀλλὰ τὰ μέγιστα εἰσηγήσομαι. Οὐκ ἀν ἴσχυσεν ὁ μῶμος τὴν γοῦν τυχοῦσαν λοιδορίαν ὑφῆναι. ᾿Αλλὰ περὶ μὲν τούτου μακροτέρας μοι δεῖ διαλέξεως· νῦν δέ σου παρακαλῶ τὸ μέγεθος etc."

Sowohl die Interpunktion als auch die Ergänzung der fehlenden Buchstaben hat die Stelle verwirrt; auf der Hand liegt: "— κατώρθωσεν· ⟨ἀλλ'⟩ εἴπερ προσῆ⟨ν καὶ⟩ τὸ τούτων κεφάλαιον ἡ εὐσέβεια (σιγῆσαι γὰρ οὐκ ἀνέχομαι (ἀνέξομαι;) συνήθης γεγενημένος, ἀλλὰ τὰ μέγιστα εἰσηγήσομαι), οὐκ ἀν ἴσχυσεν ὁ μῶμος etc."

ΧΧ, p. 17, 23: ,,προσθεϊναι δὲ τῆ προτέρα δευτέραν ἐπιστολήν δ θεοφιλέστατος καὶ ἀγιώτατος προσέταξεν ἄνθρωπος τοῦ Θεοῦ, δ

κύοις Ἰάκωβος, παρεγγυήσας καὶ τοῦτο προσθεῖναι τοῖς γράμμασι καὶ διδάξαι σου τὴν ἀγιωσύνην ὡς καὶ αὐτὸς δι' ἡμῶν τὴν χάριν αἰτεῖ· ὁ δὲ τῷ Θεῷ διὰ τὴν τῆς ἀρετῆς ὑπερβολὴν ἀξιέραστος καὶ τῆς τοῦ Θεοῦ δήπουθεν ἀξιάγαστος, διαφερόντως δὲ τῆ σῆ ὁσιότητι."

Sakk.: "ἐκπεσεῖν τι ἔοικεν ἐκ τοῦ λόγου"; nichts ist ausgefallen, sondern einfach der phonetische Fehler τῆς war in τοῖς zu verbessern: "δ δὲ τῷ Θεῷ — ἀξιέραστος καὶ τοῖς τοῦ Θεοῦ δήπουθεν ἀξιάγαστος, διαφερόντως δὲ τῷ σῷ δσιότητι."

XXIX, p. 23, 2: "πλείονα γὰο χοόνον τὴν 'Αντιοχέων ἐνδιατοίψας etc."

Sakk.: "γοαπτέον ἴσως τῆ ἢ γοῦν εἰς τήν"; der Fehler wird besser erklärt durch τỹ  $\langle \tau \tilde{\omega} \rangle \nu$ .

XXXI, p. 25, 6: ,,καὶ πατέρες τῶν σωφρονούντων παίδων οἰκειοῦνται τὴν εὕκλειαν καὶ δεσπόται τῶν εὕνων [κετῶν περὶ πολλοῦ ποιοῦνται τὴν θεραπείαν."

Schr. οἰκετῶν; ΧΙΙ, p. 33, 6: ,,δέδωκε παισίν ή φύσις εὐκαίρως παροησιάζεσθαι πρὸς πατέρας καὶ τοῖς οἰκέταις δ τῆς δουλείας νόμος καὶ σιγῆ τὴν δεοποτείαν τιμᾶν καὶ λαλεῖν πρὸς τοὺς κεκτημένους μετὰ ἀληθείας ὰ δεῖ."

ΧΧΧΥΙΙ, p. 20, 25: "γεύσας ήμᾶς καὶ τανῦν ὑπὲο ἐκεῖνα μιμησάμενος νέφη ψεκάδας ὀλίγας ἀφίησι καὶ διψῶντας παρέοχεται."

Schr. τὰ νῦν ὑπερέκεινα.

ΧLI, p. 33, 26: "τη δε τεσσαρεσκαιδεκάτη των καλλινίκων μαρτύρων εν Μηνίγγοις την πανήγυριν επιτελών ήκουσα τοῦτο θρυλούντων. Πυνθανόμενος δε καὶ τὸ ἀληθες εξετάζων εδρον ετέρους λέγοντας ὡς εξεδήμησε σου ή θεοσέβεια δύο μόνον ήμερας έκει διατρίψασα καὶ μη δευτέροις πιστεύσας, εἰς δε τὸ Μασχαλᾶς ἀποστείλας καὶ μαθὼν ἀληθεῖς ἀμφοτέρας ἐκωλύθην τῆς δδοῦ."

Schr. ἀμφοτέρους.

ΧΕΙΙ, p. 34, 20: ,,είς δὲ τῶν ταῦτα διηγουμένων ὁ εὐλαβέστατος διάκονος Πάππος αὐτὸς γὰρ ἡμᾶς καὶ βλάψαι παρώτρυνεν, οὐ σύμμετρον τῆ δυνάμει φήσας ὑμῖν εἶναι τὸ φρόνημα, ἀλλ' ἀνδρὶ σοφῷ τε καὶ συνετῷ καὶ τὴν φύσιν ἐσκεμμένῳ συμβαῖνον. Διὸ τεθάρρηκα τὴν ἐπιστολὴν καὶ τὸ ὑμέτερον προσφθέγγομαι μέγεθος."

Das sinnlose βλάψαι ist offenbar in γοάψαι zu verbessern. Zu ἐπιστολὴν bemerkt Sakkelion: "ἔξέπεσεν ἴσως τὸ ἀπαιτούμενον ἀπαφέμφατον γοάψαι ἤ τι ἄλλο τοιοῦτον"; man könnte leicht auch an πέμψαι, στεῖλαι u. dgl. denken, indes scheint mir jede Ergänzung überflüssig.

ΧΕΙΙΙ, p. 37, 3: "διδάξωμεν τοὺς ἀπιστίαν ἔτι νοσοῦντας ὅσων ἡμῖν ἀγαθῶν ἡ πίστις κἀν τῷ παρόντι βίῳ γεγένηται πρόξενος, φέρειν

ήμᾶς ᾶπαντας γενναίως παρασκευάζουσα καὶ τὸν θάνατον οὐ θάνατον, ἀλλ' ἀποδημίαν εἶναι διδάσκουσα."

"Απαντας ist überflüssig, ἄπαντα nötig.

Ibid., p. 37, 23: , μεντεῖ τῆς κόρης ἡ μνήμη; τὴν τοῦ πεποιηκότος άντιτάξωμεν μνήμην εἴπωμεν: δ Κύριος ἔδωκεν, δ Κύριος ἀφείλετο ώς τῷ Κυρίω ἔδοξεν, οῦτως καὶ ἐγένετο· εἴη τὸ ὄνομα Κυρίου εὐλογημένον είς τοὺς αίωνας" (Iob I). Δέκα παίδων γορον — τω θανάτω παρέπεμψεν δ ταῦτα δεξάμενος καὶ οὐδὲ καθ' ἕνα προύπεμψεν εἰς τούς τάφους οὐδὲ ἐπὶ χρόνον νενοσηκότας —, ἀλλ' ἐξαπίνης τὴν άπάντων ήπουσε τελευτήν, και τελευτήν καινήν και παράδοξον. Έστιώμενοι γάο - ἄρδην ἀπώλοντο, τῆς οἰκίας αὐτοῖς καταρραγείσης τί τοῦ θεάματος έκείνου χαλεπώτερον έν βίω γεγένηται; ποία τραγωδία τοιαύτας έδ έξα το συμφοράς; Ένθυμήθητι γάρ δπόσον πικούν καί έλεεινον χωμα την οικίαν γεγενημένην, είτα δούττειν - και εύρίσκειν τὸν μέν μετά τῆς κύλικος κείμενον, τὸν δὲ τὴν χεῖρα εἰς τὴν τράπεζαν έκτεταμένην έχοντα και του μέν βλέπειν τους όφθαλμους έξοοωουγμένους, τοῦ δὲ τὰ σκέλη κατεαγότα —. Ταῦτα πάντα δοῶν δ γενναΐος έκεῖνος πατής οὐδὲν ἐπαχθὲς ἐφθέγξατο, ἀλλὰ —: δ Κύριος - εὐλογημένον είς τοὺς αίωνας."

Wohl verstehe ich ποία τραγφδία τοιαύτας ἐδέξατο συμφοράς, dagegen will mir δ ταῦτα δεξάμενος nicht einleuchten, denn ταῦτα bezieht sich offenbar auf die gleich vorher angeführten Worte Iobs δ Κύριος ἔδωκεν—εἰς τοὺς αἰῶνας, also nicht δεξάμενος, sondern φθεγξάμενος, wie nach Erzählung des großen Unglückes am Ende wieder: ταῦτα πάντα δρῶν—οὐδὲν ἐπαχθὲς ἐφθέγξατο, ἀλλὰ—δ Κύριος—εἰς τοὺς αἰῶνας heißt. Das Komma nach γεγενημένην ist zu tilgen, weil τὴν οἰκίαν (χῶμα γεγενημένην) Obj. zu ὀρύττειν, ὀρύττειν aber und die darauf folgenden Inf. Subj. zu δπόσον πικρὸν καὶ ἐλεεινόν (ἐστιν oder ἦν) sind.

ΧLIV, p. 39, 23: ,,καὶ τὸ θνητὸν τῆς φύσεως τῆς ἀνθοωπίνης ἐπίστασαι καὶ τῆς ἀναστάσεως τὰς ἐλπίδας δεδίδαξαι· ίκανὰ δὲ τὰ ἀμφότεοα τὴν ἐπὶ τοῖς τελευτῶσιν ἀθυμίαν ἀμβλῦναι."

Schr. ταῦτ' (oder τάδ') ἀμφότερα.

Nichts wußte ich anzufangen mit der Stelle XLIV, p. 40, 3: ἄπαντες γὰο αὐτῆς τὴν ἐπαινουμένην ἄδουσι βιστὴν καὶ ὁ μὲν αὐτῆς τὸ σῶφοον, ὁ δὲ τὸ φιλάνθοωπον, ὁ δὲ τὸ κηδεμονικὸν διηγεῖται. Τῶν δὲ παρὰ πάντων λεγομένων μάρτυς ἐγώ· μᾶλλον δέ, πλείονα λέγω πάντων ἐγώ, ὅσῷ καὶ πλείονα τῶν ἄλλων, ἐπειδὴ φορντίζω μαθεῖν"; der Sinn verlangt, daß man οἶδα oder ein ähnliches Verb. vor ἐπειδὴ ergänze; das Wahre wird vielleicht ein anderer finden. —

Unnötig scheinen mir die Vermutungen des Herausgebers zu VI, p. 5, 17: "καὶ εἴη ταῖς τῷν ἀγίων εὐχαῖς ἐπὶ πλεῖστον ὑμᾶς ἀρετῆς ἀφικέσθαι (ἐφικέσθαι Sakk.) καὶ εἰς τὸ ἀκρότατον ἀναβῆναι τῶν ἀγαθῶν", zu XVIII, p. 15, 15: "καὶ πάλιν ὁ (ὡς Sakk.) προϊστάμενος — τὴν ὑμετέραν διὰ γραμμάτων μεγαλοφυίαν προσφθέγγομαι" (ὁ προϊστάμενος s. v. a. ἐγώ), zu XXII, p. 19, 16 "τῶν δακρύων ὀχετεῖ (ὀχετεύει Sakk., was allerdings das gebräuchliche ist) τὴν λιβάδα." — Wohl als Druckfehler, obgleich in den παροφάματα p. 46 nicht angemerkt, sind zu betrachten p. 31, 12: "μηδὲ τὸ (st. τῷ) πόθῷ τὴν εὐφημίαν μετρεῖν" und p. 41, 2: "οὖ (st. οὐ) τῷ ἐλύτρῷ μόνῷ—ἀλλὰ καί"; cf. auch p. 7, 22 (ὑπερβολὴν) καταλήψει, 17, 13 δυνήσετ' ἄν. — Auffallenderweise hat Sakk. p. 17, 5 und p. 35, 17 und 18 ὅτ' ἄν st. ὅταν stehen lassen.

Georgios Burtzes war uns als Metropolit von Athen bis vor elf Jahren nur aus einer Inschrift im Parthenon bekannt, in der Pittakes. 'Αρχαιολογική έφημερίς 1856 p. 1437, Nr. 2949 (mit Facsimile), den Namen δ Βούρζης gelesen hatte, während im CIG. IV Nr. 9372 (mit Facsimile) δ B--ζης gedruckt ist. Herrn Basilios Georgiades (jetzt Metropolit von Anchialos), einem unserer besten Byzantinisten, war es vorbehalten, den wahren Namen δ Βούρτζης zu entziffern 1) und ihn in einer von ihm in der Bibliothek von Chalke entdeckten Triodion-Hs (saec. XIV) bestätigt zu finden; die Hs enthält außer einer Rede von Michaël Akominatos und einigen anderen unbedeutenden Stücken auch einen ,,τοῦ ἀγιωτάτου μητοοπολίτου 'Αθηνῶν κυροῦ Γεωργίου Βούοτζου λόγος είς την άγίαν καὶ μεγάλην Πέμπτην", welchen der glückliche Finder im Jahre 1882 (Athen) herausgab. In den προλεγόμενα p. VI—X entwickelt der Herausgeber seine Grundsätze bei der Konstituierung des Textes und p. XV-XIX handelt er über die vornehme byzantinische Familie τῶν Βουρτζῶν; in den Fußnoten sind die von Akominatos und Burtzes wörtlich zitierten oder stillschweigend aufgenommenen Stellen der klassischen Autoren und der Bibel sorgfältig gesammelt. Nicht genug zu loben ist die kritische Besonnenheit des Herausgebers; ich habe wenigstens keine Stelle gefunden, in der entweder eine falsche, auf verkehrter Auffassung beruhende oder eine un-

<sup>1)</sup> In der Lesung der anderen Teile der Inschrift ist Georgiades p. XI—XIV minder glücklich gewesen; nach wiederholter Prüfung des Facsimile bin ich zu der Überzeugung gelangt, daß die Inschrift gelesen werden muß: "Ἐτελετώθη ἐν ‖ Κῷ ὁ ἀγιώτατος ἡμῶν ‖ μητοοπολίτης Κῦο Γεώογιος ‖ ὁ Βούρτξης μηνὶ Μαΐφ (Φεβροναρίφ Pittakes, Ἰουλίφ Corp. und Georg.) ε΄ ‖ ἡμέρα β΄ ἄρα ε΄ ἔ (= Ἰνδιπιῶνι) η΄ ‖ ἔτους εχ Ŋ η΄ ". Ob das Datum wahr ist oder nicht, ist eine andere Frage.

nötige Veränderung des Textes vorgenommen worden ist; die einzige Stelle, deren Heilung dem Herausgeber nicht gelang, ist folgende:

Ρ. 33, 20: ,,ξητεῖ (der Gekreuzigte) τὸ θέλημα τοῦ Πατρός, ἐπείπερ ἡμεῖς πεισθέντες τῷ πονηρῷ τὸ θεῖον οὐκ ἐπληρώσαμεν βούλημα. ᾿Ανιᾶται καὶ ἀγρυπνεῖ τὴν ἐξ ἡδονῆς καὶ ὁρὰθυμίας ἦτταν ἀνακτώμενος τοῦ προπάτορος καὶ τὸ ἐξ ἀπροσεξίας δελέασμα δείκνυσιν ὅπως μίαν τιθέναι δέον καταφυγὴν τοὺς ἐν πειρασμοῖς τληπαθοῦντας, τὸν Ὑψιστον πῶς ἐντυγχάνειν προσπείθων μὴ τὸ οἰκεῖον ζητοῦντας, ἀλλὰ τὸ τοῦ κτίσαντος βούλημα πῶς ἐν προσευχαῖς ἀγρυπνεῖν οὐ μύνους ἔξω θορύβων τῷ ὑπὲρ πάντα Θεῷ προσάγειν τὴν δέησιν πῶς χρεὼν τῶν λογικῷν θρεμμάτων τοὺς ἡγεμόνας τῆς οἰκείας κήδεσθαι ποίμνης ἐκμιμουμένους τὸν ᾿Αρχιποίμενα — πῶς τοῦ σκανδάλου προσήκει φροντίζειν τῶν ἀδελφῶν — πῶς ταπεινοῦσθαι δέον ἡμᾶς."

Die Lesart der Hs προεπειθώ hat der Herausgeber in προσ- $\pi \varepsilon i \vartheta \omega v$  verändert; aber erstens stört das Particip offenbar den ganzen Zusammenhang der Stelle, und statt desselben braucht man einen den Inf. ἐντυγγάνειν regierenden Indikativ; zweitens fehlt bei ἐντυγγάνειν der Dativ, wenn man nicht aus dem vorhergehenden τὸν Ύψιστον hier τῷ Ύψίστω ergänzt; drittens ist προσπείθειν, so viel ich weiß, unbelegt; viertens gehört δελέασμα logisch nicht zu δείανυσιν, sondern (mit ήτταν verbunden) zu ἀνακτώμενος; endlich, von wo hängen die Sätze υπως - δέον, πῶς - προσπείθων, πῶς ἐν προσευχαίς - τὴν δέησιν, πως χοεών, πως - προσήμει, <math>πως - δέον ab? Meines Erachtens ist προεπειθώ nichts anderes als πρέπει Θώ, d. h. πρέπει Θεώ und die ganze Stelle ist zu konstituieren: ητην - ήτταν άναμτώμενος τοῦ προπάτορος και τὸ ἐξ ἀπροσεξίας δελέασμα. δείκνυσιν ὅπως μίαν τιθέναι δέον καταφυγήν — πως έντυγχάνειν πρέπει Θεώ (cf. δέον — χρεών -προσήπει - δέου) μη τὸ οἰπεῖον ζητοῦντας etc." Eine zweite Schwierigkeit in der Stelle ist dem Herausgeber völlig entgangen, ich meine: πῶς ἐν προσευχαϊς ἀγρυπνεῖν οὐ μόνους ἔξω θορύβων τῷ ὑπὲρ πάντα Θεῷ προσάγειν τὴν δέησιν"; der Sinn verlangt καὶ st. οὐ (Matth. XXVI 36: ,,καὶ λέγει τοις μαθηταϊς, καθίσατε αὐτοῦ, ἔως οὖ ἀπελθών προσεύξωμαι ἐκεϊ"), indessen halte ich es für wahrscheinlicher. dass wir es mit einem tiefer liegenden Fehler zu thun haben.

Saloniki.

Petros N. Papageorgiu.

## Johannes Antiochenus Fr. 200 Salm. und Prokop.

Kaum habe ich die Feder weggelegt, so muß ich mich auch schon wieder zu neuer Abwehr rüsten. De Boor hat oben S. 204/8 nachzuweisen gesucht, daß in dem salmasischen Exzerpt 200 Prokop nicht Quelle sein könne und infolgedessen Konstantin Manasses, der Prokop benutzt habe, nicht in dem Verhältnis zur Leosippe stehe, das den Angelpunkt meiner Beweisführung bilde.

Zuerst findet er im Fr. 200 eine sachliche Abweichung von Prokop. Ich will die betreffende Stelle noch einmal zum Abdruck bringen, nur mit Hervorhebung der für meinen Gegenbeweis wichtigen Worte.

Prokop B. V. I 4 ed. Dindorf S. 328.

δ βασιλεύς τον Μαξίμου δακτύλιον ένέχυοον τῷ ξυγκειμένῷ κεκομισμένος ἐς τὴν ἐκείνου οἰκίαν πέμπει εἰπεῖν ἐπιστείλας τῆ γυναικὶ κτλ. Fr. 200 Salm.

ἔλαβεν ὁ βασιλεὺς τὸν δακτύλιον αὐτοῦ, καὶ ἀναστὰς ὡς ἐπί τι, δίδωσι τὸν δακτύλιών τινι συνήθει Μαξίμου ὥστε ἀπελθόντα ὑποδεῖξαι τῆ γυναικὶ αὐτοῦ κτλ.

Das Exzerpt berichtet thatsächlich abweichend von Prokop, daß der Kaiser, um die Gemahlin des Maximus in den Palast zu locken, ihr den im Spiel gewonnenen Ring durch einen Vertrauten ihres Mannes zugesendet habe; indessen De Boor bemerkt mit keinem Worte, dass an dieser Stelle auch Prokop ein Plus hat, wenn dieser berichtet: Princeps pignori accipit ex compacto annulum Maximi. Da er vorher auf S. 197 ff. selbst mehrere Stellen der verschiedenen Überlieferungen beleuchtet hatte und dabei in betreff des Exzerptors zu dem Schluß gekommen war, daß bei einer solchen Sorglosigkeit im Großen auf genaue Wiedergabe des Einzelnen gewiß nicht zu rechnen sei (S. 200), so hätte es ihm eigentlich recht nahe gelegen, auch an unserer Stelle der Sorglosigkeit des Exzerptors nachzugehen und die Überlieferung des einen aus der Überlieferung des anderen zu erklären. Im Exzerpt fehlt ἐνέχυρον; ohne ἐνέχυρον aber lassen sich die Worte Prokops ohne weiteres so verstehen, wie sie der Exzerptor verstanden hat: Der Kaiser brachte den Ring des Maximus seinem (oder einem, τφ = τινί!) Tischgenossen und entsendete ihn u. s. w.

Es handelt sich also auch hier um nichts weiter als das Missverständnis eines Schreibers oder des Exzerptors und De Boors Folgerung (S. 208), dass Manasses sogar da, wo das Kompendium denselben Stoff bot, andere Quellen daneben zu Rate gezogen habe. ist hinfällig. Das Wort "Kompendium", wofür ich "Johannes Antiochenus" einsetze, veranlasst mich zu einem kurzen Worte über die Text- und Quellenverhältnisse. De Boor ist der Meinung, dass der salmasische Exzerptor seine Weisheit einem höchst bescheidenen Kompendium profangeschichtlichen Inhalts entnommen habe (S. 196). das von Manasses benutzt worden sei und in einer Überarbeitung auch der Leosippe vorgelegen habe (S. 208). Diese Ansichten kann ich nicht teilen. Die salmasischen Exzerpte gehen nicht auf ein namenloses Kompendium zurück, sondern sind Brocken aus der vollen Chronik des Antiocheners. Erstens steht an der Spitze der Salmasiana der Name des Johannes Antiochenus geschrieben; zweitens sammeln sich die Stücke, die dem Antiochener zuzuweisen sind, zu solchen Massen an, daß man von einem Kompendium nicht mehr sprechen kann. erinnere an die zahl- und umfangreichen Suidasglossen, die Hypothesis der Odyssee, die sämtlichen Fragmente von etwa 6, 14-29, ferner an die vielen Anekdoten bei Manasses, Kedren, Leo und Zonaras, insbesondere an die Stücke, die Zonaras mit dem Dio continuatus (Petrus Patricius) gemeinsam hat, der Quelle des Antiocheners. Was die Leosippe anlangt, so haben Leo (Theodosios Melitenos), Kedren und Muralts Georg allerdings ein Kompendium benutzt, aber dieses Kompendium ist zum Teil ein Auszug aus einer umfangreichen Chronik gewesen, worin die Chronik des Johannes mit kirchengeschichtlichen Angaben vereinigt war; aus dieser Quelle, die ich Leoquelle genannt habe, finden sich bei Theophanes und Zonaras viele Stücke vollständiger erhalten als in dem von Leo benutzten Kompendium, worin hauptsächlich für die römische und byzantinische Kaisergeschichte diese Quelle benutzt worden ist. Inwieweit diesem noch andere kirchengeschichtliche Quellen zugeflossen sind, vermag ich nicht zu sagen, weil die Lösung dieser Frage von der Feststellung des Verhältnisses abhängt, in welchem die Quelle des Iulios Polydeukes zu dem von De Boor S. 196/7 erwähnten kirchengeschichtlichen Kompendium steht. Sicher ist, daß die Leochronik der Quelle des Polydeukes die Hauptmasse des Anfangsteiles und in der römischen Kaisergeschichte eine ganze Reihe kirchengeschichtlicher Angaben verdankt. Über diese Quellenverhältnisse verweise ich auf einen Aufsatz, der aus redaktionellen Gründen für das nächste Heft zurückgestellt worden ist. Die Chronisten der salmasischen Sippe teilen sich also in zwei Gruppen: auf der einen Seite stehen die

Chronisten der Leosippe, die auf die Leoquelle zurückgehen, auf der anderen Manasses, der in gerader Linie von dem salmasischen Johannes abhängig ist. Beweis dafür ist nicht bloß der Umstand, daß in den salmasischen Exzerpten und bei Manasses die kirchengeschichtlichen Angaben fehlen, worauf De Boor S. 201 hinweist, sondern auch noch eine sehr wichtige Eigentümlichkeit in der Anlage der Chronik. Bei der Leosippe schließt sich unmittelbar an die Geschichte des Kaisers Theodosius I die Geschichte der byzantinischen Kaiser in der Weise, daß Angaben aus der römischen Geschichte nur nebenbei eingeflochten werden (vgl. Zonar. ed. Dindorf III S. 234/6, S. 249/50, Leo ed. Cramer . S. 313/14). Manasses dagegen behandelt zuerst die römische Geschichte bis zu Romulus Augustulus und geht dann erst mit V. 2546 zurückgreifend auf Theodosius II und die byzantinische Geschichte über; diese selbe Anordnung verraten auch die Salmasiana, in denen sich an Stücke über Julian, Jovian und Valentinian I ausführliche Stücke über Valentinian III anschließen, dessen Geschichte bei Zonaras S. 249/50 unter Marcian nur beiläufig, bei Leo aber gar nicht behandelt wird. Gerade in dem Teile nun, dessen Herkunft aus Johannes Antiochenus durch die gleiche Anlage der beiden Chroniken am meisten gesichert wird, steht die dem Fr. 200 entsprechende Erzählung des Manasses, und da De Boor selbst deren Quelle in Prokop findet, so wird man die Ansicht, daß Prokop auch die Quelle des Antiocheners sei, festhalten müssen, wenn die übrigen Einwände gegen diese Meinung ebenso versagen wie der eben besprochene.

Einen weiteren Beweis dafür, daß nicht Prokop die Quelle des salmasischen Johannes gewesen sei, sieht De Boor S. 206 darin, dals sich bei Suidas in dem Artikel Θλαδίας, den ich im Progr. 1892 S. 21 nur aus Versehen nicht erwähnt habe, der Schluss des Fragments 200 wörtlich vorfinde und die vorausgehende weitläufige Ausführung über den Sturz des Aetius auf einen anderen Autor hinweise, der die gemeinsame Quelle Prokops und der salmasischen Exzerpte gewesen sei. Diese Folgerung beruht auf der als selbstverständlich angenommenen Voraussetzung, daß die Suidasglosse einheitlich einem einzigen Schriftsteller entnommen sei. Aber diese Voraussetzung ist nichts weniger als selbstverständlich, denn Suidas enthält Glossen, die aus verschiedenen Quellen zusammengesetzt sind. De Boor selbst hat im Hermes XXI S. 7/8 und 15 bei den Artikeln Πουλχερία und σπάδων Zusammensetzung aus yerschiedenen Quellen angenommen und im Hermes XX S. 330 die Behauptung ausgesprochen, dass Suidas in der Glosse Ἰοβιανός an ein Stück aus IA Fr. 181 ein Stück aus Eunapius gehängt habe. Da ich im Progr. 1892 S. 20/1 nachzuweisen hatte, daß dieses Stück nicht

aus Eunapius, sondern aus dem salmasischen Johannes genommen sei, so kann ich sogar auf eine Suidasglosse von gleichartiger Zusammensetzung verweisen. Auf Grund dieser Thatsachen stelle ich den Folgerungen De Boors die berechtigte Behauptung entgegen: Die Glosse Θλαδίας ist aus verschiedenen Quellen zusammengesetzt wie die anderen von De Boor behandelten Glossen und verdankt ihren Schlufsteil dem salmasischen Johannes wie die Glosse 'Ioβιανός. Zur Begründung dieser Ansicht könnte ich verschiedene Dinge anführen: den parallelen Gang der Ereignisse bei Prokop und Johannes, selbst an der Stelle, wo ihre gemeinsame Quelle über die Mitwirkung der Eunuchen beim Sturze des Aetius sehr weitläufig berichtet hat; den Stilunterschied in den Anfangsstücken der Glosse und des Fragments, von denen das letztere mit einer dem gemeinsamen Schlußstücke entsprechenden Wörtlichkeit der Suidasglosse vorausgegangen sein müßte; die Aufeinanderfolge dreier Begründungssätze  $(\tilde{\eta}v)$  $\gamma \dot{\alpha} \rho \beta \alpha \rho \dot{\alpha} g - \delta \epsilon i \nu \dot{\alpha} g \gamma \dot{\alpha} \rho - \alpha \pi \lambda \eta \sigma \tau \rho \nu \gamma \dot{\alpha} \rho$ , in denen schon gemachte Angaben über die Schlechtigkeit und Geldgier der Eunuchen wiederkehren. Aber dessen bedarf es nicht, denn schon die Möglichkeit einer Zusammensetzung der Glosse Θλαδίας genügt den Folgerungen, welche De Boor an sie geknüpft hat, den Boden zu entziehen.

Durch die Annahme, das Suidas den Schlus der Glosse Θλαδίας aus Johannes genommen hat, ist zugleich der dritte Einwand De Boors erledigt, das für Prokop und Johannes eine gemeinsame ältere Quelle auch deshalb anzusetzen sei, weil Suidas mit Johannes direkte Rede biete, wo Prokop sich der indirekten bediene. Damit dürfen wir uns aber nicht begnügen. Denn De Boor hat durch die Bemerkung, das die von Prokop und Johannes benutzte ältere Quelle auch in der Erzählung des Theophanes über diese Zeit eine Rolle spiele (S. 207), seiner Ansicht eine Stütze gegeben, die, trotzdem das die Bemerkung nur beiläufig gemacht ist, eine besondere Stärke dadurch gewinnt, das sie aus der Feder des hochverdienten Herausgebers des Theophanes geflossen ist. Nur mit Widerstreben trete ich ihm auf diesem Gebiete entgegen; aber da ich meine Ergebnisse in der Johannesfrage zu verteidigen habe, so bin ich bereit auch meine abweichenden Ansichten über die Quellen des Theophanes zu vertreten.

Dass öfter bei Theophanes direkte Rede statt der indirekten Rede Prokops stehe, hat De Boor selbst S. 207 erwähnt; aber diese Eigentümlichkeit findet sich nicht blos in der Erzählung über Ereignisse des Jahres 439, für die ja beide eine ältere Quelle gemeinsam benutzt haben könnten, sondern auch in Stücken, die nur aus Prokop und keiner anderen Quelle genommen sind. So giebt Theophanes ed.

De Boor S. 193, 26/31 die Ansprache, die Belisar nach der Einnahme Karthagos an die Soldaten richtet, in direkter, Prokop B. V. I 20 S. 394, 9/17 dagegen in indirekter Rede; andere derartige Stellen sind Theoph. S. 209, 2 = Prok. B. V. II 21 S. 504, 19; Theoph. S. 210, 19 = Prok. II 24 S. 514, 19. Aber nicht genug damit. Die erwähnte Eigentümlichkeit findet sich bei Theophanes nicht bloß in Stücken, die er mit Prokop gemeinsam hat, sondern auch in Stücken, die aus Theophylaktos Simokatta stammen, so Theoph. S. 270, 26 = Sim. ed. Bekker S. 253, 1; Theoph. S. 276, 27 = Sim. S. 282, 4. Es ist also die Umwandlung der indirekten Rede in direkte eine Eigentümlichkeit der späteren, volkstümlichen Chronisten. Da nun das Verhältnis des Theophanes zu Prokop, das De Boor S. 207 für einen bestimmten Abschnitt charakterisiert hat, auch in anderen Abschnitten hervortritt und das Verhältnis des Theophanes zu Simokatta (vgl. die Untersuchungen O. Adameks in den Grazer Programmen 1890 u. 1891) vielfach das gleiche ist, so kann man annehmen, dass alle derartigen Stücke durch Vermittlung ein und derselben Chronik dem Theophanes zugeflossen sind. Wir werden also immer wieder auf jene Leoquelle hingeführt, die bei Theophanes und Zonaras vollständiger sichtbar ist und in der Leochronik in einem Auszuge vorliegt. Daß Simokatta auch wirklich zum Quellenbestande dieser Chronik gehört, habe ich im Progr. 1892 S. 11 angedeutet; dass Prokop dazu gehört, will ich mit Hülfe folgender Stellen hier von neuem begründen.

Zuerst finden sich bei Theophanes und Kedren folgende stark gekürzte und im Wortlaut veränderte Prokopstücke:

```
Kedr. S. 623, 1—16 = Theoph. S. 122, 31—123, 13 Prok. B. Pers. S. 20/1 u. 24.

" S. 623, 17—624, 19 = " " " S. 22—24.

" S. 624, 20—625, 19 = " S. 123, 13—124, 6 " " " S. 25—33.
```

Die Quelle Kedrens ist hier nicht der von ihm sonst so stark benutzte Theophanes. Dem bei diesem fehlt das zweite Stück; außerdem stehen die Stücke bei Theophanes unter dem 2. Regierungsjahre Zenos (475), bei Kedren dagegen am Schlusse der Biographie. Beide haben also hier aus einer gemeinsamen Quelle geschöpft. Da sich nun einige Zeilen aus dem ersten Stücke auch bei Leo finden, so ist die gemeinsame Quelle gegeben. Man vergleiche:

```
Theoph. S. 123 (Kedr. Leo S. 315. Prok. B. P. I 4 S. 21. S. 623).
```

δ δὲ Περόζης αίσθό- Περόζης ήττηθεὶς ἐν Περόζην ..... φασὶ μενος τοῦ δεινοῦ τὸν πολέμφ...τὸν μάργαρον, τοῦ τε δεινοῦ ήσθῆσθαι μάργαρον, ὅν αὐτὸς εἶγε ὃν ἐφόρει λευκότατον καὶ τὸ μάργαρον, ὅ οί

λευκότατον καὶ μέγαν, καὶ μέγαν εἰς ὑπερβολήν, λευκότατόν τε καὶ μεγέεἰς ὑπερβολὴν ἔντιμον, ὡς Προκύπιος ὁ Και- θους ὑπερβολῆ ἔντιμον
έξ σαρεὺς γράφει, έξ έξ
ἀτὸς τοῦ δεξιοῦ ἀφελό- ἀτὸς τοῦ δεξιοῦ ἀφελό- ἀτὸς δεξιοῦ ἀπεκρέμενος ἔρριψεν, ὅπως μή μενος ἔρριψεν, ὅπως μή ματο, ἀφελόντα ξίψαι,
τις αὐτὸν ὀπίσω αὐτοῦ τις αὐτὸ τῶν Περσῶν ὅπως δὴ μή τις αὐτὸ
φορέση κτλ. βασιλεὺς ὀπίσω αὐτοῦ ὀπίσω φοροίη κτλ.

Die gemeinsame Quelle der Leosippe ist die Leoquelle, Prokop ist ihr Gewährsmann und dieser wieder hat nach persischen und armenischen Berichten erzählt, wie er selbst angiebt: S. 22, 3 (S. 24, 10) ὅσα δὲ άμφὶ τῷ μαογάρω τούτω Πέρσαι λέγουσιν, εἰπεῖν ἄξιον; S. 30, 20 (S. 26, 8) ή τῶν ᾿Αρμενίων συγγραφή λέγει. — Auf die Leoquelle führt uns ferner die Erzählung von der Gefangennahme Gelimers bei Theoph. S. 197, 17, 14 und 19, Leo S. 322/3 und 323/4 und Kedren S. 649/50. Hier wird die Quelle von Kedren S. 649, 2 angeführt: ἄπινα Ποοκόπιος δ Καισαρεύς έν η' βιβλίοις συνεγράψατο, eine Angabe, die bei Leo S. 323, 22 απερ Ποοκόπιος ίστορικὸς έν όκτὰ λόγοις ανεγράψατο lautet und an eine falsche Stelle gekommen ist; man vergleiche auch das Zitat bei Zonar. III S. 277, 5. — Auch Zonaras läßt sich heranziehen. In der Erzählung, daß Honorius bei der Nachricht von dem Untergange Roms erschüttert gewesen sei, sich aber getröstet habe, als er erfahren, daß seine Lieblingshenne, die den Namen Roma führte, wohlbehalten sei, stimmen Kedren S. 588 und Zonaras S. 235/6 so genau überein, dass die Gemeinsamkeit der Quelle außer Zweifel steht. Bei Theophanes S. 81, 21 fehlt diese Erzählung, bei Prokop steht sie B. V. I 2 S. 316. Man vergleiche:

Kedren. Zonaras. Prokop.

ἀκουσθέντος δὲ τούτου ἐν Ῥαβέννη ἀπήγἀλούσης δὲ ἐπιστῆναι Ῥαβέννη Ὁνωρίω τῷ
γειλέ τις τῷ Ὁνωρίω τῷ Ὁνωρίω τινὰ δεδα- βασιλεῖ τῶν τινα εὐδακρυρροῶν καὶ ποτνιάμενος ,, ὧ δέσκοτα, ὡς ἐάλω ὑπὸ ᾿Αλλαρίχου θοκόμον ἀγγεῖλαι ὅτι
ἐάλω Ῥωμη ὑπὸ ᾿Αλαρί- ἡ Ῥωμη. τὸν δὲ πρὸς δὴ Ῥωμη ἀπόλωλε. καὶ
χου τοῦ τῶν Οὐανδίλων τὴν ἀγγελίαν συγκλοτὸν ἀναβοήσαντα φάναι
ἄρχοντος." ὁ δὲ συσπανηθέντα σπασμῷ τὸ ,,καίτοι ἔναγχος ἐδήδοσθεὶς καὶ τὼ χεῖρε κροσῶμα καὶ τὼ μηρὼ πακεν ἐκ χειρῶν τῶν
τήσας ἔφη ,,ὧδε ἦν τάξαντα ταῖν χεροῖν ἐμῶν." εἶναι γάρ οί
ἔως ἄρτι, καὶ πῶς φάναι ,,ἔως ἄρτι ὧδε ἀλεκτρυόνα ὑπερμεγέθη,
παρελήφθη ὑπὸ τῶν ἦν ἡ Ῥώμη, πῶς οὖν Ῥώμην ὄνομα, καὶ τὸν

Γότθων; '' ὁ δὲ στενάξας εάλω; " συνέντα δὲ τὸν μὲν εὐνοῦχον ξυνέντα εἶπεν ,,οὐ τὴν ὄρνιν •ἀγγελέα καὶ μέγα στε- τοῦ λόγου εἰπεῖν 'Ρώ-λέγω, δέσποτα, ἀλλὰ νάξαντα εἰπεῖν ὡς ,,περὶ μην τὴν πόλιν πρὸς τὴν πόλιν. '' ὁ δὲ ἀντ- τῆς πόλεως λέγω καὶ 'Αλαρίχου ἀπολωλέναι. έφη ,,ἔξέστησάς με, ἄν- οὐ περὶ τῆς ὄρνιθος. ' ἀνενεγκύντα δὲ τὸν βαθωπε· ἐγὰ ἐνόμιζον ἦν γὰρ τῷ βασιλεῖ σιλέα ὑπολαβεῖν ,,ἀλλ' ὅτι τὴν ὄρνιθα λέγεις. ' τούτω ἀλεκτορὶς ὑπερ- ἔγωγε, ὧ ἐταῖρε, 'Ρώμην εἶχε γὰρ ἀλεκτορίδα, μεγέθης, ἢ ἐγεγήθει, μοι ἀπολωλέναι τὴν ἐφ' ἢ ἡγάλλετο, ἤνπερ ἢν ἀνόμαζε 'Ρώμην. ΄ ὄρνιν ἀήθην. '' ἐκάλει 'Ρώμην.

μετὰ τὴν ἄλωσιν Ῥώ- ὑδέρῷ δὲ περιπεπτωμης τελευτᾶ Ὁνώριος κὼς ὁ Ὁνώριος θνήσκει,
ὑδεριάσας, βιώσας ἔτη ζήσας μὲν ἐνιαυτοὺς
μ΄, βασιλεύσας δὲ λα΄, τεσσαράκοντα, βασιλεύμνήμην λιπὼν τῷ βίῷ σας δὲ δυσκλεῶς ἐκ
δυσκλεᾶ καὶ ἄσεμνον. τούτων τριάκοντα.

Diese Erzählung ist in zweifacher Beziehung von Wichtigkeit: Die Einnahme Roms fällt ins Jahr 410, also vor das von De Boor S. 207 zitierte Ereignis; außerdem bieten Kedren und Zonaras direkte Rede da, wo sich Prokop der indirekten bedient.

Hiermit habe ich zugleich die Gründe dargelegt, weshalb ich in meinem Programm 1892 die Ansicht Köchers, Sotiriadis', Boissevains, daß Prokop Quelle des salmasischen Johannes sei, zu der meinen gemacht habe. Allerdings ist er nur in drei bis vier Exzerpten sichtbar, nämlich in Fr. 12, 196, 197 und 200, aber die Quellenzusammenhänge und die Zitate in den zum Beweis herangezogenen Schriftstellern hindern uns an eine ältere Quelle zu denken, und wenn De Boor S. 208 für seine Ansicht geltend macht, daß sich in den Exzerpten von Cäsar ab keine Spur von Prokop finde, so ist dem entgegenzuhalten, daß Prokop, der eine Geschichte von Cäsar ab nicht geschrieben hat, in den Exzerpten im ganzen überall da erscheint, wo er überhaupt sichtbar werden kann, und im achten Teile der auf die Kaisergeschichte bezüglichen Exzerpte Quelle ist.

Aus allem, was ich vorgebracht habe, ergiebt sich, daß die Folgerungen, welche De Boor au das salmasische Fragment 200 und das zugehörige Material geknüpft hat, unhaltbar sind. Schon deshalb muß sein Urteil über meine Ergebnisse in der Johannesfrage als fragwürdig erscheinen. Es kommt aber noch hinzu, daß er sich über den Wert meines Beweismaterials im Irrtum befindet. Denn wenn er S. 203 behauptet, daß die Aufstellung langer Listen der parallelen Erzählungen bei den späteren Chronisten kaum zur Lösung der Johannesfrage führe,

so hat er übersehen, daß nicht in diesen langen Listen an sich die Beweiskraft liegt, sondern einerseits darin, dass sich der Parallelismus der Erzählungen auf die römische Kaisergeschichte des salmasischen und den Schlussteil des konstantinischen Johannes zugleich erstreckt. andrerseits darin, dass die späteren Chronisten zu diesem Parallelismus durch zwei Chroniken gekommen sind, die wegen der Verschiedenheit des übrigen Inhalts und der Anordnung auf eine gemeinsame Quellenchronik führen, zu deren Bestandteilen die römische Kaisergeschichte des salmasischen und der Schlussteil des konstantinischen Johannes gehört hat. Daraus ergiebt sich die Folgerung, dass das Zwischenstück der salmasischen Sippe, welches die byzantinische Geschichte bis Anastasius umfast und mit den konstantinischen Exzerpten 201-216 keinerlei Gemeinschaft hat, in der Quellenchronik, als deren Verfasser nach dem salmasisch - konstantinischen Anfangsstück und dem konstantinischen Schlusstück Johannes Antiochenus anzusetzen ist, dem salmasischen Fragment 200 gefolgt und dem konstantinischen Fragment 217a vorausgegangen ist. Hierin liegt der Wert meiner Listen, hierin der Angelpunkt meiner Beweisführung und nur eine Verkennung dieser Sachlage hat De Boor S. 208 veranlassen können, für Manasses eine noch eingehendere Behandlung zu fordern, als sie ihm zu teil geworden ist. Die Beweiskraft, die er aus Manasses fordert, wird durch den von ihm gar nicht erwähnten Zonaras ersetzt, der allein schon imstande ist meine Beweisführung zu tragen. Darüber wird sich De Boor klar werden, wenn er in seinen Untersuchungen über Römische Kaisergeschichte in byzantinischer Fassung zur Erörterung der Frage kommen wird, auf welchem Wege der Dio continuatus in das Werk des Zonaras gelangt ist.

Leipzig.

Edwin Patzig.

## Mitteilungen über Romanos.

I.

Es ist allgemein bekannt, dass wir über das Leben des Hymnographen Romanos bis jetzt nur Weniges und zwar Verworrenes wissen. Ich glaube jedoch sicher annehmen zu dürfen, dass einst auch von diesem bedeutendsten und berühmtesten Meloden aus einem noch unausgebeuteten, unbekannten Codex eine ausführliche Biographie ans Licht gezogen werden wird. Denn keiner von den seit alters gerühmten und gefeierten Heiligen der Kirche entging der Darstellung, indem er entweder von namhaften Zeitgenossen oder von den Panegyrikern nach seinem Leben verherrlicht wurde. Alles, was wir bis heute über Romanos wußten, beschränkt sich auf eine kleine Biographie, welche in den Menäen und einigen anderen Schriften enthalten ist. (S. K. Krumbacher, Gesch. d. byz. Litt. S. 312.) Diese sehr kurze Legende ist, wie es scheint, nur ein kläglicher Auszug aus einer großen vita; dafür sprechen die verschiedenen kurzen Synaxarien, welche in den Handschriften vorhanden sind. Doch wurden dieselben bisher, was den Romanos betrifft, weder von Pitra noch von anderen Gelehrten, die sich mit unserem Meloden beschäftigten, durchforscht. Ich für meinen Teil studierte zufällig ein solches verkürztes Synaxar und fand in demselben unerwarteterweise einen Artikel, der von der jetzt bekannten Legende, nämlich von der bei Pitra gegebenen, verschieden ist. Durch diese von mir gefundene Legende wird nunmehr nicht nur das klar, daß alle verkürzten Legenden über Romanos aus einer Biographie dieses Mannes fließen, sondern wir lernen auch jetzt zum erstenmale einige Einzelheiten kennen, welche in dem bei Pitra gegebenen und in den Menäen enthaltenen Artikel gänzlich fehlen. Wir erfahren noch, dass Romanos in einer Stadt Syriens, Μισηανών (sic) geboren ist, dass er, wie auch die Legende sagt, in Berytos Diakon war, aber, was neu ist, in der Kirche dieser Stadt, welche "Hl. Auferstehung Gottes" hieß; außerdem erfahren wir, dass bis zum 10. Jahrhundert, in welcher Zeit eben das von mir gefundene Synaxar noch gelesen wurde, das eigenhändig von Romanos geschriebene Exemplar seiner Gedichte in Kon-

stantinopel aufbewahrt wurde, und zwar in eben der Theotokoskirche. in welcher er zum erstenmale als Hymnendichter auftrat; ferner daß in ebendemselben Jahrhundert aus alter Zeit hergebracht noch die Sitte herrschte, den Jahrestag des hl. Romanos in eben dieser Kirche der Gottesmutter speziell zu feiern. Das hat nun auch zur Voraussetzung, dass er dort nach seinem Tode begraben wurde, und dass seine Reliquien dort aufbewahrt wurden, hochgeehrt von den Besuchern und zu Zeiten von den Priestern dieser Kirche mit besonderen Hymnen gepriesen. Daher erscheint es, wenn wir von dem Gebrauch der Byzantiner in derartigen Fällen ausgehen, recht wohl möglich, dass noch einmal die κανόνες παρακλητικοί und verschiedene στιχηρά über den hl. Romanos aufgefunden werden, die jetzt aus den Menäen verschwunden sind. Im folgenden wird nun der Text der Legende mitgeteilt, welchen ich aus einem früher im Kreuzkloster befindlichen Codex der Patriarchalbibliothek zu Jerusalem (saec. X/XI) abgeschrieben habe (Nr. XL, fol. 19b).1)

Τῆ αὐτῆ ἡμέρα (1. Oktober) τοῦ δσίου 'Ρωμανοῦ τοῦ ποιητοῦ καὶ μελωδοῦ τῶν κοντακίων' ὅρμητο δὲ ἐκ Συρίας τῆς Μισηανῶν²) πόλεως. διάκονος γενόμενος τῆς ἐν Βηρύτω³) ἀγίας τοῦ θεοῦ ἐκκλησίας τῆς λεγομένης 'Αναστάσεως \* \* καταλαβὼν⁴) δὲ τὴν Κωνσταντινούπολιν ἐν τοῖς χρόνοις 'Αναστασίου τοῦ βασιλέως, ἐκαθέσθη ἐν τῷ ναῷ τῆς ὑπεραγίας Θεοτόκου ἐν τοῖς Κύρου, ἔνθα καὶ τὸ χάρισμα τῆς συντάξεως τῶν κοντακίων ἔλαβεν, ἐπιφανείσης αὐτῷ τῆς ἀγίας Θεοτόκου ὕναο καὶ τόμον χάρτινον ἐπιδούσης⁵) αὐτῷ καὶ κελευσάσης⁶) τοῦτον καταφαγεῖν. ἀνανήψας οὖν ἀπήρξατο ','Η παρθένος σήμερον τὸν ὑπερούσιον τίκτιι,'' ἐκθέμενος ἐφεξῆς⁵) καὶ τῶν λοιπῶν ἑορτῶν \* \* καὶ διαφόρους ἀγίους ἀνυμνήσας δ⟩, ὡς εἶναι τὸν ἀριθμὸν τῶν ποιηθέντων ὑπ' αὐτοῦ κοντακίων περίπου τὰ χίλια, ὧν τὰ πολλὰ ἐν τοῖς Κύρου ἰδιοχείρως ὑπ' ') αὐτοῦ τεθέντα ἀπόκεινται. τελεῖται δὲ ἡ αὐτοῦ κυήμη, ἐν τῷ αὐτῷ τῆς ἁγίας ἀειπαρθένου Θεοτόκου ναῷ ἐν τοῖς Κύρου.''

So lautet der Text in der Handschrift mit den unten verzeichneten Fehlern. Ich glaube aber, daßs zwei Lücken vorhanden sind: die erste nach " $^{\prime}$ Aναστάσεως" und die zweite nach dem Worte " $^{\prime}$ εορτῶν", wo

<sup>1)</sup> Über diese Handschrift werde ich an anderer Stelle ausführlich berichten und aus derselben verschiedene wichtige Legenden veröffentlichen; sie ist bemerkenswert, weil sie nach meiner Ansicht das älteste τυπικόν der Kirche von Konstantinopel bietet.

sic codex; Μιασηνῶν?
 cod. βηρντῶν.
 cod. καταλαβῶν.
 cod. χάρτηνον ἐπὶ δοῦσης, fol. 20<sup>a</sup>.
 cod. κελεύσας.
 cod. ἐφ ἐξῆς.
 cod. ἀν ἐψνησας.
 cod. ἀν

vielleicht die Lücke durch die zwei Worte "οἴκους καὶ κοντάκια" zu ergänzen ist. Daſs aber diese Legende verschieden ist von der bis jetzt bekannten, ist klar, ferner auch, daſs sie aus einer Schrift floſs, welche ausführlich die Geschichte des Romanos behandelte. In dieser Annahme werde ich bestärkt durch eine Notiz des Nikephoros Kallistos Xanthopulos (14. Jahrhundert).

Niemand von denen, welche in Europa über Romanos schrieben, hat die von Nikodemos Hagiorites (Συναξαριστής τῶν δώδεκα μηνῶν τοῦ ἐνιαυτοῦ. Ενετίησι 1813, 3 Bände) aus einer damals noch nicht gedruckten Schrift des Xanthopulos beigebrachten Notizen beachtet. Diese Schrift nun gab nach fünf Jerusalemer Handschriften in eben dieser Stadt im J. 1868 der gelehrte Diakon (jetzt Archimandrit) Kyrillos Athanasiades heraus, wobei er auch eine ausführliche Einleitung über das Leben und die Schriften des Xanthopulos vorausschickte. 1) Das von Nikodemos erwähnte Werkchen des Xanthopulos trägt folgenden Titel: "Τοῦ αὐτοῦ πρός του έρωτήσαντα περί τῆς ὑπακοῆς, τοῦ κοντακίου, τοῦ οἴκου καὶ τοῦ έξαποστειλαρίου, πόθεν οὕτως ἐκλήθησαν" (p. 126-129). dieser Abhandlung sagt Xanthopulos nichts über die Zeit, in welcher Romanos blühte, er giebt jedoch anderweitige Mitteilungen über die Entstehung der Gedichte des Romanos und Andeutungen über die Gründe, aus denen sie in den Kirchen beseitigt wurden. Nichtsdestoweniger macht er über den Dichter auch einige biographische Angaben, welche nicht übersehen werden dürfen. Die Worte aber "ώς κατανοήσας εὖρον", welche Xanthopulos in seinem Werke gebraucht, geben eine indirekte Versicherung, dass er seine Mitteilungen über Entstehung der Kontakien aus einer alten Schrift nahm, in der das Leben des Romanos ausführlich behandelt war. Es dürfte sich empfehlen, das Stück des Xanthopulos hier abzudrucken, damit es denen, welche in Europa über Romanos schreiben wollen, zur weiteren Kenntnis des Autors diene, weil die im Morgenlande von den Griechen herausgegebenen Bücher das Mißgeschick haben, bei den Europäern zuweilen vollständig unbekannt zu sein.

### Περί τοῦ κοντακίου, ἀλλὰ δὴ καὶ τοῦ οἴκου.

"Τὸ δὲ κοντάκιον καὶ ὁ οἶκος, ὡς φασί τινες, συντόμως περιέχει τὸ πᾶν τῆς ἑορτῆς, ἢ τοῦ ἀγίου, εἴτε βίος εἴη, εἴτε ἄθλησις, ἢ ἄλλος τις ἔπαινος. τὸ αὐτὸ δὲ καὶ οἶκος ὡς γὰο ὁ οἶκος περιέχει ἄρδην

<sup>1)</sup> Έφμηνεία εἰς τοὺς ἀναβαθμοὺς τῆς ὀπτωήχου παρὰ Νικηφόρου Καλλίστου τοῦ Ξανθοπούλου, ἤδη πρῶτον τύποις ἐκδοθεῖσα. ἡς προτέτακται καὶ προλεγόμενα συνταχθέντα ὁπὸ τοῦ ἐν ἱεροδιακόνοις Κυρίλλου ᾿Αθανασιάδου τοῦ Ἅγιοταφίτου. Ἐν Ἱεροσολύμοις 1868. 8°.

την οὐσίαν τοῦ ἔχοντος αὐτὸν, οὕτω καὶ ὁ οἶκος περιέχει ἐν συντόμφ καλ δείχνυσι τὰ τῆς ὑποθέσεως τοῦ ἀγίου ἢ τῆς ἑορτῆς. ἄλλοι δὲ λέγουσι διὰ τοὺς ἐν ἄστροις οἴκους οι γὰρ τόποι ἐκείνων οἶκοι λέγονται, έν οίς είσιν έστηριγμένοι, η μένουσιν, η περιστρέφονται και κινοῦνται εν οὐρανῶ δὲ καὶ οἱ ᾶγιοι. ἐπεὶ δὲ νοητὸν στερέωμα καὶ ἡ Έκκλησία τοῦ θεοῦ, οί δὲ ἄγιοι ἀστέρες νομίζονται, χρεὼν αὐτοὺς ὡς έκείνους άναλόγους έχειν και οίκους, δι' ών στηρίζονται και κινούμενοι φαίνονται είεν δ' αν οι οίκοι ούτοι. αλλα ταύτα μεν έκεινοι δ δε τῆς ἀληθείας ἐστίν, ὡς κατανοήσας εὖοον, ἐοῶ. τὰ κοντάκια ποῶτος δ Ρωμανός έφεῦρεν δ μελφδός οὖτος γὰρ τὰ πρῶτα καλλιφωνίας έπιμελούμενος, άμελης παντάπασιν ύπηρχε και άηχος διό και γέλως τοῖς ἄπασι καὶ παίγνιον προύκειτο, κὰν ἄλλως ἀρετῆς ἐργάτης ἦν δόκιμος. ἀμέλει καὶ τῷ ἐν τοῖς Κύρου ναῷ προσιὰν, τῆς μητρὸς έδέετο τοῦ θεοῦ δοῦναι χάριν αὐτῷ καὶ εἰς θαῦμα μεταστρέψαι τὸ όνειδος. ην δε εν τοις Κύρου θεία είκων της πανάγνου και θεομήτορος, μυρία έργαζομένη τεράστια. ήτις είκων πάλαι μεν ύπ' εύσεβους τινος κυπαρίσσω αμφιλαφεῖ έκεῖ έστώση έναπεκρύβη καὶ ἐπὶ χρόνοις μακροῖς έκεκουπτο, τοῖς κλοσὶ τοῦ δενδρου σκιαζομένη. ἀλλὰ τῆς εὐσεβείας άναλαμψάσης, κάκείνη παραδόξως γνωρίζεται λαμπάς γάρ ή κυπάριττος έωρατο έφ' ημέραις τισίν ύπερφυῶς λάμπουσα. γνωσθέντος τοίνυν τοῦ τεραστίου, γνωρίζεται ή είκων καὶ ναὸς τῆ θεομήτορι παρά τινος Κύρου έγείρεται, ή δε των θαυμάτων πλημμύρα προυχώρει. έκεισε οὖν θαμίζων καὶ ὁ θειότατος Ῥωμανός, μιᾶ ἐν τῆ τῶν Χοιστουγέννων ήμέρα μετὰ ἀπείρου πλήθους ὀρθρίσας τῷ εἰρημένο οἰκο τῆς θεομήτορος γίνεται. καὶ δὴ περὶ τὴν ἕκτην [sc. ἀδὴν] ταύτης ὡς ἔθος δεύμενος προς υπνον έπὶ τον ἄμβωνα τρέπεται καὶ εὐθὸς — ιο τοῦ θαύματος καὶ παραδόξου ακούσματος — αὐτὴν τὴν θεομήτορα δρά έμφανῶς είλιγμα χάρτου ἄκροις δακτύλοις ὡς κοντάκιον ἐπιφέρουσαν καὶ φαγεῖν αὐτὸν προτρεπομένην τὸν χάρτην ὁ δὲ δῆθεν ἐσθίων ύπεο μέλι εδύκει εσθίειν, και αὐτίκα — & τῆς χάοιτος — θείας πληροῦται τῆς δωρεᾶς. καὶ δὴ τὸν ἄμβωνα ἀνιὼν κατὰ τὴν έβδόμην [sc. ωδήν] το ,, Η παρθένος σήμερον" υπερφυώς έξεβόησεν, οι δε ακούοντες έξεπλήττοντο καὶ χάριταις [sic!] αὐτοῦ σχεδὸν τὴν ἠχὼ κατετίθεντο άγγελικον γαο έφκει το μέλος έξάδοντος. άπανταχοῦ τοίνυν διαδοθέντος του θαύματος, απαν τὸ στιφος τῆς πόλεως δραμὸν τὸν αίνον ἀφωσιώσατο. Ῥωμανὸς δὲ τῆ τοῦ λόγου μητοὶ τὴν χάοιν ἀποτιννύς, μέλη έξαισιά τινα άρμοσάμενος έν ταϊς αὐτῆς έορταϊς έγκατέσπειρεν, εἶτα καὶ τῆ ὑπαπαντῆ τὸ ,,Ο μήτραν παρθενικήν ἁγιάσας τῷ τόμῷ σου" καὶ ἐν τῆ τῶν εἰσοδίων τὸ "Ο καθαρώτατος ναός" έμφανεία ταύτης συνέταξε καὶ έν ταῖς λοιπαῖς δὲ έορταῖς ὁμοίως ένήργησεν, έπίσης δε και πάντας τους άγίους έτίμησεν. ἀνόμασεν οὖν

τὸ ποῶτον κοντάκιον διὰ τὸ τοῦ χάρτου κοντάκιον, ὅπερ ἡ θεοτόκος τούτῷ ἐψώμισεν, ὑφ' οὖ καὶ τὴν χάριν ἐδέξατο· τὸ δὲ δεύτερον οἶκον, ὅτι ἐν τῷ σεβασμίῷ οἴκῷ αὐτῆς, τῷ ἐν τοῖς Κύρου λεγομένῷ, τοῦτο δὴ τὸ ὑπερφυὲς ἐπράχθη τεράστιον, ἵνα ἀείμνηστον καὶ ταῖς έξῆς γενεαῖς εῖη διὰ τῶν κλήσεων τὸ τῆς θεομήτορος ξένον τεράστιον. διὰ τοῦτο καὶ ἐν τῆ ἐβδόμη καὶ ἐπάνω τοῦ ἄμβωνος ψάλλονται, ὅτι κατ' ἐκεῖνον τὸν καιρὸν τῆς ἀδῆς γέγονε καὶ ἐν τῷ τοιούτῷ τόπῷ ὕπνωσε καὶ τὸ μέλος ἀρχῆθεν ἐφθέγξατο. ἐποίησε δὲ κοντάκια ὑπὲρ τὰ χίλια δι' ἀκροστιχίδων ἐνὶ ἑκάστῷ ἀγίῷ καὶ ἑορτῆ, λεγουσῶν ,,Ρωμανὸς ἐλεεινός" ἢ ,,Τοῦ ταπεινοῦ 'Ρωμανοῦ" καὶ τὰ τοιαῦτα καὶ κατὰ ἀλφάβητον δὲ πολλάκις ταῦτα ἐκφέρει. πλὴν τὰ πολλὰ παρωσαμένη ἡ Ἐκκλησία — εὐρίσκονται γὰρ καθ' ἡμέραν — ἕν καὶ μόνον παρέλαβεν εἰς μνήμην τοῦ θαύματος."

#### II.

Noch unerklärt und unbeachtet ist wohl folgende interessante Stelle des Gregorios von Korinth geblieben: "Όποζα ἦσαν τὰ τοῦ ἀγίου Ῥωμανοῦ, ὰ ἐλέγοντο οἶκοι καὶ κουβούκλεια, οἶκοι μὲν ὡς περιεκτικὰ οἰκημάτων, κουβούκλεια δὲ ὡς έξέχοντα τῶν ἄλλων" (Rhetores Graeci ed. Walz VII 1122). Dass aber Romanos nicht nur οἶκοι, κοντάκια und μουβούμλεια schrieb, zeigt deutlich schon das Gebet, welches ich in der sabaïtischen Bibliothek fand, und welches ein neues Metron von 11 Silben enthält mit Ausnahme des 25. Verses, welcher 12 Silben zählt; dieser Vers lautet: ,,Χουσοπλοκώτατε πύογε καλ πάντιμε". Diesen Vers suchte ich zu emendieren, indem ich das Anfangswort in "γουσοπλόκαμε" veränderte ('Ανάλεκτα Ίεροσολ. σταχυολογίας Ι 391). Es darf aber nichts geändert werden; dem ich fand, daß seit alters in den Kirchen ein ἐξαποστειλάριον gesungen wird, das dem erwähnten Gebete des Romanos nachgebildet ist. In demselben kommt das von mir geänderte Wort vor, wie in der sabaïtischen Handschrift. Dieses έξαποστειλάριον lautet:

Χουσοπλοκώτατε πύργε καὶ δωδεκάτειχε πόλις, ήλιοστάλακτε θρόνε, καθέδρα τοῦ βασιλέως, άκατανόητον θαῦμα, πῶς γαλουχεῖς τὸν δεσπότην;

Wer nun der Dichter dieses Liedes ist, wissen wir nicht. Jedenfalls ist er jünger als Romanos und hatte wohl das erwähnte Gebet vor Augen. Vgl. was über die ἐξαποστειλάρια Nikephoros Xanthopulos sagt (Ausgabe von Kyrillus Athanasiades S. 129): "Τὰ δὲ ἐξαποστει-

λάρια δ σοφὸς Κωνσταντίνος δ βασιλεὺς δ υίὸς Λέοντος τοῦ σοφοῦ πρῶτος ηὕξησε καὶ ἐπλάτυνεν. ἐκλήθησαν δὲ οὕτω καὶ ἐν οἶς κεῖνται τόποις ἐτάχθησαν, ὅτι πρὸ τοῦ ἐπινοηθῆναι ταῦτα καὶ μετὰ τὸ τὸν κανόνα τελεσθῆναι, ἤδη τῆς ἡμέρας ὑπαυγαζούσης, τὰ λεγόμενα φωταγωγικὰ ἐψάλλοντο, ἄπερ οὕτω λέγουσιν, ,, Εξαπόστειλον τὸ φῶς σου" κ. τ. λ. ὑφελόμενοι οὖν ἐκεῖνα λέγειν, τοῖς τόποις ἐκείνων ταῦτα κατέταξαν. Γνα δὲ γνώριμον εἶη, τῷ ὀνόματι ἐκείνων ταῦτα ἀνόμασαν, διὰ τὸ ,, Έξαπόστειλον" δηλαδὴ λέγειν. ἤκουσα δέ τινων λεγόντων μᾶλλον ταῦτα κεκλῆσθαι διὰ τὸ μετὰ τὴν ἀνάστασιν ἐξαποστεῖλαι τὰς μυροφόρους τὸν Χριστὸν πρὸς τοὺς ἀποστόλους, κἀκείνους πάλιν εἰς τὰ ἔθνη καὶ ἀλλαχοῦ, κἀντεῦθεν τὸν βασιλέα Λέοντα τὸν σοφὸν τὰ ἑωθινὰ ποιήσαντα, ταῦτα δὴ διηγούμενα καὶ τὰ μετὰ τὴν ἀνάστασιν, οῦτω ταῦτα κατονομάσαι, ἐξ ἐκείνων δὲ καὶ τὰ λοιπὰ γενόμενα ὕστερον οῦτως ὀνομασθῆναι. ἐμοὶ μέντοι τὸ πρῶτον εἶναι δοκεῖ ἀσφαλέστερον."

#### TIT.

Jüngst fanden sich neue Handschriften des Romanos in dem Athoskloster Μεγάλη Λαύρα. Der glückliche Finder ist ein Mönch dieses Klosters, Namens Alexander Lauriotes, der auch davon in der zu Konstantinopel erscheinenden Zeitschrift "Ἐκκλησ. ἀλλήθεια" 12 (1892) Nr. 32 und 33 einige Mitteilungen gedruckt hat. Der Mönch macht unbegreiflicherweise weder über das Alter noch über die Zahl der Handschriften eine Angabe; er sagt einfach, daß die Codices Pergamenthandschriften sind und am Anfang und am Ende einige Blätter fehlen; er notiert auch, daß die οἶκοι in den Handschriften die Akrostichis tragen "Τοῦ ταπεινοῦ 'Ρωμανοῦ", mit Ausnahme folgender Gedichte:

1) 2. Nov. Märtyrer Pegasios ,, Τοῦ τάλα ἔπος."

2) Sonntag der Vorväter "Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ ὁ ψαλμὸς οὖτος."

3) Sonntag der Väter "Ταύτη [sic!] ἡ ἀδὴ τάλα."

4) 25. Dez. Weihnachten "Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ ὁ ὕμνος."
(Pitra, Anal. Sacra, I 1 ff.)

5) 26. Dez. ",Ο υμνος Ῥωμανου."

6) Sonntag nach Weihnachten , ¾ισμα τάλα."

Tag der hl. Apostel ,, Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ ὁ ψαλμός."
 (Pitra 169—177.)

8) Fastensonntag

9) 6. August

10) Sonntag τῆς Τυροφάγου

11) Fastensamstag

12) Samstag τῆς Τυροφάγου

,,Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ τὸ ἔπος."

"Είς την μεταμόρφωσιν."

,,Είς τὸν ποωτόπλαστον 'Αδάμ."

"®õηνος."

,,Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ ὕμνος."

- 13) Karfreitag
- 14) Ostersonntag

,,Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ."

,,Τοῦ ταπεινοῦ Ῥωμανοῦ ψαλμός."

(Pitra 124 ff.)

So viel nur erfahren wir aus der Veröffentlichung des strebsamen Mönches Alexander. Es scheinen auch einige Gedichte vorzuliegen. welche in den bereits bekannten Handschriften von Patmos und Moskau nicht existieren. Wichtig wäre also das Studium dieser Athoshandschriften nicht nur mit Rücksicht auf die unbekannten, sondern auch mit Rücksicht auf die bekannten Gedichte. Durch eine Vergleichung derselben mit den Ausgaben von Pitra und Amphilochios werden wir · interessante Lesarten gewinnen und Strophen, die in anderen Handschriften fehlen. Der Mönch Alexander druckte das κοντάκιον für den Samstag τῆς Τυροφάγου ab (De mortuis. Pitra 44 ff.), in der Meinung, es sei noch unediert, obschon es sogar in gedruckten Euchologien unserer Kirche vorkommt. Doch bietet der Athoscodex ein abweichendes Prooimion. Der Stelle bei Pitra "Ως ἀγαπητὰ τὰ σκηνώματά σου" etc. entspricht im Athoscodex "Ως εὐσεβείας κήρυκας | καὶ άσεβείας φίμωτοα, | των θεοφόρων τον δημον έφαίδουνας | τη ύφηλίω λάμποντας | ταις αὐτῶν [κεσίαις | ἐν εἰρήνη τελεία: | τοὺς δὲ δοξάζοντας | καὶ μεγαλύνοντας διαφύλαξον | ψάλλοντάς σοι, Κύριε, | τὸ ἀληλούια." Im Athoscodex fehlen die Strophen E und I, dazu auch die Strophen, welche die Akrostichis "ovvos" bilden. Der Text ist bemerkenswert, wenn auch vielfach von den Abschreibern verändert. So liest man im Athoscodex "πέρπεται", wie auch cod. E hat, während bei Pitra, p. 45, τροπ. γ΄ , τρέπεται" steht. Nach dem 4. Vers des nämlichen Troparion hat der Athoscodex ,,τὸ γὰο ἄρτι γλυκὸ μετ' ὀλίγον πικοόν", wo die Handschriften Pitras "εὐποροῦντα τὸν ἐνδεῆ καὶ πεινῶντα" bieten. Der folgende. Vers heifst im Athoscodex κάλλ' ὑμεῖς τούτων πάντων ήλευθερώθητε", während bei Pitra , άλλ' ύμεῖς πάντων τούτων έστε παρεκτός" steht. Und wiederum der folgende Vers heißt in dem Athoscodex: ,,οὐ γὰο ἔχετε μέριμναν ἄλλην, εἰ μὴ | τὸ ἀλληλούια", eine Lesart, welche mit der des Codex D übereinstimmt.

Derartige Verschiedenheiten finden sich in allen Strophen des genannten Gedichtes, und wir laufen Gefahr, die ursprüngliche Form des Romanos nicht mehr zu erkennen, wenn noch neue Handschriften gefunden werden. Solche Varianten in dem gleichen Gedichte fand ich auch in einer Papierhandschrift der sabaïtischen Sammlung.

St. Petersburg.

A. Papadopulos-Kerameus.

### Zum Militärgesetz des Leo.

Die Zeit, welcher die sogenannten Tactica Leonis angehören, ist nicht außer Zweifel. Die überlieferte Überschrift lautet: Λέοντος ἐν κριστῷ τῷ θεῷ αὐτοκράτορος τῶν ἐν πολέμοις τακτικῶν σύντομος παράδοσις. Müssen wir darnach annehmen, daß sie von einem Kaiser Leo herrühren, so fragt es sich doch, welcher von den mehreren Kaisern dieses Namens gemeint ist.

Der Titel ἐν χριστῷ τῷ θεῷ αὐτοκράτωρ ist ein durch das byzantinische Mittelalter hindurch gebräuchlicher. Die Sprache der τακτικά ist das byzantinische "Hochgriechisch", wenn ein solcher Ausdruck erlaubt ist, und giebt ebenso wenig einen Fingerzeig für Lösung des Problems: es wäre denn in dem Gebrauche gewisser Wörter als Ausdruck gewisser Begriffe, z. B. des Wortes σωφρονίζειν, welches gleichzeitig (?) in derselben Bedeutung in dem ἐπαρχικῶν βιβλίον gebraucht wird.

Dagegen scheinen zwei Stellen des Proömium bestimmt auf den Kaiser Leo, der den Beinamen δ σοφὸς erhalten hat, den Sohn des Macedoniers Basilius, hinzuweisen. Der Kaiser sagt hier, er wolle eine kurze Zusammenstellung des Nötigen und Nützlichen ὡς ἄλλον πρό-χειρον νόμον geben, und wiederholt am Schlusse, daß er die παροῦσα πραγματεία zum Studium ὡς ἄλλον τινὰ πρόχειρον νόμον στρατηγικὸν empfehle. Es liegt nahe hierin einen Hinweis auf das kleine Rechtsbuch zu sehen, welches von dem Kaiser Basilius dem Macedonier und seinen Söhnen Konstantin und Leo, und zwar nicht ohne besondere Beteiligung des Letzteren, publicirt worden ist, und welches ich unter dem Titel Ὁ πρόχειρος νόμος herausgegeben habe. Denn der Kaiser und seine Söhne gebrauchen im Proömium desselben § 1 die Bezeichnung πρόχειρος νόμος und begründen dessen Notwendigkeit in ganz gleicher Weise wie die der Tactica.

Indessen für ihr eigenes Rechtsbuch gebrauchen sie außerdem in § 2. 4 die Ausdrücke πραγματεία und ἐγχειρίδιος, und zwar letzteren in bewußtem Gegensatz zu dem älteren ἐγχειρίδιος, welcher von den Bilderstürmern Leo und Konstantin promulgirt worden und unter dem

Titel Ἐκλογὴ τῶν νόμων in neuerer Zeit von mir und — zuletzt von Monferratus, Athen 1889 — herausgegeben ist.

Wenn hiernach die angeführten Stellen nichts für Leo den Weisen als Verfasser der Tactica beweisen, so spricht gegen diese Urheberschaft noch insbesondere, dass dieser Leo sich kaum als Urheber eines Rechtsbuchs hätte erwähnen können, welches bereits von seinem Vater promulgirt worden war: in anderen Fällen liebt er vielmehr die gesetzgeberische Wirksamkeit des ἀείμνηστος πατής hervorzuheben. Auch würde Leo's Sohn, Konstantin der Purpurgeborene, von dem eine Umarbeitung der Tactica erhalten ist, eine solche nach wenigen Jahren nicht für nötig gehalten haben, oder doch, wenn Aelianus und wo von ihm erwähnt werden δ Αίλιανὸς και οί λοιποί οί γράψαντες τὰ τακτικά, des Vaters besonders gedacht haben. Dass dies nicht geschehen ist, spricht entschieden gegen eine Bearbeitung der Tactica durch Leo den Weisen. Sehen wir nun aber von Leo dem Weisen ab und sehen wir uns nach einem anderen Kaiser Leo um, der gesagt haben könnte, daß er einen πρόχειρος oder έγχειρίδιος νόμος promulgirt habe, so entspricht dieser Voraussetzung allein der Isaurier Leo, dessen Ἐκλογή τῶν νόμων eine so bedeutende Stellung in der Geschichte des byzantinischen Rechts einnimmt.

Daß dieser Kaiser Leo der Urheber ist, wird nun auch durch andere Anzeichen wahrscheinlich gemacht.

Zu der Ἐκλογὴ τῶν νόμων dieses Kaisers, welche das allgemeine Recht enthält, bilden der νόμος ναυτικὸς und der νόμος γεωργικὸς gewissermaßen Anhänge, die das für einzelne Interessentenkreise gültige Recht zusammenfassen: Einen ähnlichen für das Heer bestimmten Anhang — ἄλλον πρόχειρον νόμον στρατηγικὸν — verspricht die Einleitung zu den Tactica und bemerkt, daß derselbe auch die gesetzlichen Strafbestimmungen für die Vergehen der Soldaten — τὰ κείμενα ἐπιτίμια — enthalten solle.

Dies geschieht denn auch in Kap. VIII, welches die Überschrift περὶ στρατιωτικῶν ἐπιτιμίων führt. Betrachtet man dies Kapitel genauer, so findet man, daß es in zwei Teile zerfällt. Der erste Teil (§ 2) enthält die hergebrachten Kriegsartikel (τὰ κείμενα ἐπιτίμια), welche den Truppen bei den regelmäßigen Aufstellungen vorzulesen sind. Daran reihen sich in einem zweiten Teile § 20—26 Vorschriften (τὰ λοιπὰ ἐπιτίμια), welche der Kaiser im Kriegsfalle noch außerdem den aufgestellten Truppen zu verkünden für nötig hält. Diese nachträglichen Bestimmungen zeichnen sich durch anderen Stil aus und insbesondere durch das in jeder derselben wiederkehrende κελεύομεν.

Die Vorschriften des Kap. VIII als einen νόμος στρατιωτικός an die Ἐκλογή τῶν νόμων anzureihen, wie dies mit dem νόμος γεωργικός und ναυτικός geschehen ist, hat nicht im Plane des Kaisers gelegen, vielleicht weil derselbe von anderen Gerichten, den militärischen, zu gebrauchen war. Private dagegen haben daraus Veranlassung genommen, ein Militärgesetz zu componiren, welches in verschiedenen Recensionen in den Anhängen der Ecloge und ihrer verschiedenen Bearbeitungen erscheint.

Diese Bearbeitungen führen meist den Titel περὶ στρατιωτικῶν ἐπιτιμίων ἐκ τοῦ ὁώφου καὶ τῶν τακτικῶν, führen aber daneben auch noch Digesten und Codex als Quellen an. Zu Kap. VIII der Tactica Leonis stehen sie in gleichem Verhältnis, nur mit dem Unterschiede, daß der zweite Teil der Strafbestimmungen des Kap. VIII in wesentlich gleichem Wortlaut und in gleicher Aufeinanderfolge, die Strafbestimmungen des ersten Teils aber mit bedeutenden Varianten und in verschiedener Aufeinanderfolge, auch untermischt mit Stellen aus anderen Quellen wiedergegeben werden.

Grofskmehlen.

Zachariä v. Lingenthal.

Bemerkung der Redaktion: Im April dieses Jahres stellte Herr Geheimrat Dr. K. E. Zachariä von Lingenthal der Byz. Z. eine Abhandlung über den Νόμος στρατιωτικός in Aussicht, für welche er seit längerer Zeit Material gesammelt hatte. Ein böses Geschick hat die Vollendung dieser einen so wichtigen Gegenstand betreffenden Studie leider zunächst verhindert. Am 7. Mai erhielt ich den oben mitgeteilten Entwurf mit folgenden Zeilen, welche über die Unterbrechung der Arbeit und zugleich über den Plan derselben aufklären: "Die Hornhauttrübung meiner Augen ist so weit vorgeschritten, dass ich kaum mehr das Notdürftigste lesen und schreiben kann, auf gelehrte Arbeiten aber verzichten muß. Von dem Aufsatz, welchen ich für Sie schreiben wollte, lege ich die drei ersten Blätter bei. In weiterer Folge sollte der Aufsatz die drei verschiedenen Rezensionen der Militärgesetze, wie sie in Handschriften und Ausgaben erkennbar sind, und die drei Doppelstellen, die in denselben vorkommen, behandeln. sollte der Rufus (bei § 32 Leuncl.) umstellt und eingefangen werden. Ich gebe Ihnen anheim, ob Sie mit dem Anfange des Aufsatzes und diesen Schlussandeutungen etwas anfangen können und wollen, und verabschiede mich als Ihr ergebener Dr. K. E. Zachariä von Lingenthal." Möge es dem hochverdienten Begründer der Geschichte des byzantinischen Rechtes vergönnt sein, seine Arbeiten wieder aufzunehmen und unserer Disziplin noch lange mit Rat und That beizustehen!

## Noch einmal das Dionysioskloster auf dem Athos.

Zum Artikel Dräsekes, Byz. Z. II 79 ff.

"So ist also das Dionysioskloster eine Stätte, die den Patristikern und Byzantinisten wegen der in ihm geborgenen Schätze hellenischen Schrifttums ehrwürdig sein muß." So äußert sich Dräseke in seinem recht interessanten Artikel über jenes Kloster und hat entschieden recht. Von den von mir beschriebenen 20 Bibliotheken auf dem Athosberge gebührt dem Kloster Dionysiu hinsichtlich der Wichtigkeit der in ihm aufbewahrten Handschriften die zweite Stelle nach der Bibliothek von Iwiron. Nur die Bibliothek des russischen Klosters, welches bei meinem Besuch im Jahre 1880 nur 264 Codices besafs, ist seitdem bedeutend gewachsen und hat an Zahl der Handschriften das Kloster Dionysiu weit überholt; wie sich aber die Codices inhaltlich zu denen des Klosters Dionysiu verhalten, kann ich nicht beurteilen.

Dräseke entnimmt aus Simonides die Notiz über das Vorhandensein von drei wichtigen Codices in der Bibliothek des Klosters. sind erstens ein Codex, der die Schrift des Nikolaos von Methone wider die Lateiner aufbewahrt, dann ein 1621 geschriebener Codex, welcher · eine gleichartige Schrift des Patriarchen Gennadios (Scholarios) nebst 23 anderen theologischen Werken und Briefen enthält, endlich der Hermascodex. Über diese Codices bemerke ich aber folgendes: Von dem die Werke des Gennadios u. s. w. enthaltenden Codex ist gegenwärtig im Kloster Dionysiu nicht eine Spur vorhanden; dagegen befindet sich ein sehr reichhaltiger Codex mit Werken jenes Patriarchen, Briefen, Gebeten, theologischen Traktaten und Homilien, im ganzen 35 Nummern, im Pantokratorkloster; dieser Codex kann aber von Simonides, welcher sonst, wie wir unten sehen werden, keinen Anstand nahm, die Angaben über die athonischen Bibliotheken wohl geflissentlich zu verwirren, nicht gemeint sein; denn er gehört dem 15., nicht dem 17. Jahrhundert an. Dasselbe gilt von den Werken des Nikolaos von Methone. Von diesem Bischof kenne ich im Kloster nur einen Codex (Nr. 218 meines Katalogs), einen Chartaceus des 15. Jahrhunderts, welcher gleich an erster Stelle eine am Anfang verstümmelte Schrift enthält, an deren Schluss der Nachweis Τέλος τῶν συγγραμ-

μάτων τοῦ σοφωτάτον κυροῦ Νικολάου ἐπισκόπου Μεθώνης geschrieben steht. Inc. . . τω πεοί του άγίου πνεύματος λόγω θεμέλιον εί γάρ έστι τὸ πνεύμα Θεὸς ώσπεο δή καί έστι καὶ λέγεται καὶ πιστεύεται, Θεὸν δὲ οὐδεὶς έώραιε πώποτε, ὡς φησίν ὁ τὰ τῆς θεολογίας βοοντίσας ἀπόροητα, άλλ' ὁ μονογενής υίδς ὁ ἐν τοῖς πόλποις τοῦ πατρὸς έκεινος έξηγήσατο, τουτέστιν (sie) έκεινος τὰ κούφια τῆς θεότητος ὅσα δή τὰ καὶ θέμις ἦν ἐξεκάλυψεν. Schwerlich ist nun diese Schrift des Nikolaos die von Simonides gemeinte. Wenn ich aber behaupte, die zwei ersten der oben erwähnten Handschriften seien nicht mehr im Kloster Dionysiu aufbewahrt, will ich damit nicht sagen, daß sie auch beim Besuch des Simonides auf dem Athosberge nicht existierten; es handelt sich ja nicht um einen Uranios, sondern um byzantinische Codices, welche nach dem Besuch des Simonides verschwunden oder vielmehr von ihm selbst entführt sein mögen. Anders liegt die Sache beim Hermascodex; er hat höchst wahrscheinlich dem Kloster Dionysiu nie gehört: jetzt befindet er sich im Kloster Gregoriu, wo er mit ganz besonderer Sorgfalt aufbewahrt wird. 1) Daher ist des Simonides Angabe geradezu irrig und irreführend. Dass dieser Codex aber bei Simonides' Besuch blofs aus den noch jetzt daselbst vorhandenen sechs und den von ihm entwendeten und der Leipziger Bibliothek verkauften drei Blättern bestand, somit der von ihm mitgeteilte und dann von Dräseke und Hilgenfeld wieder abgedruckte griechische Schluß ein Machwerk von Simonides selbst nach einer Rückübersetzung aus dem Lateinischen sein muß, glaube ich nachgewiesen zu haben.<sup>2</sup>) Daß Simonides 1855, aus welchem Jahre seine Leipziger Abschriften stammen, im ganzen nicht mehr als % des griechischen Textes besaß, und erst 1859 in London den Schluss herausgab, ohne dass dazwischen je von der Auffindung des letzten Blattes die Rede gewesen war<sup>3</sup>), beweist meine

Spyr. P. Lambros, A collation of the Athos Codex of the Shepherd of Hermas translated and edited with a preface and appendices of J. Armitage Robinson, Cambridge 1888. S. 5.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 7.

<sup>3)</sup> Erst in dem im Jahre 1859, wohl gleichzeitig mit dem Erscheinen des Sammelbandes von Simonides, in welchem Hermas' angeblicher Schlus enthalten war, von Charles Stewart, einem Organ des Simonides, veröffentlichten "Biographical memoir of Constantine Simonides Dr. Ph. of Stageira with a brief defence of the authenticity of his manuscripts", einer von Ungenauigkeiten und Lügen wimmelnden Schrift, werden S. 35 unter Nr. 33 als von Sir Thomas Philipps gekauft "Three leaves from the Sacred Pastoral Writings of the Apostolic Father, Hermas" angegeben. Es kommt dann folgende Notiz: The whole of this manuscript consists of ten leaves, the seven leaves are in the hands of Simonides (!), but he has presented a faithful manuscript of them (also allen sieben) in the Academical Library of Leipsic, which was published at Leipsic in 1856.

Behauptung zur Evidenz. Sein angeblicher Codexschreiber aber, jener Clemens Platygenes aus Larissa, klingt ebenso unbyzantinisch¹) wie auch das Jahr 1457, in welchem er die Athoshandschrift geschrieben haben soll, mit dem wirklichen Zeitalter des Codex sich unmöglich vereinen läßt. Aus paläographischen Gründen kann nämlich als sicher gelten, daß der Codex schon im 14. Jahrhundert geschrieben worden ist, wie Tischendorf nach Einsicht in die Leipziger Blätter urteilte und wie ich, unabhängig von demselben, schon bei der ersten Ansicht von den Athosblättern urteilte.²) Selbst wenn wir der Ansicht Angers beitreten, können wir nicht tiefer als bis zum Anfang des 15. Jahrhunderts gehen. Zwei hier beigegebene Facsimiles des Codex, von denen das eine ein Athosblatt, das andere ein Leipziger Blatt wiedergiebt, werden die von Tischendorf und mir vorgenommene Datierung bestätigen.

Wenn aber gleich obengenannte Codices dem Kloster Dionysiu nicht angehören, besitzt dessen Bibliothek wirklich eine vierte von Dräseke erwähnte Handschrift und kann sich rühmen auch viele andere Codices von großer Bedeutung zu haben. Erstere, die Rede des Johannes Mauropus von Euchaita auf die drei großen Kirchenväter enthaltend, existiert wirklich, obschon oder besser weil ihr Vorhandensein von keinem Simonides bezeugt wird. Unser Gewährsmann ist der tüchtige Theologe, welcher zur Abfassung seines Synaxaristes die Klosterbibliotheken des Athosberges mit dem unermüdlichen Eifer eines Benediktiners durchforscht hat, Nikodemos der Agiorit. 3) Er mag eine von den beiden noch jetzt existierenden Handschriften im Kloster Dionysiu (Nr. 212 meines Katalogs, aus dem 15. Jahrhundert, und Nr. 123, geschrieben  $\xi \rho \beta' = 1594$ ), in welchen obige Rede enthalten ist, gemeint haben. Was aber andere handschriftliche Schätze der Bibliothek von Dionysiu betrifft, würde es uns zu weit führen, wenn wir sie hier aufzählen wollten. Bis zur Veröffentlichung meines Katalogs genüge es, auf zwei schon von mir verwendete höchst wichtige Codices hin-

<sup>1)</sup> Es ist wohl kein Zufall, daß erst wenige Jahre vor 1859, dem Erscheinungsdatum des angeblichen Schlusses des Hermas mit der gefälschten Angabe über den Schreiber des Codex Clemens Platygenes aus Larissat, im thessalischen Portaria ein gewisser Demetrios Platygenes 1856 gestorben war, welcher sein ganzes, aus 215 000 Drachmen bestehendes Vermögen der Athener Universität testamentarisch vermacht hatte. Da nun der Name des hochherzigen Wohlthäters jahrelang im Munde der Griechen ging, lag es Simonides nahe, diesen selben Namen bei seiner Fälschung zu gebrauchen und seinen Codexschreiber aus Thessalien, der Heimat des jüngst verstorbenen Platygenes, abstammen zu lassen.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 5 Anm. 2.

<sup>3)</sup> Συναξαριστής zum 30. Januar in einer Anm.

zuweisen, d. i. auf den Codex 180, woraus ich 1885 den zweiten Teil der auf Befehl des Kaisers Konstantinos Porphyrogennetos verfertigten Sammlung der zoologischen Exzerpte des Altertums edierte<sup>1</sup>), und auf den Sammelband 90, worin außer Exzerpten aus Herodot und Diogenes Laertios höchst interessante, wohl ebenfalls der Zeit des Porphyrogennetos angehörige Exzerpte aus Plutarch enthalten sind.<sup>2</sup>)

Demselben Kloster gehört schließlich die Stiftungsurkunde, eine von Simonides abgeschriebene und von Dräseke³) wiederholte Goldbulle des Kaisers von Trapezunt Alexios Komnenos (1349—1390). Diese Urkunde befindet sich noch immer im Archiv des Klosters.⁴) Zu bemerken ist aber, daß schon vor Simonides dieselbe Urkunde von Fallmerayer⁵) ediert war, was Dräseke entgangen ist. Beide Herausgeber, sowohl Fallmerayer als Simonides, scheinen die Urkunde teilweise vom Original abgeschrieben zu haben. Außer diesem von Fallmerayer⁶) beschriebenen Original, welches ich selbst einzusehen nicht die Gelegenheit hatte, befindet sich in der Bibliothek desselben Klosters (Cod. 145, Chart., 17. Jahrh. f. 571r—572v) eine jüngere Abschrift. Da ich nun von diesem Texte eine neue Kollation besitze, bin ich in der Lage hier deren Resultate mit Verweis auf den nunmehr leichter zugänglichen

<sup>1)</sup> Supplementum Aristotelicum editum consilio et auctoritate academiae litterarum regiae Borussicae. Voluminis I pars I. Aristophanis aliorumque de historia animalium excerpta. Berolini MDCCCLXXXV.

<sup>2)</sup> Σπυς. Π. Λάμποου Πλουτάρχεια ἀπανθίσματα ἐν νώδικι ἀγιορειτικῷ τῆς μονῆς Διονυσίου. Athen 1888. Auch im Sammelbande Τὰ κατὰ τὴν ἑορτὴν τῆς. πεντηκονταετηρίδος τοῦ Ἐθνικοῦ Πανεπιστημίου ἐκδιδόμενα . . . ἐπιμελεία . . . Γεωργίου Καραμήτσα πρυτάνεως. Athen 1888. S. 315—337.

<sup>3)</sup> Byz. Z. II 86-90.

<sup>4)</sup> Joseph Müller in Miklosichs Slav. Bibliothek. Wien 1851. I 165 unter 1375. — Langlois, Le mont Athos. Paris 1867. S. 67.

<sup>5)</sup> Originalfragmente, Chroniken, Inschriften und anderes Material zur Geschichte des Kaisertums Trapezunt. Erste Abteilung (in den Abhandlungen d. III. Cl. der [bayr.] Ak. d. Wiss. III. Bd. Abt. III) S. 87—91.

<sup>6)</sup> A. a. O. S. 40 ff. Fallmerayer berichtet S. 48 ff. folgendes: "Neben dem Original lag eine Kopie, die man vorsichtshalber vor etwa 100 Jahren in gewöhnlicher Kursivschrift für den Fall entwerfen ließ, daß ersteres verloren gehe, oder gar im Verlaufe der Zeit für die ungelehrten Bewohner der Abtei unverständlich werde. Das Original durfte ich nur im Beisein der Vorstände lesen und mit der Kopie vergleichen, letztere aber gab man mir nach Beseitigung einiger nachträglichen Bedenklichkeiten gutwillig auf das Zimmer zum beliebigen Abschreiben des Textes und Abzeichnen der Figuren." Eine andere Abschrift desselben Dokuments befand sich in einer Handschrift, welche dem Athener Professor Rhallis gehörte. Daraus hat Zachariä von Lingenthal beachtenswerte Varianten mitgeteilt (Über ein trapezuntinisches Chrysobull in den Sitzungsberichten der philos.-philol. u. hist. Cl. der k. bayr. Ak. d. Wiss. 1881, S. 292 ff.).

613

Text von Dräseke mitzuteilen. Simonides' Lesungen bezeichne ich mit S, Dräsekes Emendationen mit D, Fallmerayers Lesungen mit F, die meinigen mit L.

1 πνεύματος SF: πνεύματος αμήν L 4 δέσποινα SL: δεσποίνη εὐσεβοῦς SL: εὐσεβεστάτου F 5 κῦο DL: Κυο[ίου] S κύο F 6 ήμεν S: ήμων FL 9 διδασκάλοις, και κήρυξι κήρυκες, και S: διδασκάλοις και κήρυξι κήρυκες δε και FL 12 ίδίους S: ίδίοις FL 14 ένδεχομένης SF: ένδεχομένοις L 16 Χοιστόν SF: Χοιστόν καὶ θεόν L άπηλῶν DFL: ἀπαλῶν S 17 ἀφιερωθεῖσι S: ἀφιεροθεῖσι F: άφιερωθήσι L γραφεΐσιν S: γραφεΐσι F γραφήσιν L 18 είς την S: ές την FL 19 ἀνάβασιν S: ἀναβᾶσιν FL 22 τούτους DF: τούτοις SL εἰπεῖν SL: ές πᾶν F 24 καὶ  $\delta$  SF:  $\delta$  L 26 είς τὸ τὸν SL: είς τὸν F28 καθοράν DFL: καθοράν S 30 ύποχαλών S: ύποχαλών L ύπολαλών όφούν DFL: όφοῦν S 32 θεοῦ SF: θεὸν L 34 πατὴο SL: δ πατήο F 36 'Αθανάσιον S: 'Αθανάσιος FL δοθηναι S: δοθείς FL 37 Διονύσιον S: Διονύσιος FL ἀναδοθήναι ος ήδη S: ἀντιδοθείς δς δμως ήδη FL 40 γάρ, φησίν, S: γάρ φησιν FL 41 έν τῷ S: τῷ FL 42 σεμνεΐα SL: σεμμεΐα F 43 πολλούς DFL: πολλάς S 45 γάο καὶ δ ήγούμενος S: καὶ γὰο δ ήγιασμένος FL πατήο SL: δ πατήο F 46 άγίφ DFL: άγίφ S θεοσυλλέκτω S: και θεοσυλαλλήτω FL κάτω SF: κάτωθεν L 47 καταρρέοντι D: καταρέοντι SFL ἀεροπότμω SL: ἀεροποτάμω F ἀείρω ποταμώ D 48 σκοπὸς DL: σκόπος F 49 ἐν τῷ αὐτῷ S: ἐνταῦθ' F ἐν τοῦτ' L ἀνιστᾶν DL: ἀνιστᾶν S άνασταν F 50 όχυρωσαι S: ώχυρωσαι FL 51 (item 65) κελλία SFL: κέλλια D ἀπαρτίσας DF: ἀπαρτήσας SL 52 τῶν ὧδε S: τῶν ὧδε FL [τῶν] ὧδε D 53 συγκαιρίαν SF: συγκυρίαν L 55 γαρίεν DFL: χάριεν S περίεργον S: ἀπερίεργον FL 56 καθ' ὑπερβολήν SL: καθυπερβολήν F 58 είσωκίσατο DF: είσωκίσατο SL 59 είσηξέ DF: είσηξε SL 60 τοὖογον S: τ' ούογον F τούογον L 63 στοιχεῖ S: στοιχᾶ F στοιχᾶ L άπαρτίση DF: άπαρτήση S άπαρτήση L 67 έχη SF: έχοιεν L 69 περί SL: πέριξ F 72 συγχωρῶσι S: συγχωρήσωσι FL μακαρίζωσιν S: μακαρίσωσιν FL 73 δεσποινών SL: δεσποίνων 73-74 τῆς τε ἀγίας μητρὸς αὐτῆς καὶ τῆς συζύγου S: τῆς τε άγίας αὐτῆς ξυνεύνου F τῆς άγίας μητρὸς αὐτῆς καὶ τῆς ξυνεύνου L 75 είσέπειτα SF: ές επειτα έξ όσφύως ήμων L 78 λειτουργίαις DFL: λειτουογείαις S 80 προσγιγνόμενοι S: προσοκείλαντες F προσωκείλαντες L 81 συγχωρωσιν S: συγχώρησιν FL ἀπονέμωσιν S: ἀπονέμωσι κτίστορα S: κτήτορα FL 82 διαφημίζωσι S: διαφημίσωσι F διαφημήσωσι L 83 δνομάζωσι S: δνομάσωσιν FL 87 πεντήποντα S: έτεοα πεντήποντα SL άποκτίζη S: άνακτίζη F: άνακτήζη L πληφοί DFL: πληφή S 88 % 1 3 S: % 1 FL 89 απατάπαυστον SF: απατάπυστον L

Μετὰ — τριετία SF: deest L 91 προστάσσει SF: έκτοτε προστάσσει L 92 τῆς ἀδελφότητος D: ἀδελφοῦ αὐτῆς S: ἀδελφάτου αὐτῆς FL 93 κομνήνατα D: κομνηνάτα SFL 96 σῶα πάντη DL: σῷα πάντη S σῷα πάντα F ἀνελιπῆ S: ἀνελλιπῆ FL 99 χρυσὸν SL: χρυσόβουλλον F 101 παντὸς SL: πάντος F 102 τῆς ἀδελφότητος D: ἀδελφάτου SFL 103 ἡμῖν DFL: ὑμῖν S 104 ξεναγωγίσασι S: ξεναγωγήσασιν F ξεναγήσασιν L 105 τυχὼν SL: τυχὸν F 106 προσκύνησίν ἐστι S: προσκύνησιν ἐστὶ FL 107 τῆς DFL: τῆν S 108 τούτους καὶ SF: τούτους, καὶ τιμᾶν καὶ L ἀποταγὴν DFL: ὑποταγὴν S 112 τοῦτο SL: τούτ $\varphi$  F παρὼν DF: παρὸν SL 115 ὑπεσημήνατο S: ὑπεσημήνατο FL 116 ἰνδικτιῶνος ιγη τοῦ S: N  $\overline{iγ}$  τοῦ F: ἰνδικτιῶνος  $\overline{iγ}^{iγ}$  τὸ L 117 αὐτοκράτως S: αὐτοκράτος L; bei F fehlt die ganze Unterschrift 117—118.

Außerdem sind aus dem L folgende orthographische Fehler zu verzeichnen: 4 Κομνηνῆ 7 (item 21) ἀγαπὼν 8 ἐερεῖς 22 ἐξ-ἀποστείλαντα 27 τραπεζοῦτος 30 ἀναχωριταῖς λαλὼν 31 ἐγκλειστοῖς ψυχοφελῆ 38 ὅσά τινες 39 καθοδήγει 42 ἀναφέρετον 44 ἐν' 54 προερέθει 58 ψυχοφελῆ 64 περιτειχήση 67 ἀνεξάληπτον 71 ἤρωας 79 σωζωμένων 88 δεδήλοται 103 ἤξει 105 εἰπέρ τινες 113 ἐμφάνιαν.

Der Anfang Έν ὀνόματι—σιγίλλιον (1—6) ist in L rot geschrieben: ebenso die Worte βασιλεία μου in jedem Kasus (29, 38, 53, 54, 61, 68, 73, 84, 88, 92, 96, 100, 101), λόγον und λόγος (61, 113), θεῷ (98), Χριστὸς δ θεὸς (103), Σεπτέμβριον (115) und ἐνδιπτιῶνος (116). Ebenso ist rot die Unterschrift; nach derselben kommt folgende Notiz: μετεγράφει ἀπὸ τὸν καθολικὸν χρυσόβουλλον, ἐν ἔτει ζονδ΄ ἐν μηνὶ ἰουνίφ, κε΄ τὸι ἐμοῦ τοῦ εὐτελοὺς καὶ ἐλαχίστου καὶ ἰερομονάχου Γαλαπτίωνος.

Nachträglich bemerke ich zum Artikel Dräsekes, daß der in der Geschichte des Kaisertums Trapezunt¹) mitgeteilte geschichtliche Bericht des Arztes Johannes Komnenos über das Kloster Dionysiu von Fallmerayer nicht "einer ihm vorliegenden Handschrift eines Werkes desselben über den Athos" entnommen zu werden brauchte, da ja Komnenos' bekanntes Προσκυνητάριον τοῦ ἀγίου ὄρους τοῦ "Αθωνος mehreremale in Venedig und sonst veröffentlicht war²) und selbst bei Montfaucon³) abgedruckt vorlag.

<sup>1)</sup> S. 198-199. Vgl. Byz. Z. II 85.

<sup>2) &#</sup>x27;Α. Παπαδοπούλου Βρετοῦ Νεοελληνική φιλολογία. Athen 1854. Μέρ. Α΄ σ. 48 Νr. 133, S. 70 Nr. 193. — Σάθα Νεοελληνική φιλολογία. Athen 1868, S. 398. Vgl. Papadopulos-Kerameus im Δελτίον τῆς Ἱστορ. καὶ Ἐθνολ. ἐταιρίας ΙΙ 677.

<sup>3)</sup> Palaeographia Graeca S. 441-499.

Was nun die ältere Geschichte des Klosters Dionysiu betrifft, welche Dräseke nach Simonides mitteilt, kann man dreist behaupten, es sei dabei nicht Sichtung von Dichtung und Wahrheit nötig, denn alles, sowohl die von Simonides eingeflochtenen archäologischen Bemerkungen als auch die Mitteilungen desselben über die Bemalung und Ausschmückung des Klosters mit Mosaiken sind weiter nichts als ein Fabrikat des berüchtigten Fälschers. Jene Trümmer des Altars des Kronos Eurygeneios, welcher "auf dem äußersten Ende der gleichnamigen (!) Küste südlich vom Athos nahe dem Kalliplokamos genannten Ufer lag, das den geschichtlichen Nachrichten des Athenodoros und Athanasios (?) zufolge seinen Namen von dem Tempel der Demeter Kalliplokamos erhielt, der am Meere erbaut war, da, wo sich jetzt die Kapelle des heil. Demetrios befindet", jener Patmier Chariton, welcher die Johanneskirche schon 473 mit Mosaiken schmückt, jener Antonios aus Samos, welcher das Kloster 682 mit Gemälden ausstattet, riechen nur zu sehr nach Uranios und Eulyros. Kronos Eurygeneios ist ein höchst mifslungener Namensvetter von Clemens Platygenes aus Larissa, dem angeblichen Schreiber des Hermascodex. Die Namen der von Simonides jedesmal erdichteten Personen tragen ein nicht zu verkennendes einheitliches Gepräge; ebenso bewegen sich die Heimatsländer seiner Schöpfungen fast immer in einem und demselben Kreis. Er verschmäht es, sie bis nach Thule zu versetzen; es genügen ihm gewöhnlich Patmos, Samos, Telos, Rhodos und besonders die Insel Syme. Mit diesen Inselgeistern steht es aber ebenso wie mit jenen Olynthiern des 4. Jahrhunderts, welche Simonides bei einer anderen Gelegenheit heraufbeschworen hat, um der Geschichte eines anderen athonischen Klosters, Hagiu Paulu, einen ebenso altertümlichen Stempel aufzudrücken, wie er es mit dem Kloster Dionysiu gethan. Ich meine folgende auf fol. 19r eines Evangeliums des Klosters Paulu aus dem 15. Jahrhundert eingetragene Notiz:

Τῆς μονῆς τῆς Θεομήτορος ἀκοδομηθείσης τῶ στλη΄ ἐνδικτιῶνος η΄ τῆ γ΄ μεσοῦντος μηνὸς Αὐγούστου ὑπὸ τοῦ βασιλόπαιδος Προκοπίου τοῦ ὕστερον Παύλου προσαγορευθέντος δι' ἢν αἰτίαν καὶ Παύλου μονὴ καλεῖται ἐπὶ τῶν παλαιῶν ἐρειπίων τοῦ μονηδρίου τῶν Εἰσοδίων τὸ ὑπὸ Στεφάνου τινὸς μοναχοῦ ἐπὶ τῶ δεκάτω καὶ τρίτω ἔτει τῆς βασιλείας τοῦ ἰσαποστόλου Κωνσταντίνου ἐν ὧ χώρω ὁ τοῦ ᾿Απόλλωνος βωμὸς ὑψοῦτο ἔσχεν ὁ τῶν Εἰσοδίων ναὸς ἀγιογράφους τὸ πρῶτον Καλλίστρατον, Νίκανδρον καὶ ᾿Απόλλωνα αὐταδέλφους Ὁλυνθίους τὴν πατρίδα καὶ μαθητὰς τοῦ ὁσίου. Μετὰ δὲ χρόνους ὀγδοήκοντα καὶ εξ τοῦ καταστεγάζοντος τοῦ ναοῦ διαρραγέντος καὶ τἄλλα φθαρέντος τὸ σύνολον ἀπὸ σεισμοῦ Βαρθολομαῖον καὶ Ἰωαννίκιον 'Ροδίους ἀδελφοὺς

τῆς αὐτῆς μονῆς ἔσχεν άγιογοάφους. Τῶ δὲ τυ τέ τῆς μονῆς ἐπεκταθείσης καὶ τοῦ ναοῦ ἀνακαινισθέντος Νίκανδοον Παῦλον Ἰωαννίκιον καὶ Μελχισεθὲκ τὸν Συμαϊον τῆς άγιογοαφίας ἐγκρατεῖς καὶ τῆς 
ψηφογραφίας ἔσχεν· οὐ χρώμασιν, ἀλλὰ ψηφίοις ποικίλοις τὸν ναὸν 
καθωράϊσαν. Καὶ ταῦτα πρὸς μνήμην Σεραφεὶμ τοῦ Ἡγιοπαυλίτον 
τοῦ καὶ ἡγουμένου τῆς αὐτῆς μονῆς τυγχάνοντος ληφθέντα ἐκ τῆς 
βίβλου τῆς ἐπιγεγραμμένης Χιλιὰς ἀγιογραφικὴ πραγματευομένη ὑποθέσεις χιλίων ἐτῶν ἀπὸ τῆς ἐνσάρκου οἰκονομίας, συγγραφείσης τῷ 
ζφπή παρά τινος Διονυσίου Ἡλεξανδρέως ἐκ τῆς μεγάλης Λαύρας. 
Καὶ ταῦτα μὲν ἐνταῦθα διὰ τὸ πρόχειρον καὶ ἀσφαλὲς ἐσημείωσα τῷ 
ζωκεω τῆ ζ΄ μεσοῦντος μηνὸς Μαρτίου.

Ich habe schon vor einigen Jahren, als ich diese Notiz in meinem-Katalog der Athoshandschriften edierte<sup>1</sup>), meine Zweifel über ihre Echtheit folgendermaßen geäußert: "Sowohl der Stil und der Inhalt als auch der Schriftcharakter dieser Notiz machen sie meiner Meinung nach verdächtig; ich halte sie für ein Einschiebsel von einer jüngeren Hand." Indem ich sie nun jetzt mit Simonides' Mitteilungen über die angebliche ältere Geschichte des Klosters Dionysiu vergleiche, kann ich getrost behaupten, daß auch diese Notiz Simonides zum Urheber hat. Dass man aber beim jetzigen Stande der Athosforschungen von ausgedehnten und künstlerisch ausgeschmückten Klosterbauten auf dem Athosberge vor dem 9. Jahrhundert nicht mehr sprechen darf, unterliegt wohl keinem Zweifel. Ebenso können des Simonides Notizen über Apollo- und Kronosaltäre und Tempel der Demeter Kalliplokamos auf der alten Akte und über das Vorhandensein eines Ufers mit Namen Kalliplokamos<sup>2</sup>) zu nichts dienen; sie müssen ganz einfach über Bord geworfen werden.

Athen.

Spyr. P. Lambros.

Bemerkung der Redaktion: Zu den obigen Ausführungen vgl. die Notiz J. Müllers in diesem Hefte S. 440.

<sup>1)</sup> Κατάλογος τῶν ἐν ταῖς βιβλιοθήπαις τοῦ Άγλον ὅρους ἑλληνιαῶν πωδίπων. Athen 1888. Bd. I T. I S. 45 Nr. 1.

<sup>2)</sup> Es läst sich leicht verstehen, dass man einen Ortsnamen Καλλιπλόπαμος bei Pape-Benseler vergeblich suchen würde; besser ist es allerdings mit παλλιπλόπαμος und εὐρυγένειος als Epitheten der Demeter und des Kronos bestellt; ersteres mag Simonides dem Homer (Ξ 323: Δήμητρος παλλιπλοπάμοιο ἀνάσσης), letzteres dem Nonnos (Dionys. XXIV 234: Κρόνον εὐρυγένειον. Vgl. XVIII 229) entnommen haben. Die Gelehrsamkeit des Fälschers war ja bekanntlich zu solchen Anpassungen hinreichend.

# II. Abteilung.

J. Psichari, Études de philologie néo-grecques, recherches sur le développement historique du grec. Paris, Bouillon 1892. CCXI, 377 S. Lex. 8°.

Ein stattlicher Sammelband, der von der Rührigkeit zeugt, mit der in Paris die neugriechischen Studien betrieben werden. Vom Herausgeber stammt die Einleitung, die mancherlei Bemerkungen zu den Einzelabhandlungen enthält, außerdem hat er zu diesen letzteren selber vieles hinzugefügt, ohne daß es immer ersichtlich wäre, wo die Hand des Schülers durch die des Lehrers ersetzt ist.

Die verschiedenen Arbeiten sind nach Inhalt, Umfang und Wert sehr verschieden. D. Hesseling bespricht die Geschichte des Infinitivs, namentlich also seinen Untergang im Griechischen und giebt dankenswerte Mitteilungen über das Vorkommen des Modus in der mittelgriechischen Litteratur. Das günzliche Verschwinden glaubt er erklären zu können aus der Leichtigkeit der Substantivierung. Allein damit ist die Sache nicht abgethan. Auch im Italienischen, Spanischen, Altfranzösischen kann jeder Inf. ohne jede Beschrünkung zum Substantivum erhoben werden und doch bleibt er in allen diesen Sprachen auch als Modus. Das Wesentliche ist vielmehr, worauf ich schon Simon Portius S. 185 hingewiesen habe, daß das Griechische im Gegensatz zu den Sprachen des Westens auch sagt: "ich will, dass ich komme" und damit die letzte Position des reinen Infinitivs der Umschreibung preisgiebt. Es wird sich nun weiter fragen, ob dies aus spontaner Entwickelung zu erklären sei, ob das Griechische dann die andern Balkansprachen, die trotz der z. T. gegenteiligen Behauptung des Verf. mit ihm hierin übereinstimmen, beeinflusst habe oder ob es von einer unter ihnen beeinflusst worden sei. Die Antwort wird nur eine gemeinsame Betrachtung des Bulgarischen, Rumänischen, Albanesischen, Südostitalienischen mit dem Griechischen geben können; eine Isolierung auf einem Gebiete, wo der sprachliche Ausdruck der verschiedenen Völker sich so vielfach gekreuzt hat, wird nie zum Ziele gelangen können.

Wenig glücklich ist die zweite Arbeit von H. Pernot, Études sur les subsistances dialectales en néo-grec. Les inscriptions de Paros. Der Verf. sucht den Satz, daß das Neugriechische auf der κοινή beruhe, dadurch zu beweisen, daß man das Zurückweichen des Dialektes vor der Schriftsprache an den Inschriften nachweisen könne. Allein der veränderte Sprachcharakter der Inschriften beweist das, was hier bewiesen

werden soll, erst dann, wenn nachgewiesen ist, dass die Schriftsprache die Volkssprache wirklich verdrängt, bezw. dass letztere mit der ersteren gleichen Schritt hält. Das ist von vorneherein gar nicht nötig, man denke nur an den großen Unterschied zwischen beiden in Norditalien, Südfrankreich, der deutschen Schweiz, Mecklenburg u. s. w. Das Zurückweichen der Mundart vor der Schriftsprache zeigen uns auch die pikardischen Urkunden des Mittelalters, und trotzdem beruht das heutige Pikardische keineswegs auf der Pariser Sprache, wie man nach der These des Verf. annehmen sollte. Trotzdem enthält die Arbeit im einzelnen manche gute Bemerkung über Vokalassimilation, über einzelne Lauterscheinungen des Tsakonischen und Lakonischen, über das -α im nom. sing. fem. im süditalienischen Griechisch u. a., ohne dass freilich dadurch die Hinfälligkeit der Hatzidakisschen Annahme von dem Verbleiben altdialektischer Formen in den heutigen Mundarten erwiesen wäre. Der zweite sich speziell mit den Inschriften von Paros beschäftigende Teil entzieht sich meiner Beurteilung, doch wundert mich, um von anderem ganz abzusehen, dass die Inschriften nicht nach der Bechtelschen Sammlung zitiert sind.

Viel angenehmer berührt die Abhandlung von L. Lafoscade, Influence du latin sur le grec. Mit eingehender Benutzung aller einschlägigen Quellen wird in gefälliger Form der Einflus dargestellt, den das Lateinische infolge militärischer, politischer, administrativer Beziehungen zwischen Herrschern und Unterworfenen in Griechenland auf das Griechische ausübte, und gezeigt, wie und weshalb namentlich nach Justinian die Sprache Roms vor derjenigen Athens wieder zurückwich. Die Arbeit bildete eine sichere Grundlage zu einer Untersuchung über die lateinischen Elemente im Griechischen. An sie schließt sich daher denn auch passend an

Lexique des mots latins dans Théophile et les nouvelles de Justinien von C. C. Triantaphyllides, ein Lexikon, das den Philologen und Juristen mehr interessieren wird als den Linguisten, da die meisten der darin enthaltenen Wörter nur auf schriftlichem Wege überliefert sind und nur der Büchersprache angehören. Eine längere Einleitung des Herausgebers beschäftigt sich hauptsächlich mit lautlichen Fragen, z. T. in heftiger und keineswegs immer berechtigter Polemik gegen Hatzidakis. Man wird hier manches auszusetzen haben, so ist mir beispielsweise der Satz: "ē latin ne correspondait plus qu'à ī grec" (S. 204) ganz unverständlich, da ich vom 3. vorchristlichen bis zum 19. nachchristlichen Jahrh. keine Sprachperiode kenne, in der das lateinische ē im Klange mit dem griechischen  $\hat{\iota}$  übereinstimmte, es sei denn, der Verf. verstehe unter e das tonlose c. Die Untersuchung über die Darstellung der lat. ē und ŏ, ō leidet aber namentlich an dem Fehler, dass der Verf. die lateinische Schreibweise i statt ē, die er bei Schuchardt findet, zu wörtlich, als wirkliches i fasst, während sie doch nur ein Näherungswert ist, d. h. ein geschlossenes e darstellt, von dem es aber doch fraglich ist, ob es dem gr. i näher gestanden habe als dem  $\eta$  oder  $\epsilon$ .

In einer kurzen Notiz erklärt John Schmitt den Diphthongen αϊ in κελαϊδῶ ansprechend aus Einfluss von ἀηδόνι, in einer längeren Abhandlung weist er überzeugend nach, das die griechische Theseis nicht das Vorbild sondern eine Übersetzung von Boccaccios Teseide ist.

Den Schluss bilden der Artikel K. Krumbachers über das Wort Ziffer,

vgl. dazu B. Z. II 299 ff., und zwei lexikographische Studien von M. Pernot über ξυπνῶ und vom Herausgeber über ἔνι.

Aus der sehr langen Vorrede sind nur zwei Punkte hervorzuheben, nämlich S. LVI ff. Bemerkungen über die litterarischen Beziehungen zwischen Byzanz und Westeuropa und S. LXXIV Proben eines Verzeichnisses der griechischen Wörter im Türkischen. Die große Bedeutung einer derartigen Arbeit wird keiner verkennen, und auch nachdem Gustav Meyer eine treffliche Monographie über den Gegenstand veröffentlicht hat, wird P.s Arbeit nicht überflüssig sein, schon darum weil sie viel mehr auf die Geschichte der einzelnen Wörter eingeht. Freilich wird man den Wunsch nicht unterdrücken können, dass der Verf. auf ihm fremden Gebieten sich etwas genauer umsehe. Für den, der mit dem Lateinischen und Romanischen nur einigermaßen vertraut ist, wirkt es verblüffend, in dem i von ital. pischo eine Stütze für die Länge des i in pisum zu sehen, eine Länge, die weiter nichts ist als ein Fehler mancher unsrer Lexikographen; mit den unter Nr. 6 besprochenen Fällen von l-r aus r-r hat das ebenda genannte Ingrese nichts zu thun; Agustus ist unendlich oft belegt, übrigens streng lautgesetzlich, also nicht mit \* zu versehen, dasselbe gilt von agurium; was über maimum gesagt ist, erledigt sich kürzer und besser durch die Ausführungen Schuchardts Zs. f. rom. Phil. XIV u. s. w.

Ein nur zu gründliches Verzeichnis der Abkürzungen beschließt das Vorwort, ich sage zu gründlich: denn wer nicht weiß oder nicht aus dem Zusammenhang zu erraten vermag, was adv., alph., lat. vulg., op. cit., p. ex. und ähnliches bedeutet, ist für das Buch und überhaupt für Universitätsstudien noch nicht reif.

Wien.

W. Meyer-Lübke.

A. de Lorenzo, Le quattro motte estinte presso Reggio di Calabria, descrizioni, memorie e documenti. Sienne 1892. In 12, 292 pag. et deux planches.

Les études d'archéologie locale entreprises par les antiquaires locaux ne sont jamais à négliger, et quand elles sont entreprises par des esprits sagaces et patients, comme M. de Lorenzo, à Reggio, ou M. de Simone, à Lecce, elles sont toujours instructives et précieuses. Je suis heureux de pouvoir signaler cet élégant petit volume, consacré à quatre fortins ruinés des environs de Reggio, comme une contribution à l'histoire des antiquités byzantines de la Grande-Grèce, et féliciter M. le chanoine de Lorenzo, — aujourd'hui évêque de Mileto, — d'avoir consacré ses loisirs de directeur du musée civique de Reggio à réunir ces documents et ces descriptions: il a bien servi les intérêts de l'archéologie calabraise.

Des quatre fortins en question, — Motta Sant-Aniceto, Motta San-Quirillo, Motta Anomeri, Motta Rossa, — on me permettra de ne pas parler: ils sont tous quatre de basse époque, contemporains du régime angevin. Mais il était difficile à M. de Lorenzo de ne point parler des couvents grecs de cette partie de la Calabre, et de fait il a consacré quelques pages excellentes de son livre à plusieurs de ces couvents. Qu'il me soit permis, avec lui, d'en dire quelques mots.

Saint-Nicolas de Calamizzi (p. 241-247) était situé à la porte même

de Reggio, côté ouest. En 1783 on y comptait six moines basiliens, qui furent bannis en 1784 à la suppression générale des ordres religieux. Le couvent avait une église assez spacieuse (23 mètres de longueur sur treize de largeur, dit une Visite de la fin XVI° siècle): elle fut détruite de fond en comble par le tremblement de terre de 1783. Mais il ne paraît pas qu'elle eut rien d'ancien. Je puis signaler une pièce que M. de Lorenzo n'a pas connue: le cartulaire du Saint-Sauveur de Messine, retrouvé par moi au Vatican (Vatican. lat. 8201), mentionne (fol. 479) un acte du 2 avril 1521 par lequel l'abbé commendataire de Saint-Nicolas de Calamizzi, Jacques Ponsetti, évêque de Melfi, loue les terres du couvent pour trois ans à raison de 250 ducats d'or à l'archimandrite de Messine, Macaire Mallimachi, à charge audit archimandrite d'entretenir quatre moines pour la desservance du couvent de Saint-Nicolas.

De Saint-Pancrace de Scilla (p. 249—256) M. de Lorenzo ne nous apprend pas ce qu'il en reste; mais il réédite le diplome concernant ce couvent et daté de 1177—1178, publié en 1881 par M. Salinas. Je lui signale, dans le même recueil (fol. 364), un acte du 3 octobre 1329, mentionnant le "vénérable frère Néophite abbé de Saint-Pancrace de Scilla, procureur général et économe de l'archimandrite du Saint-Sauveur de Messine", comme ayant reçu au monastère de Saint-Elic- et -Philarète de Séminara la démission de l'abbé dudit monastère.

Au sujet (p. 255) des propriétés et des obédiences que possédait en Calabre le Saint-Sauveur de Messine, le même recueil (fol. 324) donne un acte du 3 décembre 1280, émané de Gilbert de Longueville, justicier de Calabre, et reconnaissant au Saint-Sauveur banc de justice en ses terres de Calabre et nommément à Tucchi, ce en vertu de privilèges du roi Roger et du roi Guillaume.

Le couvent de Santa-Maria di Terreti (p. 127-152) a fourni à M. de Lorenzo le sujet d'un chapitre plus étendu. De ce vieux monastère grec il ne reste plus que quelques pans de muraille disséminés dans une vigne; mais l'église est en partie debout encore: elle avait vingt deux mètres de longueur, sur onze de largeur. Il semble qu'elle ait été fortement restaurée au XVIe et au XVIIe siècle, et alors coiffée d'une coupole «di forma schiacciata». Le gros œuvre des murs est en briques: «Grossi e larghi i mattoni, come l' industria indigena dell' evo classico ne aveva trasmessa in certo modo la tradizione ai tempi di mezzo; e dell' ultimo periodo medio-evale apparisce la struttura» (p. 145). Le plan comporte une nef, flanquée de deux nefs latérales fort étroites, la nef centrale terminée par une abside. M. de Lorenzo ne précise pas davantage la description de cet édifice, et il est bien difficile de dire, après l'avoir lu, si on a affaire à une construction byzantino-normande du XII siècle ou à une construction de moindre intérêt du XIIIº-XIVº siècle. Il dit simplement des fenêtres qu'elles «finiscono in archetto tondo di pietra dolce», et que les arceaux de la grande nef sont des «archi a sesto acuto». Il a relevé quelques vestiges d'un ancien pavé en mosaique, «formato a disegni geometrici con tasselli poligoni di diverse dimensioni e colori varii, tra i quali ha larga concorrenza il verde». ajoute-t-il, «lo stile e lo stesso del pavimento dell' Annunziata degli Ottimati in Reggio, che si vorrebbe de' tempi de' normanni» (p. 145). Il y a, au total quelque analogie entre cette église et celle de l'abbaye du Patir

de Rossano que j'ai décrite dans mon livre sur l'abbaye de Rossano, — et au sujet de laquelle, soit en dit en passant, je ne puis concéder à M. Diehl que la mosaïque à inscription latine qui en orne le pavé soit du XII° siècle (Byz. Zeitschr. I [1892] 599).

Toujours au sujet de Santa-Maria di Terreti, M. de Lorenzo signale un diplôme grec inédit de 1323: c'est évidemment celui que j'ai signalé dans un article des Mélanges de l'École française de Rome (1890) intitulé Chartes byzantines inédites de Grande-Grèce, comme existent dans le Vatican. gr. 1546 (fol. 30 et suiv.). Ce diplôme n'existe là que dans une copie assez fautive de Francesco Accidas: «Il presente l'ho copiato da uno originale scritto in charta pecorina, conservato appresso del I. N. sacco in Seminara». Accidas veut parler de l'original conservé, au XVIe siècle, dans l'archive du couvent grec de Saint-Philarète de Seminara. Voy. Revue des questions historiques, t. XLV, 1889, p. 184 et suiv., et L'abbaye de Rossano, p. 44. J'ai dans mes cartons une transcription de la copie d'Accidas, et je l'aurais publiée depuis longtemps si je n'avais des raisons de soupconner que le diplôme original en existe dans l'archive - impénétrable aux érudits - d'un couvent romain, qui possède bien d'autres pièces intéressant l'histoire des couvents grecs de l'Italie méridionale, notamment les vieux diplômes grecs de Saint-Elie de Carbone, dont le Chronicon carbonense des Archives du Vatican (L'abbaye de Rossano, p. 10) ne m'a fourni que l'inventaire.

Je m'arrête, persuadé plus que jamais de l'intérêt qu'il y aurait à réunir en un vaste recueil les diplômes qui concernent les établissements grecs de la Grande-Grèce médiévale, à entreprendre pour les plus importants des monastères basiliens des Calabres ce que j'ai fait pour l'abbaye de Rossano, et persuadé aussi que des opuscules comme celui de M. de Lorenzo entretiennent cet intérêt sans l'épuiser et seront toujours très utiles à consulter.

Paris.

Pierre Batiffol.

J. Haury, Procopiana (II. Teil). Programm des kgl. Realgymnasiums München 1893. 43 S. 8°.

Während sich Verf. im I. Teil seiner Procopiana (Programm des kgl. Realgymnasiums Augsburg 1891) hauptsächlich mit der Abfassungszeit der Werke Procops beschäftigt, ist obige Abhandlung, abgeschen von einem kurzen Nachtrag zum I. Teil, den er derselben vorausschickt, ausschließlich der Textkritik gewidmet. Etwa 80 Stellen im I. und III. Band der Bonner Ausgabe werden besprochen und emendiert. Fünf davon wurden auch vom Ref. in einem kürzlich in dieser Zeitschrift (Bd. II S. 106—109) erschienenen Aufsatze behandelt; derselbe freut sich, konstatieren zu können, daß er und Verf. gänzlich unabhängig von einander genau zu denselben Ergebnissen gekommen sind, nämlich: I 29, 13 ἐπιτήδειος st. ἐπιτηδείοις. 71, 12 ἐν περιτροπή od. ἐπ περιτροπής st. ἐν ἐπιτροπή. 132, 16 καὶ αὐτή st. αὐτή. 218, 19 αὐτὸν . . . ἐπαγαγέσθαι st. αὐτῶν ἀπαγαγέσθαι. III 49, 19 φύσσθαι st. φύρσσθαι. Von den übrigen Verbesserungsvorschlägen H.s, welche meist eine sorgfältige Berücksichtigung der handschriftlichen Überlieferung, soweit dieselbe bekannt ist, eine gründliche Kenntnis der Sprache Procops und eine

glückliche Kombinationsgabe verraten, möchte ich als besonders einleuchtend hervorheben: I 43, 18 όσπες είώθει st. ώσπες ε. und τε nach Πατοιπίο zu streichen. 62, 16 stellt H. das handschriftliche έν δεξι $\tilde{\varphi}$  st. der Konjektur Maltrets ἐν ἀριστερᾶ gewis mit Recht wieder her. 87, 1 μηδὲ st. μη δέον. 124, 12 [ἐμ] τῶν ἐκ βουλῆς. 190, 17 αὐτὸν st. αὐτῶν. 193, 8 ὅπερ αὐτῆ ην st. όπεο αὐτη. 207, 3 Αὔγουστος st. αὐτός (so hat wohl schon Maltret gelesen, denn er übersetzt: "Augustus"). 220, 13 ündert H. die Interpunktion, indem er nach ἦλθον einen Punkt, nach ἐπιτηδείων ein Komma setzt, zweifellos richtig. 237, 14 δπόστην st. ὅπως, τὴν u. τύχης st. τάχος. 312, 13 αὐτῆ st. αὐτὴ. III 114, 6 stellt H. das οὐκ vor ὀλίγφ, das Alemannus gestrichen hat, wohl mit Recht wieder her. 117, 20 οὐδὲ ὅσον ἀκοὴν ἔχοντα st. οὐδενὸς οὐδὲ ἐς ἀποὴν ἐλθόντα. 144, 20 schiebt H. nach εἰωθότα—τοῦ βασιλέως ein; da Maltret übersetzt: "Caesare negante", scheint er schon so gelesen zu haben. 157, 12 μετάπεμπτος η̈ει st. η̈ν. — Eine größere Zahl von Konjekturen ist zwar recht ansprechend und bessert anscheinend den Text, aber teils sind sie durch die handschriftliche Überlieferung zu wenig unterstützt, teils sind die Gründe dafür nicht zwingend genug, daß man sie ohne weiteres in den Text aufnehmen möchte. Man wird sie daher mit einem "non liquet" vorläufig zur Seite stellen, bis eine genauere Vergleichung der Handschriften eine definitive Entscheidung ermöglicht. Ein verhältnismäßig kleiner Teil endlich der Konjekturen H.s ist m. E. verfehlt; so schreibt H. I 43, 1 πολλάκις st. πολλά, weil ἐγχειρεῖν den Dativ regiere; πολλά ist hier wohl adverbial aufzufassen = vielfach. - 85, 5 scheint mir die überlieferte Lesart trotz der Härte besser als H.s Konjektur: ἐς ἐν ὄνομα od. ἐς ἀλλήλοιν; ersterer Vermutung steht, wie H. selbst bemerkt, das Verbum anonenoma, letzterer die ganz unmögliche Stellung entgegen. 126, 3 ist m. E. H.s Vorschlag: ἀνθρώπω γὰρ τῷ μὲν ἐς φῶς ἥκοντι gegenüber dem ἀ. γὰρ μὲν der Handschriften und & μεν γὰο Dindorfs keine Verbesserung, da die beiden Participien sich doch nicht ganz entsprechen. 133, 12 scheint mir H.s Vorschlag, nach Ἰωάννην ein δεῖν einzuschieben, unnötig. Ebenso überflüssig scheint es mir, 201, 15 συμπροήει in συμπεριήει zu ändern; συμπροήει giebt in der Bedeutung "ging mit vorwärts" einen ganz guten Sinn. 361, 10 möchte ich gerade mit Rücksicht auf Herodot πολν η nicht in πολν δη abandern. Procop hat Herodot sehr viel nachgeahmt und speziell hier hat er vielleicht H. I 79 im Sinne gehabt. III 117, 16 schlägt H. vor, emel vor emeyévero zu setzen statt Reiskes ὧν; mir scheint beides überflüssig; ἐπεγένετο ist mit καίτοι zu verbinden, das Komma nach ἐκ γόνων zu streichen.

Nürnberg. H. Braun.

Victor Schultze, Geschichte des Untergangs des griechischrömischen Heidentums. 2 Bde. Jena, Costenoble. 1887 und 1892. 455 und 392 S. 8°. 21 M.

Das Werk zerfällt in zwei Teile: I. Kirche und Staat im Kampfe mit dem Heidentum. II. Rückgang des Hellenismus. T. I. Ausgangs- und Endpunkt der Darstellung bilden das Mailänder Edikt Konstantins und die Gesetzgebung Justinians. Verfasser hebt richtig hervor, daß Konstantins Politik (S. 28—67) auf die äußere Einschränkung und die allmähliche Verdrängung des Heidentums gerichtet war und daß das Bild, welches eine

zu seiner Zeit geprägte Münze zeigt, die eine Schlange trägt, welche von der Schaftspitze des Christenbanners durchstochen wird, nicht der Wirklichkeit entspricht. Wenn dann seine Söhne, insbesondere Konstantius (S.68-96), radikaler vorgingen, so blieben sie dabei (wie hinwiederum Verfasser mit Recht betont) lokal von dem numerischen Verhältnis zwischen Heiden und Christen und von der äußeren Lage des Reichs abhängig. Beides waren Faktoren, mit denen die Nachfolger noch zu rechnen hatten. Dem alten Glauben wurde sogar noch eine Zeit der Ruhe unter dem "Opferschlächter" Julian (S. 123-176) und dem duldsamen Jovian vergönnt, weiterhin mußte die unheilvolle Zersplitterung der Kirche in eine rationalistische und in eine orthodoxe Richtung in ihrer gegenseitigen Befehdung neben der innerpolitischen Zerfahrenheit in hohem Grade lähmend auf die staatliche Aktion gegenüber dem Hellenismus einwirken. Das hiervon entworfene Bild könnte etwas deutlicher sein. Den Opferverboten fehlte daher der Nachdruck. Erst die Regierung des Theodosius bezeichnet, wie weiter treffend ausgeführt wird, durch das Aufhören heidnischer Feste als solcher und durch die Zerstörung der Tempel und Altäre einen weiteren Fortschritt, und vergebens flehte der niedergeworfene Götterglaube eines Libonius die Regierung um Schonung an. Anders im Westreiche, wo unter dem Druck der politischen Lage der Götzendienst bestehen blieb. Die letzten entscheidenden Schritte thaten Theodosius II durch Ausschluss der Altgläubigen vom Heer- und Staatsdienst und durch Verbot der heidnischen Apologetik, und Justinian, der die Heiden rechtlos machte und sich sogar gegen die Scheinchristen Soviel über die Aktion des Staats. Was nun die Thätigkeit der Kirche angeht, so behandelt Verfasser dieselbe zwar in drei Abschnitten, doch nehmen diese äußerlich noch nicht den 4. Teil des Ganzen in Anspruch. Inhaltlich gewährt S. der Predigt und Apologetik, insbesondere Augustins, als Kampfesmitteln Beachtung, aber die Verdienste der am griechischen Geiste großgezogenen neualexandrinischen und der antiochenischen Schule um die Ausgestaltung und Verbreitung der wahren Lehre im Morgenlande bleiben fast ganz unberücksichtigt; wohl schreibt der Verfasser der Werkthätigkeit der Kirche eine gewisse positive Wirkung zu, allein die die Welt magnetisch an sich ziehende Kraft des neu erstandenen Klosterlebens und das tiefe Eindringen der Weltfluchtidee in die Volkskreise erregen nicht seine Aufmerksamkeit, und doch veranlassten sie das bekannte Klosteredikt des Valens ebensowohl, wie die Klosterordnung eines Basilius des Großen. Es waren daher auch nicht die Kontinuität in der Regierung des Ostreichs und die größere Ruhe, welcher sich dieses zu erfreuen hatte (die arianische Bewegung dauerte 50 Jahre!), die Gründe der schnelleren Verbreitung christlicher Anschauungen hier, wie der Verfasser meint, sondern in erster Linie die Religionsbedürftigkeit einer in der buntesten Mischung heidnisch-religiöser Ideen verworrenen Welt auf der einen und die rege Thätigkeit der vorwärts strebenden Kirche neben den herrschenden Formen geistlichen Lebens auf der anderen Jener Synkretismus hat geradezu der neuen Lehre den Boden bereitet, nicht etwa nur, wie S. an weniger passender Stelle sagt: das Heidentum geschädigt; diese aufstrebende geistliche Macht aber mit ihrem weltüberwindenden Glauben kommt innerhalb der Darstellung des Verfassers überhaupt in ihrer Bedeutung nicht zur vollen Geltung. T. II enthält das Vordringen der christlichen Vorstellungen auf den

verschiedenen Gebieten des öffentlichen Lebens (S. 12-88) und ihre allmähliche Verbreitung über die Provinzen (S. 101-324). Der Verfasser führt hier in recht gründlicher Weise die Vereinigung heidnischer Rechtsanschauungen mit christlichen Grundsätzen, die Verbindung heidnischmustergültiger Gedanken und Formen mit neuem geistlichen Inhalt auf dem Gebiete der Kunst, die Anlehnung christlicher Lehrthätigkeit an die alte formale Bildung und die Entfaltung der Blüte neuer Dichtung aus klassischer Wurzel auf dem Boden der Litteratur vor. Darnach folgt eine eingehende und interessante Schilderung der provinziellen Entwickelung des Christentums unter gleichzeitiger Berücksichtigung beider Reichsteile; vorznosweise erscheinen Kleinasien und Syrien hell beleuchtet. In den "religiösen Ausgleichungen" (S. 340-389) stellt S. die mannigfache Übernahme altheidnischer Bräuche und Ideen in die christliche Sphäre fest, eine Überbrückung der Kluft zur Erleichterung des Übergangs. Auffällig ist hier, daß der großartige, aber natürlich mißlungene Vermittelungsversuch zwischen altem und neuem Glauben durch die Philosophie der Gnostiker mit zwei Zeilen (S. 347) abgemacht wird. Sonst findet sich im einzelnen viel Anziehendes. Abgesehen von der etwas zu starken Hervorkehrung der äußeren Seite in dem Untergange des Heidentums und der teilweis wünschenswerten größeren Berücksichtigung des Ostreichs wird in Bezug auf die Anlage öfters eine unnötige Trennung des Zusammengehörigen bemerkbar und in der Darstellung tritt zuweilen Breite und Weitschweifigkeit hervor: doch liegt das mit im Umfange der Arbeit begründet. Denn der Verfasser hat ein großes, von bewunderuswertem Fleiße und gleicher Gründlichkeit zeugendes Werk geschaffen, welches unter Benutzung allseitiger Quellen, deren Belege in Fusnoten angeführt sind, eine wichtige Periode der Kirchen- und Profangeschichte in mehrfacher Hinsicht zum Abschluß bringt. Der Anerkennung seiner Leistung möge er sicher sein.

Marggrabowa.

Koedderitz.

"Αθλησις τοῦ 'Αγίου Μοδέστου 'Αρχιεπισπόπου 'Ιεροσολύμων ἐπδ. ὑπὸ **Χρυσανθου Λοπαρεβου.** (St. Petersburg) 1892. (Denkmüler des alten Schrifttums XCI.) 88 S. gr. 8<sup>0</sup>. 90 Kop.

Die vorliegende Publikation, für die wir dem Herausgeber zu großem Dank verpflichtet sind, vermittelt uns die Kenntnis eines interessanten hagiographischen Denkmals von ganz besonderer Art; denn dasselbe sticht durch seinen Inhalt wie durch die Art seiner Überlieferung auffällig von

der großen Masse der gewöhnlichen Heiligenleben ab.

Modestos gehört, wie Blasios, Antipas u. a., zu den Heiligen der griechischen Kirche, deren Fürsprache die Gläubigen besonders bei Erkrankung des Herdenviehs in Anspruch nehmen. Sein Leben ist uns in doppelter Redaktion erhalten, deren eine durch eine Athoshandschrift und einen Codex der Moskauer Synodalbibliothek (Nr. 15, Anfang des 11. Jahrh.) dargestellt wird. Hier wird berichtet, dass Modestos, ein einfacher Rinderhirt, als Platon, der Patriarch von Jerusalem, stirbt, von der ganzen Gemeinde zum Nachfolger desselben erwählt wird, weil er sich durch wunderbares Öffnen der verschlossenen Kirchenthüren als den von Gott Bestimmten bezeugt. Als besondere Gabe verleiht ihm dann Gott die Kraft, das Vieh

zu heilen und vor jeder Gefahr zu schützen, was die Biographie durch eine Reihe von ausführlich erzählten Wunderthaten belegt. Auch zum (heidnischen) König dringt sein Ruhm, und dieser läßt ihn, den standhaften Konfessor, nach vielen vergeblichen Martern, aus denen derselbe stets unverletzt hervorgeht, schließlich enthaupten. Abgesehen von dem Patriarchen Platon und dem heil. Kosmas († 287), der in einem Traumgesicht eine Hülfesuchende an Modestos verweist, sowie einer Örtlichkeit mit dem Namen Lagynas — fehlt es dieser Darstellung vollständig an irgend welchen historischen oder geographischen Bezügen.

Eine ganz andere Gestalt zeigt die zweite, kürzere Redaktion; dieselbe findet sich 1) in den Menüen (unter dem 18. Dezember), 2) in den Synaxarien (neugriechisch) und 3) in einer von A. Papadopulos-Kerameus aufgefundenen, hier zum erstenmal edierten Jerusalemer Handschrift (mit verschiedenen Anklängen ans Vulgärgriechische). Diese zweite Redaktion ist nun aber nicht, wie meist in solchen Fällen, eine verkürzte Paraphrase der vorher erwähnten längeren Lebensbeschreibung, sondern eine von ihr völlig unabhängige Erzählung, die sich besonders mit dem Vorleben des Erzbischofs beschäftigt und dafür ganz neue Daten beibringt. Nach ihr ist Modestos der Sohn christlicher Eltern aus der Stadt Sebasteia, der ihnen nach 40 jähriger unfruchtbarer Ehe geboren wird. Gleich darauf wird der Vater bei Maximianos als Christ denunziert und eingekerkert. Seine Frau sucht ihn mit dem Säugling im Gefängnis auf und wird dort vereint mit dem Gatten von Gott zu sich genommen. Das Kind wird von Maximianos einem seiner Schatoren zur Erziehung übergeben; aber 13 Jahre alt wendet sich auch Modestos dem Glauben seiner Eltern zu und begleitet einen Goldschmied nach Athen, wo er unter Wunderbezeugungen Gottes die Taufe erhält und selbst vielfach Wunder verrichtet. Nach dem Tode des Goldschmiedes verzichtet er auf das ihm zugedachte Erbteil zu gunsten der leiblichen Kinder desselben und wird Asket; diese aber, neidisch auf seinen Ruhm, überreden ihn, sie auf einer Handelsreise nach Agypten zu begleiten und verkaufen ihn dort an einen Ungläubigen. Aber nach 7 jährigem Sklavendienst heilt er seinen Herrn von einer tödlichen Krankheit und bekehrt ihn zugleich zum Christenglauben. Nach dem Tode desselben begiebt er sich zum Grabe des Heilands und auf den Sinai. Als der Patriareh von Jerusalem stirbt, wird Modestos im Alter von 59 Jahren zu dessen Nachfolger erwählt. Hier trifft er wieder mit den Söhnen des Goldschmiedes zusammen, die er aber für ihren Verrat nicht büßen läßt. Nach 38 jähriger Amtsführung stirbt er in einem Alter von 97 Jahren. Die Erzählung des Synaxarions und die des Jerusalemer Codex geben im großen und ganzen dieselben Züge wieder, doch bieten sie im einzelnen mancherlei Zusätze; so nennt die erstere als Geburtsjahr des Heiligen ausdrücklich das J. 298; die letztere bezeichnet Sebasteia als eine Stadt Armeniens und nennt den von den beiden anderen nicht näher bezeichneten Vorgänger des Modestos auf dem Patriarchenstuhl Antonios oder Alexandros; sie allein weiß auch von einem 'οἰκίσκος' des heil. Modestos in Jerusalem (ὀνομάζεται παρὰ τοῖς έντοπίοις ντέρ άμποῦ τὸρ ἤγουν μοναστήριον τοῦ πατρὸς τῶν ταύρων).

Die hier wiedererzählten Daten aus den Lebensbeschreibungen des Modestos sind, wie jeder sieht, höchst eigentümlich und problematisch und in der That durch keine anderen Zeugnisse zu belegen. Einen Modestos kennen wir als Patriarchen von Jerusalem, aber nicht aus heidnischer Zeit, sondern aus dem Anfang des 7. Jahrh. Sein angeblicher Vorgänger Platon (resp. Antonios oder Alexandros) schwebt ganz in der Luft u. s. w. Auch über die Person und Zeit der Verfasser erfahren wir nichts. Alles macht den Eindruck, daß die Erzählung nicht, wie sonst, auf einer wohlbeglaubigten Tradition beruht, sondern frei nach eigener Phantasie erdacht und romanhaft ausgeschmückt ist. Die Existenz eines Modestos, dessen Andenken als eines Schutzheiligen des Herdenviehs sich im Volke erhielt, brauchen wir darum nicht zu leugnen, aber daß er Patriarch von Jerusalem gewesen sei, und alle seine abenteuerlichen Schicksale sind sicherlich später nach bekannten Mustern erfundene Mythen. Beide Lebensbeschreibungen gehören demnach zu der nicht zahlreichen Klasse der apokryphen Heiligenlegenden.

Der besprochene Stoff ist in der Ausgabe Loparevs vollständig wiedergegeben; er druckt zunächst den bisher unbekannten Text der ersten Redaktion ab: nach welcher Handschrift das geschieht (Athous oder Mosquensis?), hat er leider zu sagen vergessen; nebenbei steht eine russische Übersetzung und unter dem Texte wird eine seit 1721 mehrfach herausgegebene neugriechische Paraphrase wiederholt. Ebenso druckt er von der zweiten Redaktion alle drei Gestaltungen ab, die erste mit der altslavischen Übersetzung aus dem sog. Prolog, die zweite und dritte mit einer russischen Übersetzung. Handschriftliche Varianten bei den zum erstenmal gedruckten Texten hat Loparev nicht beigegeben, doch weisen einige Notizen in dem kurzen grammatischen Index darauf hin, dass er die fehlerhafte Orthographie und Accentuation der Überlieferung, wie sie in byzantinischen Texten unbedingt vorauszusetzen ist, stillschweigend verbessert hat. Doch hätte er nach unserer Ansicht darin viel weiter gehen können: lies z. B. 22, 11 εί  $\tilde{\eta}_S$  (=  $\tilde{\eta}$ σθα, vgl. Joh. 11, 21); 23, 21 ἐπιβληθέντα, 24, 10 ἠθετήθην = repudiatus sum (überliefert ist ηθεήθην, was der Herausg. für eine interessante Bildung nach Art von ἀμηχανέω erklärt und mit "wurde unsichtbar" übersetzt); 36, 14 μαγγανείας, 45, 21 έλεγον "πάντως οὐ . . . τιμωρίας", 47, 22 und 49, 11 καγλάζοντα (bei Suidas καγλάζει = βράττει), 48, 21 έκτεταμένας, 52, 18 ήλόγησα, 65, 7 διαβάλλονται, 65, 17 κελεύσει, 67, 38 σκύλος. Mit der Exegese des Herausgebers, wie sie aus der beigegebenen Übersetzung hervorleuchtet, können wir uns gleichfalls an einigen Stellen nicht befreunden: 21, 13 ist die passive Form von καταπατεῖσθαι und ἐμπαίζεσθαι ganz übersehen; der Sinn ist, dass der Teufel bei seinen Versuchen, die Frommen zu verführen, schließlich doch immer selbst der Blamierte ist; 22, 10 übersetze: "ein Wort, das die Seele rühren und erweichen konnte" (δυναμένην gehört zu φωνήν, nicht zu ψυχήν); 23, 13 ist θάοσει Imperativ (sei getrost); 26, 9 ist av sicher nicht konditional, sondern wohl potential (lies αν είποιμεν), wie auch die neugriech. Paraphrase richtig übersetzt; 29, 15 heißt ὕσον οὔπω "beinahe" (nicht "obgleich nicht"); 45, 3 heißt ἄχρι καὶ πολλοῦ "lange Zeit" (nicht "in der Ferne"); 51, 10 heißt τῶν δι' ἐφέσεως "das Erwünschte" (nicht "das Bestimmte"). Accente wie γῦναι (31, 3; 32, 6), κύνα (59, 28), ἀφανίσαι, ἐγγίσαι (47, 1; 48, 9), μεγιστάνας (50, 10), στάσα (31, 12; 32, 11), δρομᾶσιν (42, 10), σιδηρὰ und σιδηροὺς (33, 18; 44, 1, vgl. dagegen 32, 12; 34, 3) nehmen uns zwar in Handschriften des 12. Jahrh. nicht Wunder, berühren aber in einem modernen

Texte peinlich. Störende Kommata finden sich 19, 11; 23, 22; 44, 9; 57, 11; 59, 6; setze 31, 15 ein Komma statt des Fragezeichens und 32, 7 ein Fragezeichen statt des Semikolons; 51, 13 und 65, 27 wird mitten in der Periode ein neues Kapitel angefangen. Übersehene Druckfehler finden sich 24, 4; 38, 10; 43, 22; 46, 3. 21; 51, 1; 52, 10; 57, 12; 61, 11. Das sind ja nur Kleinigkeiten, aber sie zeigen doch, wie manche andere Editionen vorher, dass die Byzantologie bei Herausgabe ihrer Texte, was Akribie und die Kunst der niederen Kritik betrifft, noch viel von ihrer älteren Schwester, der altklass. Philologie, lernen muß und daß die bekannte Leistung Useners auch für die Ausgabe Loparevs noch ein unerreichtes Vorbild geblieben ist.

Außer den besprochenen Stücken bietet die Ausgabe noch eine ἀνολουθία des heil. Modestos und zwei in seinem Namen abgefaßte Gebete; die erstere ist vom Kreter Agapios (17. Jahrh.) verfaßt; die letzteren stammen aus dem 19. Jahrh. So vermuten wir wenigstens nach einer Notiz der Einleitung, wo Loparev beiläufig von solchen Arbeiten des Agapios u. s. w. spricht; daß es aber gerade die von ihm abgedruckten Texte sind, wird weder dort noch hier ausdrücklich gesagt, ein übel angebrachter Lakonismus. Auch hier ist Fehlerhaftes unkorrigiert geblieben: 69, 11 lies παννυχίοις, 69, 16 ἀνέπτης, 71, 20 προσφύγιον, 72, 11 μεταλλεύει, 72, 23 χωνευτηρίφ, 73, 21 χρίσμασι, 75, 19 τυραννοῦντας, 77, 10 τρωθείς . . . ἐν-ήθλησας, 77, 12 βροτοῖς, 79, 7 ἐπεσπέψω, 79, 8 νοσοῦν ἰάσω.

Riga. Ed. Kurtz.

P. Bezobrazov, Unedierte Klosterregeln. (russ.) Journ. des Minist. der Volksaufkl. 1887, Bd. 254, Novemberheft S. 65-78.

Der oben verzeichnete Aufsatz kann, obwohl er vor sechs Jahren erschienen ist, doch für die Mchrzahl der Leser der Byzant. Zeitschrift als Novität bezeichnet werden. Hat doch auch der Verfasser der Geschichte der byz. Litteratur (S. 76) erklärt, daß ihm diese Abhandlung unzugänglich gewesen sei. So wird denn manchem auch jetzt noch ein Referat darüber nicht unerwünscht sein.

Bezobrazov berichtet über eine Handschrift der theologischen Schule auf der Insel Chalki (Nr. 85), die, wenn auch erst in der Mitte des 18. Jahrh. geschrieben, doch von großer Wichtigkeit ist, da sie Abschriften von verschiedenen Klosterregeln des 12. und 13. Jahrh. enthält, und zwar zum Teil Abschriften direkt von dem betreffenden Original, das allerdings in einzelnen Fällen uns auch noch erhalten ist. Besonders eingehend verweilt der Verf. bei der dritten Nummer der Handschrift, einem Typikon des Klosters τοῦ Παντοκράτορος in Konstantinopel, weshalb wir unser Referat damit beginnen. Es ist, wie wir aus der im Anfange leider verstümmelten Vorrede erfahren, vom Kaiser Joannes Komnenos unter opferwilliger Teilnahme seiner Gemahlin Irene im J. 1136 gegründet worden; Kinnamos, der die Gründung desselben fälschlich der Kaiserin Irene allein zuschreibt, nennt es eins der größten und schönsten Klöster. (Über eine Ekphrasis der Kirche desselben in einem Menaion des 14. Jahrh. vgl. jetzt Byz. Zeitschr. II S. 342.) Die Überreste desselben, von den Türken in eine Moschee umgewandelt, sind noch heute zu sehen. Das Kloster sollte, wie das Typikon in einer Fülle von synonymen Begriffen festsetzt, voll-

ständig unabhängig und autonom dastehen; ihm selbst aber waren sechs andere Klöster untergeordnet, in der Weise, daß der Abt des Hauptklosters zugleich Vorsteher der übrigen, bloß von einem olnovóuog geleiteten Klöster war und die Überschüsse ihrer Einkünfte an das Hauptkloster abgeführt wurden, das natürlich in besonderen Fällen der Not zur Aushülfe verpflichtet war. Die Lage der sechs Klöster (ή μονή τῶν Νοσσιῶν, ή μονή τοῦ Μονοκαστάνου, ή μονή τῶν Άνθεμίου, ἡ πέραθεν ἄντικου τῆς πόλεως μονή τοῦ Μηδικαρίου, ή μονή τῶν Γαλακρηνῶν καὶ ή μονή τοῦ Σατύρου) nüher zu bestimmen, ist nicht möglich; für die ersten drei bringt der Verf. einige Notizen aus anderen Quellen bei; über die anderen scheint sich sonst keine Nachricht zu finden. Für die Wahl der späteren Äbte wird folgender origineller Modus vorgeschrieben: der Abt wählt schon bei Lebzeiten aus den Mönchen aller sieben Klöster drei Persönlichkeiten aus, deren Namen er, ohne sie jemandem mitzuteilen, auf ein Blatt schreibt, das sodann versiegelt in Gegenwart der ganzen Bruderschaft in der Sakristei niedergelegt wird: nach seinem Tode werden aus dem entsiegelten Papier die Namen der dort verzeichneten Kandidaten verlesen und einer derselben wird von den Mönchen gewählt; im Falle einer Zersplitterung der Stimmen werden drei gesonderte Blätter, mit je einem Namen der Kandidaten bezeichnet, von einem Analphabeten aus der Mönchsschar auf den Altar gelegt, worauf nach einer dreitägigen Frist ein anderer, gleichfalls des Lesens unkundiger Mönch nach vollendeter Liturgie eins der Blätter auswählt; derjenige, dessen Name auf diesem Blatte steht, gilt dann als der Auserwählte Gottes. (Ähnliches findet sich in der διάταξις des Attaliaten, Sathas I 27.) Für die Zahl der Mönche in allen genannten Klöstern wird ein bestimmter Etat aufgestellt: im Hauptkloster sollen sich stets 130 Mönche befinden (darunter 50 Priester und Kirchendiener), in den übrigen zusammen 70. Das zeigt uns, dals die ähnliche Aufstellung eines festen Personalbestandes im Typikon des von Michael Palaiologos (1282) gegründeten Klosters (ed. J. Troickij, Petersburg 1885) nicht eine erst zu jener Zeit aufgekommene Neuerung war, sondern schon im Anfang des 12. Jahrh., ja, wie das Typikon des Pakurianos beweist, auch schon am Ende des 11. Jahrh. ausgeübt wurde. In der Nähe des Klosters erbaute der Kaiser eine Kirche der Gottesmutter (τῆς Ἐλεούσης) und zwischen beiden eine Kapelle (εὐκτήοιον) auf den Namen des Erzengels Michael, die er zur kaiserlichen Begrübnisstätte bestimmte. Den Gottesdienst in der Kirche besorgen die oben erwähnten 50 Personen aus dem Hauptkloster, und zwar in zwei Gruppen geteilt, die sich regelmäßig Woche um Woche ablösen. Ihr Jahresgehalt ist reichlich bemessen: 15—12 Goldstücke und 25—20 Pud (μόδιοι) Brot; außerdem erhält die gerade dienstthuende Gruppe als Wochenzulage ( $\xi \beta \delta o$ μαοιπόν) ein Goldstück; dazu kommt für alle zusammen jeden Freitag, an dem regelmälsig eine Abendmesse für den Stifter und die kaiserliche Familie abgehalten wird, noch ein Goldstück, sowie 2-3 Goldstücke zu Mariä Verkündigung und Mariä Lichtmess, ferner an dem Todestag des Vaters, der Mutter und der Großmutter des Stifters und später auch am Todestag des Stifters selbst und seines Sohnes. Dann folgen im Typikon Bestimmungen über die Ordnung des Gottesdienstes, über die Lebensweise der Mönche, über die Beleuchtung der Kirche, auf die der Verf. nicht näher eingeht. Mit dem Kloster war ein Krankenhaus (ξενών) von 50 Betten

verbunden; es zerfiel in fünf Abteilungen (δοδίνους): eine chirurgische mit 10 Betten, eine für akute und schwere Krankheiten mit 8 Betten, zwei Abteilungen mit je 10 Betten für gewöhnliche Krankheiten und eine weibliche Abteilung mit 12 Betten. Auf jede Abteilung kamen zwei Ärzte, fünf Feldscherer und zwei Diener; für die weibliche gab's zwei Ärzte, eine Hebamme (ἰάτραινα), sechs Feldschererinnen (ὑπούργισσαι) und zwei Dienstmädchen. Zwei Ärzte, ποιμινήριοι genannt, leiteten das Ganze; unter ihnen standen die übrigen Ärzte, von denen zwei den Titel von älteren Ärzten oder πρωτομηνυταί führten. Auch die Ärzte zerfielen in zwei, sich monatlich ablösende Gruppen. In der Nacht hatte in jeder Abteilung ein Feldscherer (resp. eine δπούργισσα) als έξπουβίτορες Dujour. Der Gehalt der beim Krankenhaus Angestellten betrug 91/2-3 Goldstücke und 45-26 Pud Brot (ὑπὲο ἀννόνας); an besonderen Festtagen (z. B. am Tage der hl. Ärzte Kosmas und Damianos) gab es auch für sie noch ein Extrageldgeschenk. Neben den fünf Abteilungen existierte noch eine für ambulante Kranke (οί ἔξωθεν ἄρρωστοι) mit zwei Chirurgen, zwei Therapeuten (ἰατροί διαιτητικοί) und acht Feldscherern; bei einem schwierigen Falle erschien in der Ambulanz nach erfolgter Anzeige beim Oberarzt ein zweiter Arzt zur Konsultation. Bei der Aufnahme ins Krankenhaus erhielt der Kranke frische Wäsche und Bekleidung; die von ihm mitgebrachten Kleider wurden gereinigt und ihm bei seiner Entlassung wieder ausgeliefert. Der Unterhalt der Kranken war natürlich frei: täglich für jeden fast 3 Pfund Brot; für alle zusammen täglich ein Pud Bohnen, ein Pud von anderem Gemüse, hundert Zwiebeln, Olivenöl, Geld für Wein; ja einigemal im Jahre erhielten sie sogar kleine Geldgeschenke. Täglich machte einer der beiden älteren Ärzte einen Rundgang durch die Krankensäle, wobei er die den Kranken gereichte Nahrung prüfte und sich bei ihnen erkundigte, ob sie mit allem zufrieden seien. Das Krankenhaus besafs eine eigene Apotheke mit einem Vorsteher und fünf anderen Pharmazeuten (πημεντάριοι), eine eigene Badstube, Bückerei, zwei Mühlen, sowie ein eigenes Bethaus, wo viermal in der Woche Messe gelesen wurde. Für die Mönche gab es im Kloster selbst ein Krankenzimmer mit 6 Betten, das von den Ärzten des großen Krankenhauses mitbesorgt wurde. Endlich bestand beim Kloster noch ein für 24 arbeitsunfähige Greise eingerichtetes Siechenhaus (γηροκομεΐον); auch hier wird im Typikon der jedem zukommende Lebensunterhalt aufs genauste bestimmt. So gewähren uns alle diese Angaben einen höchst interessanten Einblick in die vom Kaiser mit der größten Freigebigkeit und dem liebevollsten Eingehen auf alle Einzelheiten durchgeführte großartige Schöpfung zur Linderung von Not und Krankheit. Wer hätte sich wohl vorher vorstellen können, dass ein so stattliches Krankenhaus mit seiner zahlreichen Ärzteschar, seiner reichen Dotierung, seiner Sauberkeit und Ordnung, wie es heutzutage kaum besser gewünscht werden kann, schon im 12. Jahrh. möglich war? Die Abschrift von Chalki, der Bezobrazov seine hier kurz wiedergegebenen Notizen entnommen hat, ist nach einer Schlussbemerkung des Schreibers im J. 1749 direkt vom Original gemacht, das sich damals in Konstantinopel in der Bibliothek des Woiwoden Nikolaos Maurokordatos Eine zweite Abschrift fand Bezobrazov auf der Insel Zante im Privatbesitz: dieselbe ist jedoch gleichfalls am Anfang lückenhaft und augenscheinlich aus der Handschrift von Chalki abgeschrieben. Ob und wo das Original heute zu finden ist, sagt der Verf. nicht. Durch Veröffentlichung seiner Auszüge, die auf bisher ganz unbekannte Gebiete der byzantinischen Kulturgeschichte helles Licht werfen, hat sich Bezobrazov eine großes Verdienst erworben; ein noch größeres würde er sich natürlich durch Herausgabe des vollständigen Typikon erwerben.

Zwei andere, in derselben Handschrift an erster und vierter Stelle stehende Typika brauchen wir nicht näher zu besprechen, da das eine, die διάταξις des Attaliaten, bereits von Sathas veröffentlicht und das andere, das Typikon des Mamasklosters, jüngst von Th. Uspenskij ausführlich behandelt worden ist (vgl. Krumbacher S. 75 und Byz. Zeitschrift II S. 137). Auch die an siebenter Stelle stehenden Bruchstücke aus dem Typikon des Gregorios Pakurianos für das Kloster der Gottesmutter von Petritzos bei Philippopel, die bloss das Vor- und Nachwort desselben bieten, erregen, da das Original vollständig erhalten, wenn auch noch nicht ediert ist (vgl. Krumbacher S. 75), geringeres Interesse. Doch weist Bezobrazov auf eine interessante Notiz des Nachworts hin, wonach das Typikon nicht nur von Pakurianos, sondern auch von Euthymios, dem Patriarchen von Jerusalem, unterschrieben ist, der sich damals (1083) im Auftrage des Kaisers in Thessalonich aufhielt und von da nach Philippopel herübergekommen war; er sollte, wie es dort heißt, mit dem άλάστως Φράγκος (d. h. Bohemund von Tarent) über einen Frieden unterhandeln. Dass sich kurz vor dem ersten Kreuzzuge der Patriarch von Jerusalem in Konstantinopel aufhielt, wird vom Verf. als ein bisher nicht beachtetes Faktum bezeichnet.

Dagegen ist das an fünfter Stelle stehende Typikon des Klosters des Erzengels Michael auf der Insel 'Οξεῖα (bei Chalkedon), das vom Kaiser Michael I Palaiologos verfaßt ist, bisher nicht bekannt gewesen. Der Verf. giebt daraus nur die Überschriften der 14 Kapitel, in denen von der unabhängigen Stellung des Klosters, von der Wahl des Abtes, von der Zahl der Mönche, vom Gottesdienst, von den Einkünften des Klosters, von der Lebensweise der Mönche, von den Hesychasten, von den Gedenkfesten für den Stifter und von den Festtagen gehandelt wird; zum Schlusse wendet sich der Kaiser mit einer Ansprache an die zukünftigen Kaiser und Patriarchen.

Bei den übrigen Nummern der Handschrift beschränkt sich der Verf. meist auf eine bloße Aufzählung derselben. An zweiter Stelle stehen zunächst einige Notizen über das Kloster der Gottesmutter, της Παμμακαρίστον: a) Über Joannes Komnenos, ein Auszug aus der Chronik des Manuel Malaxos; b) Ein Auszug aus der Geographie des Meletios, Metropoliten von Athen (1714); c) Eine vier Verse umfassende Inschrift vom Altar der Kirche της Παμμακαρίστον (Anfang: Ἰωάννον φρόντισμα Κομνηνοῦ τόδε); d) Eine 11 Verse umfassende Inschrift vom Grabstein des Joannes Komnenos (Anfang: Τῶν Θετταλῶν μὲν τύμβον, ὧ ξένε, βλέπεις). An sechster Stelle stehen sodann 20 Chrysobullen (von der Mitte des 11. Jahrh. beginnend), welche dem Neuen Kloster (Νέα μονή) auf der Insel Chios von byz. Kaisern erteilt sind; sie sind von Gedeon im Journal Ἐπκλησιαστική ᾿λλήθεια, Konstantinopel 1884, herausgegeben. Den Schluß der Handschrift bilden: a) Die Akten des Konzils vom J. 1166, herausgegeben von A. Mai, Scriptor. nova coll. IV; b) Das Glaubensbekenntnis

der Kaiserin Theodora Palaiol.; c) Ein Vermächtnis des Mönches Gerasimos inbetreff des Klosters des hl. Euthymios in Jerusalem aus dem J. 1148; dies Jahr scheint dem Verf. sehr zweifelhaft, da im Texte "Αννα Τραπεζουντία erwähnt wird. Dasselbe Stück steht auch in einem Jerusalemer Codex; vgl. jetzt auch Papadopulos-Kerameus, Analecta I S. 245, der die Zahl 1144 (sic) in 1344 ändert; d) Ein Vermüchtnis des Mönches Neilos vom J. 1337; e) Ein Vermächtnis der Nonne Agathia Komnena vom J. 1442, worin dem Kloster Xeropotamu auf dem Athos zwei Besitzlichkeiten und vier goldene Leuchter vermacht werden; f) Υποτύπωσις γεγονυῖα παρὰ τοῦ παναγιωτάτου πατοιάρχου κῦρ Ματθαίου vom J. 1398; g) Ein von Metrophanes im J. 1531 auf die Predigten des Xiphilinos gedichtetes Tetrastichon; h) Das vom Patriarchen Joannes Xiphilinos verfaste Leben der trapezuntischen Märtyrer Eugenios, Kanidios, Valerianos und Akylas; bei Migne, Bd. 120, findet es sich nicht; i) Des Joseph, Metropoliten von Trapezunt, Rede auf den Geburtstag des hl. Märtyrers Eugenios; k) Άπολουθία (v. 21. Jan.) auf den Tag des hl. Eugenios, Kanidios, Valerianos und Akylas. Zwei von Joannes Xiphilinos zu Ehren dieser Heiligen verfaste κανόνες.

Riga. Ed. Kurtz.

Arsenij, Τοῦ δοίου πατρός ήμῶν καὶ δμολογητοῦ Ἰωσήφ, ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης, ἐγκώμιον εἰς τὸν ἅγιον μεγαλομάρτυρα Δημήτριον. Vorlesungen in der Gesellschaft der Freunde religiöser Bildung. 1889. Bei-

lage. 13 S. 8°.

Der Verf. der Lobrede, die der Archimandrit Arsenij nach einer Handschrift der Moskauer Synodalbibliothek (Nr. 162) zum erstenmal abgedruckt und mit einer russischen Übersetzung versehen hat, ist Joseph, der Bruder des bekannten Theodoros von Studion, an dessen Kämpfen für die Rechtgläubigkeit er sich energisch beteiligte. Unter Nikephoros (802—811) wurde Joseph auf den erzbischöflichen Stuhl von Thessalonich erhoben, aber schon im J. 809 abgesetzt und exiliert. Von Michael Rhangabe (811) restituiert, verlor er unter dessen Nachfolger, Leo dem Armenier, im J. 815 als erklärter Bilderfreund zum zweitenmale seine Stellung und zugleich seine Freiheit. Aus dem Gefüngnis, wo er Hunger, Durst und Schläge hatte erleiden müssen, von Michael dem Stammler am Ende des J. 820 befreit, begab er sich ins Kloster Studion, wo er c. 830 starb.

Seine Lobrede auf den hl. Demetrios, an dem Gedenktage dieses vielgepriesenen Schutzpatrons von Thessalonich gehalten, geht auf das Leben und Wirken desselben nur wenig ein, sondern ist mehr als eine Predigt zu bezeichnen, in welcher der Oberhirt die zahlreich versammelte Gemeinde eindringlich mahnt, dem Vorbilde des Märtyrers nachzustreben und stets zu wachen, daß sie nicht in Anfechtung falle; namentlich eifert er mit warmen Worten der Überzeugung für die Verehrung der Heiligen und ihrer Reliquien, wobei er den Kaiser, der den Bilderdienst verbot (doch wohl Leo den Isaurier) direkt apostrophiert, ihn in den schärfsten Ausdrücken des Tadels und Abscheus zur Rechenschaft fordert und ihm vorwirft, er habe als arger Häresiarch mit dem Verbote, Christi Bild darzustellen, zugleich auch die Menschwerdung Christi verworfen. An einer anderen Stelle

der Rede heist es, jetzt sei kein καιρός μαρτυρίου, εὐσεβείας καὶ εἰρήνης πολιτενομένης διὰ τῆς τῶν κρατούντων καὶ βασιλευύντων φιλοθείας. Dies und der Umstand, dass der Erzbischof seine Absetzung und Wiedereinsetzung mit keinem Worte berührt, scheint darauf hinzuweisen, dass die Rede in der Zeit zwischen den Jahren 803 und 809 abgefalst und gehalten ist.

Der Abdruck des griechischen Textes ist recht fehlerhaft; selbst dort, wo in der Übersetzung der Sinn der Stelle ganz richtig gefalst ist, hat der Herausgeber es unterlassen, die korrupte Überlieferung zurechtzustellen. Lies z. B. 5, 3 ἰσχύσειαν — 6, 2 ἀπαρνησαμένων — 6, 8 πάμπτοι ἂν ἢ συμφέροι ἂν — 6, 27 γαργαλίζει — 6, 32 διαπέτασιν — 6, 35 εὖπορεῖται — 7, 9 ἦ τὸ διδόμενον — 8, 27 ἄναρσις — 9, 31 ὡς οὖν — 10, 5 ὅμως, οἳ — 10, 12 γενώμεθα (conj. — futur.) — 11, 6 τί λέγεις, ἐχθρὲ πάσης ἀληθείας; ἀρνήση τὰ τοῦ Χριστοῦ πάθη; πάντως, ὅτι d. h. Was meinst du? Wirst du . . . leugnen? Durchaus, denn . . . (die Stelle ist von Arsenij nicht richtig verstanden).

Riga. Ed. Kurtz.

N. Popov, Kaiser Leo VI der Weise und seine Regierung in kirchengeschichtlicher Hinsicht. Moskau 1892. 4, LV, 304, 2 S. 8°. (russ.)

Wir können nicht umhin, die Liebe und den großen Fleiß, womit Herr Popov die Geschichtsquellen und die mit denselben verbundene neuere Litteratur studierte, hervorzuheben. Weder die verwickeltesten Berichte aus dem Mittelalter, noch solche, an denen der Parteigeist in höchstem Maße als verdunkelndes Element haftet, konnten den jungen Forscher von seinem Ziele abschrecken. Das Resultat seines eifrigen Studiums ist ein gründliches Werk, in welchem mit Klarheit und lebhaften Farben die kirchengeschichtlichen Ereignisse aus der Zeit Leos VI dargestellt und auch ihr Zusammenhang und ihre Wichtigkeit mit gutem kritischem Blick gezeichnet sind. Diejenigen, welche für Kirchengeschichte ein Interesse hegen, finden in dem Buche viel Nützliches und Belehrendes, Fachleute — einige originelle Kapitel.

Die schwachen Seiten dieser verdienstlichen Arbeit sind meistenteils von methodologischer Beschaffenheit. Der Verf. sucht bei der Bearbeitung seines Themas eine Position zu behaupten, welche ihm die Möglichkeit geben soll, das geschichtliche Material in zwei Gruppen — eine unentbehrliche und eine entbehrliche — zu teilen. Wir finden zwar viele Kirchenhistoriker, welche von der Tendenz, rein kirchengeschichtliches Material von dem weltlichen abzusondern, nicht frei sind. Doch haben diejenigen, welche solche Tendenzen den allgemeinen geschichtlichen Interessen opferten, die Kirchengeschichte in keinem Falle erniedrigt, sondern, im Gegenteil, derselben eine höhere Wichtigkeit verliehen. Wir erinnern den Leser an den bekannten Kirchenhistoriker Sokrates, welchen das Problem, zwischen kirchlichen und weltlichen Geschichtsmaterialien eine Grenzlinie zu ziehen, nicht wenig beschäftigte. Im Vorwort zum V. Buche hat er dasselbe folgenderweise gelöst: "Ich wende mich an diejenigen, welchen mein Werk in die Hände fällt. Mögen sie mir nicht vorwerfen, das ich Ereignisse der

gegenwärtigen Kriegsgeschichte bei der Verfassung einer Kirchengeschichte benutze, um der Darstellung den richtigen Ton zu verleihen. Wir thun das aus vielen Ursachen. Erstens, um die Thatsachen ins Klare zu bringen; zweitens, um den Leser nicht zu langweilen, indem wir demselben ausschließlich mit den bischöflichen Uneinigkeiten und Nachstellungen, mit denen sie einander umgarnten, behelligen. Die wichtigste Ursache besteht aber darin, daß wir zu erklären suchen, wie die politischen Unruhen, gleichsam infolge einer gewissen gegenseitigen Sympathie, auf die Kirchengeschichte ihr Licht zurückwerfen. Bei aufmerksamer Forschung kann man nicht umhin zu bemerken, daß soziale Unruhen Hand in Hand mit kirchlichen Unfällen gehen."

Ohne Zweifel hat Sokrates den unvermeidlichen und untrennbaren Zusammenhang der kirchlichen und politischen Ereignisse sehr richtig verstanden. Thatsachen von rein politischer Wichtigkeit führte er als nützliches Element ein, ohne sein eigentliches Ziel aus dem Auge zu lassen, ohne die Kirchengeschichte in der politischen Geschichte aufgehen zu lassen.

Das Thema, das Herr Popov bearbeitete, können wir leider nicht als glücklich gewählt und glücklich gefast bezeichnen. Die Notwendigkeit bei einer Fassung des Themas, wie sie im vorliegenden Falle stattfindet, in Forschung und Darstellung sich ausschliefslich auf die Person des Kaisers Leo zu beschränken, rief Schwierigkeiten wie für den Verf., so auch für Erstens fällt chronologisch in die Regierung dieses den Leser hervor. Kaisers das Leben und die Thätigkeit hervorragender Patriarchen, welche eine ganz besondere Richtung bezeichnen (Photios und Nikolaos Mystikos) und in kirchengeschichtlicher Beziehung nicht eine untergeordnete Rolle spielen. sondern im Gegenteil, in den Vordergrund gezogen werden müßten. Mission der Brüder Kyrillos und Methodios und der Kampf Roms mit Konstantinopel um den Vorrang in den slavischen Ländern sind ferner auch höchst wichtige Ereignisse, welche in denselben Gesichtskreis gehören, obwohl sie in keinem sichtbaren Zusammenhang mit der Person des Fürsten stehen.

Das Werk leidet auch an zu geringer Ausführlichkeit und Gründlichkeit hinsichtlich solcher Erscheinungen, welche als direktes Resultat der Regierung Leos anzusehen sind. Wir meinen nämlich die legislative Thätigkeit Leos, welcher neue Grundsätze bezügl. der Macht des Kaisers und Patriarchen in der Epanagoge zur Durchführung brachte.

Das Werk besteht aus 12 Kapiteln, von denen die ersten 9 kirchengeschichtliche Ereignisse, die letzten 3 legislative und litterarische Denkmüler aus der Zeit Leos VI behandeln. Nach den oben angeführten Erwägungen ist eine nähere Besprechung der einzelnen Kapitel überflüssig. Nur noch einige Worte über das 11. Kapitel, worin der Verf. auf interessante Thatsachen aus der litterarischen Thätigkeit Leos und seiner Zeitgenossen hinweist. Am beachtenswertesten sind hier Arethas und Niketas der Paphlagonier. Ein Sendschreiben des ersteren an den Emir von Damaskus ist dem Werke angehängt; dasselbe charakterisiert die geschichtlichen Tendenzen des Patriarchats, welche man leicht von der Epoche der bilderstürmenden Kaiser an verfolgen kann. Leider ist der historisch-litterarische Apparat, den eine Spezialuntersuchung verlangt, ungenügend.

Der Verf. offenbart eine nahe Bekanntschaft mit einer Lebensbeschrei-

bung der Gemahlin Leos, Theophania. Wir finden in dieser Lebensbeschreibung einen allgemeinen Blick auf die litterarische und geistige Thätigkeit jener Zeit, den der Verf. nicht hätte unbeachtet lassen sollen. Βασιλική γὰο μεναλοποεπεία προσήκει μη δπλοις μόνοις, αλλά καὶ νόμοις κοσμεῖσθαι καὶ λόγοις. Τὰ μὲν γὰο εὐδοκιμεῖ κατὰ πόλεμον, οί δὲ κατὰ τὴν εἰοήνην, καὶ τὰ μεν σώμασι πορίζεται την ασφάλειαν, οί δε ψυχαῖς δμοῦ τε καὶ σώμασι, ο τοῦ προτέρου μακροίς τισί κανόσι και μέτροις άναγκαιότερον. Nachdem der Biograph einige Worte über die Gesetzgebung gesagt hat, zeichnet er folgendes Bild der geistigen Thätigkeit: και ην δοᾶν δσίων ἀνδοῶν συναυλίας και σοφῶν δητόρων θέατρα και πάσαν λόγων άρετης επίδειξιν άθροιζομένων άπανταγόθεν πολλών και ποιούντων άλλην σωκρατικήν τε και πλατωνικήν στοάν και άκαδημίαν καὶ λυκεῖον τὰ βασίλεια. Διὰ δὴ ταῦτα καὶ πολλὴν τὴν ἐπίδοσιν είληφε τότε και ή της του Θεου έκκλησίας εὐπρέπεια. οὐ γὰρ μόνον δ βασιλεύς πολλάς των έτησίων έορτων καὶ πανηγύρεων οίκείοις εκόσμησε λόγοις καὶ ώδαῖς, ἀλλὰ καὶ πολλοστὸν τῶν τότε ἐλλογίμων τὰ ὅμοια πράττειν ἐκέλευσε, ών είς ην και βελτίων, ος τότε άλλα μετέφρασε προς το ευφραδέστερον, καί τους πλείους των της άρετης άσκητων και άθλητων συνεγράψατο βίους.

Schade, dass Kardinal Hergenröther diese Lebensbeschreibung mit Lücken herausgegeben (Monumenta graeca ad Photium eiusque historiam pertinentia, Ratisbonae 1869, S. 72) und nicht den Wiener Codex theol. gr. 279 fol. 108 zur Ausfüllung der Lücken herangezogen hat. Das in der Lebensbeschreibung gezeichnete Bild der geistigen Thätigkeit zeigt im Vordergrund zwei Richtungen, eine legislative und eine hagiographische. Wenn in dem Ausdruck μετέφρασε ein Hinweis auf Metaphrastes zu sehen ist, so sollte der Vers. im 11. Kapitel wenigstens mit einigen Worten die Frage über diesen berühmten Redakteur von Heiligenleben berühren; auf diesem zwar dornenvollen, aber richtigen Wege könnte Herr Popov viele

wertvolle und wichtige Ergebnisse erzielen.

Odessa.

Th. Uspenskij.

St. Novaković, Strumska oblast u XIV. veku i car Stefan Dušan (Das Strymongebiet im XIV. Jahrhundert und der Kaiser Stefan Dušan). Belgrad 1893. 49 S. 8°. (= Glas XXXVI der kgl. serbischen Akademie.)

Der unermüdliche Erforscher des altserbischen Lebens bezweckt mit dieser Schrift, die südöstlichen Grenzen des serbischen Reiches zur Zeit des Kaisers Stefan Dušan etwas genauer zu bestimmen. Es handelt sich nämlich um die byzantinische Provinz am Strymonflusse (Provinz von Serres), um deren Besitz im Laufe des XIV. Jahrhunderts zwischen Serben und Byzantinern gekämpft wurde. Vor allem bespricht der Verfasser die Bestandteile und die Ausdehnung dieses Gebietes (S. 13—22) und gelangt zu dem Ergebnisse, daß dasselbe nicht nur das mittlere und untere Thal des Strymon, sondern auch das Küstenland bis zur Maritza umfaßte. Daran reiht sich, und zwar hauptsächlich auf Grund der Geschichtswerke des Nikephoros Gregoras und des Johannes Kantakuzenos, eine Darstellung der Kämpfe, welche die Byzantiner und Serben in den Jahren 1342 bis 1353 um Serres und die dazu gehörige Provinz führten (S. 22—43), wobei der Verfasser die Ansicht vertritt, daß der Kaiser Dušan sogleich nach der im Oktober

1345 stattgefundenen Eroberung von Serres und dessen Gebiet die serbische Herrschaft auch über das Küstenland bis zur Maritza erweiterte (S. 12. 37. 41). Diese Darstellung wird mit dem Jahre 1353 abgeschlossen, da nach der Ansicht des Verfassers die Osmanen in diesem Jahre auf dem europäischen Festlande festen Fuß faßten, was er sich später zu beweisen vorbehält (S. 43).

Für die Bestimmung des Umfanges des Strymongebietes diente dem Verfasser fast ausschliefslich die Urkundensammlung des Menoikeion-Klosters bei Serres nach der Ausgabe von Miklosich und Müller (Acta et diplomata graeca medii aevi V 88-134) und dem Nachtrage dazu bei Florinskij, Pamjatniki zakonodateljnoj djejateljnosti Dušana (Denkmäler der gesetzgeberischen Thätigkeit Dušans, Kiev 1888) S. 216-222. Die verschiedenen Abschriften dieser Sammlung werden auf S. 2-8 und die für den Umfang des Strymongebietes maßgebenden Urkunden auf S. 8-13 besprochen. Bei diesem Anlasse vindiciert der Verfasser die in den Acta S. 133 f. dem serbischen Kaiser Dušan zugeschriebene Urkunde für Andronikos den Älteren und die bei Florinskij S. 217 f. herausgegebene für Andronikos den Jüngeren. In einem Anhange (S. 44-49) beschreibt N. die bisher wenig beachteten Belgrader Abschriften der ganzen Urkundensammlung. Außerdem werden hier die Datierungen dreier Urkunden richtig gestellt: 1) Acta Nr. I (S. 88) trügt in der Belgrader Abschrift das Datum τοῦ έξακισχιλιοστοῦ εἰκοστοῦ έκτου έτους, also das Jahr 1318; 2) Acta Nr. IX (S. 101) ist in derselben Abschrift mit unvi 'Amoullio ivdur. & datiert und muss also aus dem Jahre 1326 herrühren; 3) für Acta Nr. II (S. 89) haben wir hier das Datum 700 έξακισχιλιοστοῦ ὀκτακοσιοστοῦ είκοστοῦ έβδόμου ἔτους d. h. 1319.

Wien. Milan Rešetar.

Leontios' von Neapolis Leben des heiligen Johannes des Barmherzigen, Erzbischofs von Alexandrien, herausgegeben von Heinrich Gelzer. Freiburg i. B. und Leipzig, J. C. B. Mohr. 1893. XLVIII, 202 pp. 80. 4 M.

On connaissait depuis longtemps cette Vie de S. Jean l'Aumônier par la traduction plusieurs fois imprimée d'Anastase le bibliothécaire. Au point de vue historique, c'était peut-être suffisant; mais la philologie et l'hagiologie critique désiraient vivement la publication du texte grec original. Ce voeu, M. Gelzer vient de le remplir, et tous ceux qui étudieront son travail rendront hommage à la perfection avec laquelle il a édité le texte de Léonce de Chypre.

Ce n'était pas chose aisée, car les manuscrits accusent de profondes divergences. M. Gelzer y a reconnu une double recension, l'une plus longue représentée par le Parisinus 1519, le Vindobonensis hist. gr. V et le Neapolitanus gr. 89; l'autre plus abrégée que l'on retrouve dans les manuscrits suivants: Paris. 1468, 1510, 1485, Berlin, Palatin 9 et 68, Bodléenne Land 68. C'est par une comparaison détaillée que M. Gelzer est arrivé à déterminer l'existence de cette double rédaction. Laquelle remonte jusqu'à Léonce? Cela n'est pas facile à établir avec certitude. Toutefois, M. Gelzer écarte avec raison la longue recension; mais s'il pense que la plus courte rédaction se rapproche davantage du texte original de Léonce, il croit cependant que cette rédaction a été, elle aussi, altérée.

Pour établir son texte, M. Gelzer s'est surtout inspiré des principes émis naguère par M. Krumbacher dans ses Studien zu den Legenden des heil. Theodosios.¹) Le procédé offrait cette fois plus d'importance encore que pour le grec byzantin: le texte de Léon de Chypre est en effet un spécimen assez rare du grec alexandrin. M. Gelzer s'appuie aussi sur la version d'Anastase pour rétablir certains passages du texte grec. C'est peut-être un peu hardi vu l'état actuel dans lequel nous est parvenue la traduction d'Anastase. Sans doute, l'édition de Rosweyde a été faite d'après quatre bons manuscrits; mais pour une étude critique, et surtout au point de vue de la constitution du texte grec primitif, nous n'oserions nous fier entièrement à cette édition. L'introduction et les notes de M. Gelzer fournissent des détails intéressants pour l'histoire et la littérature de l'époque. Pour les philologues, le lexique et l'esquisse grammaticale de la langue de Léonce soigneusement dressés par M. Gelzer seront du plus grand intérêt.

Pour montrer avec quel soin nous avons lu son travail, M. Gelzer nous permettra d'ajouter à la liste de ses errata les petites corrections suivantes. P. XLI, il faut lire P. I. Pien, S. I., au lieu de P. Stinning, S. I.; p. 165, il aurait fallu ajouter p. 41, 18, car la singulière expression ησθένησεν ἀσθένειαν εἰς θάνατον revient deux fois sous la plume de l'auteur. Enfin, voici quelques fautes d'impression: p. 38, l. 13 σπεπασάμενος; p. 133, note de la p. 34, 19, ἐνοίπιν; p. 153, τῶν. P. 131, l. 1, προαστεσίφ, au lieu de προαστείφ est bien étrange aussi.

Bruxelles.

J. van den Gheyn S. I.

<sup>1)</sup> Das ist nur in dem Sinne richtig, daß Gelzer selbständig ähnliche Prinzipien anwandte, wie sie etwa gleichzeitig in der genannten Schrift entwickelt wurden. Denn die den Text enthaltenden Bogen der Ausgabe waren schon gedruckt, als die Studien zu den Legenden des hl. Theodosios erschienen.

Anm. des Herausgebers.

# III. Abteilung.

## Bibliographische Notizen und kleinere Mitteilungen.

Die bibliographischen Notizen werden von Ed. Kurtz in Riga (E. K.), Carl Weyman in München (C. W.), Mich. Speranskij in Moskau (M. S.) und dem Herausgeber (K. K.) bearbeitet. Zur Erreichung möglichster Vollständigkeit werden die HH. Verfasser höflichst ersucht, ihre auf Byzanz bezüglichen Schriften, seien sie nun selbständig oder in Zeitschriften erschienen, an die Redaktion gelangen zu lassen. Auf wiederholte Anfragen bemerken wir, daß die Artikel innerhalb der einzelnen Abschnitte der Bibliographie hier wie in den früheren Heften, soweit es möglich ist, nach der Chronologie des betreffenden Gegenstandes aufgeführt sind.

#### 1. Litteratur.

M. Schneider, Die Hymnen des Proklos in ihrem Verhältnis zu Nonnos. Philologus 51 (1892) 593-601. Erweist im Anschluß an die Nonnosforschungen von A. Ludwich, daß der Neuplatoniker Proklos († 485 n. Chr.) in Metrik und Phraseologie bis zu einem gewissen Grade von Nonnos abhängig ist.

K. K.

Hieroclis Synecdemus. Accedunt fragmenta apud Const. Porphyrogennetum servata et nomina urbium mutata. Rec. Aug. Burckhardt. Leipzig, Bibl. Teubner. 1893. XLIX, 88 S. 8°. Wird besprochen werden.

Joh. Scheftlein, De praepositionum usu Procopiano. Erlanger Diss. Regensburg 1893. 63 S. 80. Nachdem A. Duwe und mit besserem Erfolg H. Braun die Darstellung des Prokop mit spezieller Rücksicht auf seine Nachahmung des Thukydides geprüft haben, unternimmt es Sch. ihr durch ein Mittel beizukommen, das seine Wirksamkeit bei sprachgeschichtlichen Untersuchungen schon öfter bewährt hat: eine sorgfältige Betrachtung der Präpositionen. Leider machte sich der Mangel einer zuverlässigen Ausgabe bei diesem Thema viel lästiger fühlbar als bei den oben genannten mehr auf allgemeine Dinge gerichteten Arbeiten. Umgekehrt werden die fleißigen Nachweise des Verf. für eine neue kritische Bearbeitung des Prokop manche Dienste leisten. Interessant ist u. a. die Beobachtung der großen Vorliebe des Pr. für Abwechselung im Gebrauch der Präpositionen.

Paul Tannery, Fragments de Jean Damascène. Revue des ét. gr. 6 (1893) 85-91. In einer Papierhs der Pariser Nationalbibliothek

(Cod. 2531 fol. 32-35) steht von einer Hand des 15. Jahrh. eine anscheinend fragmentarische Sammlung kleiner Notizen über alte Philosophen, Könige, mythische Personen, Geschichtschreiber u. s. w., die ihre Ärmlichkeit mit dem stolzen Titel zu verkleiden sucht: Ἰωάννου τοῦ Δαμασκηνοῦ διδασπαλιπαί έφμηνεῖαι. Es könnten die Trümmer eines ähnlichen Werkes sein, wie sie uns in den Miscellanea des Theodoros Metochites, im Violarium der falschen Eudokia bezw. im Suidas u. a. vorliegen; das wüste Durcheinander der aufgeführten Zelebritäten und die Nalvität der Erzählung erinnern aber mehr an die Afterweisheit eines Malalas oder an das allegorische Gedicht des Meliteniotes. Übrigens ist es eine reine Vermutung, dass diese wüsten Exzerpte wirklich auf ein größeres Werk desselben Titels, "un riche arsenal d'érudition profane", wie T. meint, zurückgehen. Der Verf. giebt eine Analyse des Machwerkes und Proben der auf Könige. mythische Personen u. s. w. bezüglichen Notizen und verspricht in einem zweiten Aufsatz noch die von Philosophen handelnden Artikel vorzunehmen. Schwer verständlich ist es, dass er die Quellenfrage nicht einmal streift. Noch weniger aber kann ich begreifen, das ihm auch nicht der mindeste Zweifel über die Echtheit dieses angeblich neuen Werkes des großen Kirchenlehrers aufgestiegen ist. Wenn man bedenkt, dass einerseits der Name des Johannes von Damascus ähnlich wie der des Psellos in der späteren Zeit allem möglichen Schulkram als Aushängeschild dienen mußte und dass andererseits von diesem bis jetzt nur in einer späten und schlechten Hs bekannten Werke sonst nirgends etwas verlautet, dürfte es wohl berechtigt erscheinen, dem Sammelsurium sofort das größte Mißtrauen entgegenzubringen. K. K.

M. Speranskij, Zu den slavischen Übersetzungen der griechischen Florilegien. Arch. f. slav. Philol. 15 (1893) 545—556. Ergänzungen zu den zwei Abhandlungen von Jagić, welche Sp. in der Byz. Z. I 157 ff. besprochen hat. Sp. benützte hierfür die Codd. Vindob. theol. 128 und 227, Vatic. Palat. 122, Vatic. Ottob. 192 und Paris. 2991 A. Zum Schluß korrigiert er nach der slavischen Übersetzung einige Stellen des griechischen Textes.

Fontes rerum Byzantinarum accur. W. Regel. Tomus I. Fasc. I. Rhetorum saeculi XII orationes politicae. Ediderunt W. Regel et N. Novossadsky. Petersburg 1892. XX, 182 S. 8°. Das vorliegende Heft dieser höchst dankenswerten Quellenpublikation, deren Fortsetzung wir mit Spannung entgegensehen, enthält 10 byzantinische Staatsreden aus dem 12. Jahrhundert, welche größtenteils der unschätzbare Cod. Escor. II. Y. 10 aufbewahrt, und zwar 7 Reden, die Eustathios von Thessalonike in der Zeit von 1169—1179 gehalten hat (darunter zwei, die schon Tafel, De Thessalonica eiusque agro S. 401—439, ediert hatte) und 3 Reden des Protekdikos und Magister rhetorum Michael von Thessalonike, der im Jahre 1156 als Anhänger des häretischen Patriarchen Soterichos seiner Ämter und Würden entsetzt wurde.

Carl v. Jan, Die Harmonie der Sphären. Philologus 52 (1893) 13—37. Der Verf. handelt S. 33 f. über die von dem byzantinischen Historiker und Philosophen Nikephoros Gregoras im 14. Jahrh. vorgenommene Ergänzung der Harmonik des Ptolemäos und die Widerlegung dieser Ergänzung durch den kalabrischen Mönch Barlaam. K. K.

Nικηφόρος Καλογερᾶς, Μάρπος δ Εὐγενικὸς καὶ Βησσαρίων δ καρδινάλις. Αθήνησι 1893. 135 S. 80. Wird besprochen werden. Κ. Κ.

M. Εὐαγγελίδης, Μάρκου τοῦ Εὐγενικοῦ λύσις τῆς ἀπορίας τοῦ αὐτοκράτορος Ἰωάννου τοῦ Παλαιολόγου. Festschrift für Prof. K. S. Kontos (Εἰκοσιπενταετηρὶς τῆς καθηγεσίας Κωνσταντίνου Σ. Κόντου) Athen 1893. S. 387—397. Ein Beitrag zur Kenntnis der philosophischen Anschauungen des bekannten energischen Gegners der Union, dem die oben verzeichnete Schrift von N. Kalogeras gewidmet ist. Nach einer knappen durch Notizen über Hss und Ausgaben wertvollen Einleitung veröffentlicht E. einen kleinen vom Mönche Jason aus einer Hs des Athosklosters Vatopedi für ihn kopierten (schon bei Fabricius-Harles, Bibl. gr. XI 672 erwähnten) Traktat, in welchem Markos die ihm vom Kaiser Johannes Paläologos vorgelegte Frage über die Unsterblichkeit der unvernünftigen Wesen beantwortet.

G. Destunis, Versuch einer Biographie des Georgios Phrantzes. (russ.) Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 287, Juniheft S. 427-497.-Der Verf. liefert eine ausführliche Darlegung der Lebensschicksale und der politischen Thätigkeit des Phrantzes nach den im Chronicon maius und im Chronicon minus desselben darüber enthaltenen Notizen, wobei auch mancherlei zur Kritik und Erklärung des Textes beigebracht wird. Hinsichtlich des gegenseitigen Verhältnisses der beiden Redaktionen, in denen das Geschichtswerk des Phrantzes auf uns gekommen ist, begründet Destunis in überzeugender Weise die schon früher von russischen Byzantologen ausgesprochene Meinung, dass das Chronicon minus nicht "ein vulgärgriechischer Auszug" aus dem Chronicon maius ist, sondern beide Werke auf Phrantzes selbst zurückgehen und die kleinere Chronik von ihm zuerst abgefast ist als Brouillon oder schnell hingeworfene private Aufzeichnungen, die er später für weitere Kreise zur größeren Chronik ausarbeitete, teils kürzend, teils weiter ausführend und den sprachlichen Ausdruck sorgfältiger wählend.

V. Jernstedt, Vergessene griechische Sprichwörter. (russ.) Journ. d. Min. d. Volksaufkl. 1893, Bd. 286 und 287, April- und Maiheft, Abteilung für klass. Philol. S. 23—32 und 33—48. Der Verf. veröffentlicht nach einer Handschrift der Moskauer Synodalbibliothek (Nr. 298, bei Matthaei 285) eine Sammlung von 40 volkstümlichen Sprichwörtern mit dem Titel Αἴοωπος εἶπεν ποσμικάς πωμφδίας πατὰ ἀλφάβητον, deren erster, lückenund fehlerhafter Abdruck im Rhein. Museum (1837) im Laufe der Zeit völlig in Vergessenheit geraten war. In einem gelehrten Kommentar dazu werden die einzelnen Sprüche übersetzt, wo nötig kritisch verbessert und erklärt. Dieselbe Sammlung steht auch in einem Monacensis (Nr. 525), über dessen Lesarten Jernstedt nach einer Mitteilung Krumbachers berichtet.

Eduard Heydenreich, Constantin der Große in den Sagen des Mittelalters. Deutsche Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 9 (1893) 1—27. Der Verf. knüpft seine Untersuchung über Constantin den Großen, der wie Alexander der Große, Cüsar und Karl der Große von reicher Sagenbildung umwoben worden ist, an den von ihm selbst herausgegebenen lateinischen Constantinroman (Incerti auctoris de Constantino Magno eiusque matre Helena libellus, Leipzig, Teubner 1879). Derselbe ist, wie einerseits

die ausführliche Erwähnung der Turnierspiele, andrerseits das Alter der Hss beweist, in der Zeit zwischen dem 12. und 14. Jahrh. abgefaßt worden. Die griechische Quelle, auf welche manche Gräcismen in dem Büchlein hinzuweisen scheinen, wird vergeblich gesucht. Dieser Punkt führt den Verf. auf die byzantinischen Sagen über Constantin den Großen, für welche er S. 13 einige Litteratur verzeichnet. Besonders kommt hier in Betracht das griechische Eusignius-martyrium, auf das zuerst Coen aufmerksam gemacht hat. Zuletzt erörtert der Verf. noch andere verwandte Erzählungen, z. B. die altfranzösischen, von welchen der treffliche Veselovskij eine ediert hat, endlich die Geschichte vom Schädel, der, obgleich tot, noch schaden kann, eine Sage, die bei den Serben wohl durch byzantinischen Einfluß auf Constantin den Großen übertragen wurde. Es sei noch gestattet, den Verf. auf die Notizen hinzuweisen, welche Alex. Kirpičnikov aus einer Hs in Konstantinopel hervorgezogen hat (Byz. Z. I 307 ff.).

W. Močuljskij, Zur mittelalterlichen Erzählungslitteratur bei den Südslaven. Arch. f. slav. Philol. 15 (1893) 371-380. Der Verf. hat eine Erzählung, welche Syrku, Arch. f. slav. Philol. 7, 81-87, aus einer mittelbulgarischen Hs veröffentlicht und A. N. Veselovskij besprochen hatten, auch in einem serbischen Sbornik aufgefunden; er notiert den Inhalt nach dieser neuen Redaktion, erörtert die Quellenfrage und teilt zuletzt den serbischen Text mit. Schon Veselovskij hatte gesehen, dass die Erzählung eine chaotische Vermengung verschiedener Motive darstellt, die in die Haupterzählung von der Einnahme Trojas eingeschaltet sind. M. führt nun des näheren aus, daß die Erzählung nicht von einem Byzantiner. sondern von einem Nichtgriechen, wahrscheinlich einem Bulgaren verfast ist; derselbe benützte aber byzantinische Quellen: den Trojaroman, den Digenis Akritas, die Erzählung von der Gilo oder Giluda und den Kreis der Salomonsagen. Als Parallele zu der Einsperrung der Tochter des Kaisers in einen Turm konnte außer Joasaph und Gilo auch die weitverbreitete Legende von der hl. Irene (bei A. Wirth, Danae in christlichen Legenden, Wien 1892) angeführt werden.

E. Martini, Catalogo di manoscritti greci esistenti nelle biblioteche italiane, opera premiata dalla R. Accademia di archeologia, lettere e belle arti di Napoli. Vol. I. parte I. Milano, U. Hoepli 1893. XI, 218 S. 8°. Wird besprochen werden.

## 2. Sprache, Metrik und Musik.

G. N. Hatzidakis, Neugriechische miscellen. Kuhns Zeitschr. 33 (1893) 105—124. Behandelt zuerst mit vielfacher Beziehung auf die spätund mittelgriechische Sprachperiode den Übergang der Verba auf -μι in die auf -ω und verwandte Erscheinungen, bes. die Verba κείτομαι, στένω, στένω, στένω, στένω; dann zahlreiche Fälle von Dissimilation im Neugriechischen.

Gust. Meyer, Tornister. Indogerman. Forschungen 2 (1893) 441—445. Indem der Verf. dieser interessanten Studie, deren Titel freilich den Zusammenhang mit unserem Gebiete nicht erraten läßt, nachweist, daß das deutsche Tornister in letzter Linie auf byzantinisch τάγιστρον zurückgeht, giebt er über dieses und einige verwandte Wörter beachtenswerte

Aufschlüsse. Der byzantinische Terminus τάγιστοον "Kornsack (Futtersack) für eine Pferderation" stammt von ταγίζω "füttern", dieses von ταγή "Ration" und dieses endlich von τάσσω. Gleichbedeutend mit τάγιστοον ist ταγιστήριον (nicht ταγηστήριον zu schreiben), das z. B. der Verfasser der lateinischen Übersetzung des Dukas ("χίλια ταγηστήρια mille tapetes" ed. Bonn. 339, 15) mißverstanden hat. Wichtig für die Kritik gewisser byzantinischer Texte sind auch die von dem Verf. angeführten Beispiele gewaltthätiger Metathese der Liquidae im Neugriechischen. K. K.

#### 3. Theologie.

V. Jagić, Slavische Beiträge zu den biblischen Apokryphen. I. Die altkirchenslavischen Texte des Adambuches. Denkschriften der k. Akademie der Wiss. zu Wien, philos.-hist. Cl. Bd. 42 (1893). 104 S. 40. In der Vorbemerkung dieser schon in der B. Z. II 172 angekündigten Abhandlung betont J., dass das Verhältnis der slavischen Apokryphen zu den griechischen noch sehr wenig bekannt ist, da es an einer systematischen Vergleichung der Texte noch fast völlig mangelt und nicht einmal die slavischen Texte selbst in irgendwie befriedigender Weise herausgegeben Diesem Mangel beabsichtigt J. durch eine Reihe von Beitrügen abzuhelfen, als deren erster die oben genannte Arbeit vorliegt. Mit dem Adambuch zu beginnen, dazu veranlaßte den Verf. weniger der Inhalt dieses Werkes, als der Umstand, dass er zwei wertvolle neue Hss desselben benützen konnte. Zuerst giebt er eine Übersicht der bis jetzt bekannten Texte des altkirchenslavischen Adambuches, untersucht ihr gegenseitiges Verhältnis und ihre Provenienz, vergleicht die erste der zwei Hauptredaktionen mit der griechischen Apokalypse Mosis und der lateinischen Vita Adae, erweist die Berührungen der zweiten Redaktion mit der sogen. Palaea und der Kreuzlegende, notiert die Motive aus dem Leben Adams, die nicht im Adambuch vertreten sind, sondern in den Palaeatexten und verschiedenen "Fragen und Antworten" vorkommen, und bespricht endlich die böhmischen und polnischen Reflexe des Adambuches. Ein Anhang enthält den kirchenslavischen Text der ersten Redaktion mit Varianten und einer lateinischen Übersetzung.

Rudolf Abicht, Quellennachweise zum Codex Suprasliensis. Arch. f. slav. Philol. 15 (1893) 321-337. Der im Titel genannte Codex, die zur Zeit ülteste cyrillische Hs, von Miklosich in den "Monumenta linguae palaeoslovenicae e codice Suprasliensi" (1851) ediert, enthalt eine Sammlung von Heiligenleben und Homilien, die durchwegs aus griechischen Vorlagen übersetzt sind. Der Verf. notiert für jedes Stück die ihm bekannten gedruckten oder ungedruckten Quellen, zu deren künftiger Bearbeitung nun wohl auch die slavische Überlieferung zu rate gezogen werden muß. Wichtig ist u. a. der Nachweis (S. 337), daß der Codex eine Homilie des Photios aufbewahrt, deren griechischer Text zwar schon von Combesis erwähnt wird, aber noch nicht veröffentlicht ist (Titel: Είς τὰ Βάϊα και είς του Λάζαφου). Zu S. 333, wo der Verf. bemerkt, dass Kyrillos von Skythopolis außer dem Leben des hl. Johannes Silentiarius "auch ein Leben des hl. Euthymius und des hl. Saba" geschrieben habe, ist nachzutragen, dass man jetzt ein vollständigeres Verzeichnis seiner Schriften bei H. Usener, Der heilige Theodosios S. XVII f. findet und daß

neuerdings auch seine Vitae des hl. Theodosios und des hl. Theognios herausgegeben worden sind. Vgl. Byz. Z. I 173 f. K. K.

Cabrol (Dom Fernand), O. S. B., L'hymnographie de l'Église grecque. Angers, Lachèse 1893. 22 S. 80. Der Verf. hat die leçon d'ouverture, welche er als neuernannter Professor der Kirchengeschichte und Patrologie an der katholischen Universität zu Angers gehalten hat, sowohl separat, als in der Revue des facultés catholiques de l'Ouest erscheinen lassen. Nach einer Notiz im Literarischen Handweiser 1893, 147 f., durch welche ich von der Existenz des Schriftchens Kunde erhalten habe, folgt er zumeist dem bekannten Werke von Pitra, berücksichtigt aber auch die neueren Forschungen. Seinem eben genannten großen Ordensgenossen hat Cabrol eine ausführliche Biographie unter dem Titel "Histoire du cardinal Pitra, bénédictin de la congrégation de France, de l'abbaye de Solesmes" (Paris, Retaux et fils 1893. XXI, 432 S. 80) gewidmet, in welcher er gelegentlich der Besprechung von Pitras einschlägigen Arbeiten "la question du Nomocanon, les lois de la poésie liturgique des Byzantins, les cantiques de Romanus et d'autres sujets qui ont trait à l'Église grecque" (Revue critique 1893. I p. 418) behandelt. Vgl. Katholik 1893 S. 537 ff.

The Testament of Abraham. The greek text now first edited with an introduction and notes by Montague Rhodes James. With an appendix containing extracts from the arabic version of the testaments of Abraham, Isaac and Jacob by W. E. Barnes. Cambridge, University Press 1892. X, 166 S. 80. (Texts and Studies, contributions to biblical and patristic literature edited by J. Armitage Robinson. Vol. II. No. 2). Die zum erstenmale in zwei griechischen Rezensionen (Haupthandschrift für die längere cod. Par. bibl. nat. fonds gr. 770 aus dem Jahre 1315, für die kürzere cod. Par. bibl. nat. fonds gr. 1613 s. XV.) veröffentlichte Legende vom Tode Abrahams hätte keinen Anspruch auf Erwähnung in dieser Zeitschrift, wenn die Ansicht des Herausgebers, daß ihr Grundstock identisch sei mit einer von Origenes erwähnten apokalyptischen Schrift, wahrscheinlich jüdischen Ursprungs, haltbar erschiene. Aber schon Schürer (Theol. Literaturztg. 1893, 281) hat richtig erkannt, daß diese Identifizierung nur auf dem Zwangswege bewerkstelligt werden kann. Meines Erachtens weist die Gestalt des ἀρχιστράτηγος Michael auf jene Sphäre hin, in welcher die Erzählung vom Wunder zu Chona (ed. Bonnet in Anall. Boll. VIII p. 287 ff.) und das Gebet der Aseneth (ed. Batiffol, Stud. patr. I p. 39 ff., vgl. p. 31 ff.) entstanden sind, d. h. örtlich auf Kleinasien, zeitlich unter allen Umständen auf die nachconstantinische Epoche. Im miraculum Chonis patratum (11 p. 304, 7) stellt sich der Erzengel dem Archippos vor mit den Worten: κέγω είμι Μιχαήλ δ ἀρχιστράτηγος τῆς δυνάμεως κυρίου (vgl. LXX Jos. 5, 14), έγω είμι δ παρεστηκώς ένωπιον του Θεοῦ (vgl. Luc. 1, 19)," im testamentum Abrahae (Rec. A 7 p. 84, 29) dem Patriarchen folgendermaßen κέγω είμι Μιχαὴλ δ ἀρχιστράτηγος δ παρεστηκώς ενώπιον τοῦ θεοῦ;" vgl. προσευχή Ασενέθ 14 p. 59, 11 und die im Freiburger Kirchenlexikon VIII2 1486 angeführte Stelle aus Nikephoros' Kirchengeschichte. Im testam. Abr. (Rec. A 5 p. 81, 31), wie in der προσευχή 'A. (16 p. 62, 16) läßt er sich von einem sterblichen Wesen bewirten. Aus der längeren, nach des Herausgebers Meinung sachlich treueren Rezension, für deren späte Abfassung das 8 p. 85, 24 begegnende ἀπό mit

Accusativus (Zeile 23 nach dem nämlichen Verbum ἀπ' ἐμοῦ) spricht, notiere ich einen für die Märchentypik wichtigen Zug, die Verwandlung von Thränen in Edelsteine (3 p. 80, 10; 6 p. 83, 22).

C. W.

G. Vitelli, La leggenda di S. Teodosio in un codice Genovese. Studi italiani di Filologia classica II (1893) 374. Einen neuen Zuwachs zu den Hss der Vita Theodosii bildet der in der Bibliothek der "Missioni Urbani" zu Genua aufbewahrte Cod. Saulianus 33, saec. X. V. notiert einige Varianten, die zur endgiltigen Klassifikation der Hs nicht ausreichen, aber doch zeigen, daß sie bald mit LV, bald mit PP¹ (nach meiner Bezeichnung) übereinstimmt. Zum Schluß bemerkt V., daß der Laur. 11, 9, was Usener und mir entgangen war, datiert ist (a. 1021). K. K.

Haussleiter (Johann), Analekten zur Geschichte der alten Kirche II. Zeitschrift für Kirchengeschichte XIV (1893) S. 73—76. Verf. ist der Ansicht, daß der Erzbischof Andreas von Kreta in seiner kürzlich von Papadopulos Kerameus, ἀνάλεπτα Ἱεροσολυμιτικῆς Σταχυολογίας I 1—14, herausgegebenen Schrift Περί τοῦ βίου καὶ τοῦ μαρτυρίου τοῦ ἀγίου ἀποστόλου καὶ ἀδελφοθέου Ἰακώβου, die uns übrigens zum großen Teile schon durch Vermittelung des Symeon Metaphrastes bekannt war, nicht bloß aus Eusebius, wie Ph. Meyer (Theol. Literaturztg. 1892, 564) meint, sondern auch aus den von ihm genannten ülteren Quellen, nämlich Clemens von Alexandria (Hypotyposen) und Hegesippus, geschöpft habe. C. W.

V. J(agić), Arch. f. slav. Philol. 15 (1893) 610 f. notiert Litteratur und Hss zur slavischen Übersetzung der Vita Theodori Edesseni, deren griechische Ausgabe in der Byz. Z. I 632 besprochen ist. K. K.

Etudes préparatoires au pèlerinage eucharistique en terre sainte et à Jérusalem en avril et en mai 1893. Paris 1893. XXXII, 320 S. 16°. (Supplément aux "Questions actuelles" du 18 fevrier—8 avril 1893.) Diese für einen praktischen Zweck bestimmte Sammlung notieren wir, weil sie manche für das Studium der byzantinischen Kirchengeschichte, Kirchenpoesie und Liturgie beachtenswerte Beiträge enthält z. B. die Artikel des durch sein schönes Buch über den Ursprung der rythmischen Dichtung bekannten P. Edm. Bouvy über die liturgischen Sprachen, über den hl. Theodosios den Koenobiarchen (mit französischer Übersetzung einiger Strophen des von Pitra edierten Hymnus auf den Heiligen), über die Gesänge der Kirche von Jerusalem u. s. w., die Studien von P. Michel über byzantinische und syrische Liturgie, über liturgische Gefäße und Gewänder u. s. w., endlich die freilich unter ungünstigen äußeren Verhältnissen abgefaßte Bibliographie der orientalischen Kirche von P. Tondini.

## 4. Äufsere und innere Geschichte, Geographie und Topographie.

E. W. Brooks, The emperor Zenon and the Isaurians. The English Histor. Review 8 (1893) 209—238. Die stellenweise gegen A. Rose, Kaiser Anastasius I (Halle 1882) und J. B. Bury, History of the later Roman empire, polemisierende Arbeit behandelt mit kritischer Verwertung der byzantinischen und orientalischen Quellen wie Malchos, Candidus, Eustathios von Epiphania, Johannes von Antiochia, Johannes Malalas, Euagrios, Joshua Stylites u. s. w. einige dunkle Punkte in der Regierung des Isauriers Zeno (474—491) z. B. das Datum seiner Vermählung mit der

Tochter Leos, das nach dem Verf. nicht mit Theophanes in das Jahr 459, sondern später anzusetzen ist, und bes. die Ursachen und den Verlauf der Erhebung des Illus und Leontios.

K. K.

H. Gelzer, Chalkedon oder Karchedon, Beiträge zur Geschichte des Kaisers Herakleios. Rhein. Mus. 48 (1893) 161-174. De Boor hat im Theophanes 301, 11-16 gegen die griechischen Hss nach der lateinischen Übersetzung des Anastasius Karthago (Καργηδών) durch die Perser belagern und erobern lassen. G. bemerkt, dass Theophanes, wenn er nicht Schriftsteller der guten Gräcität (wie Prokop) auszieht, Karthago mit der schon im 7. Jahrh. offiziellen Form Καρθαγένα bezeichnet, und bringt auch triftige innere Gründe und Belege aus orientalischen Quellen dafür bei, daß die griechischen Hss recht haben, wenn sie die erwähnten Ereignisse nach Chalkedon verlegen. Man könnte noch hinzufügen, daß Anastasius, der an beiden Stellen Kartaginem bietet, zu dieser Übersetzung vielleicht dadurch verleitet wurde, dass seine griechische Vorlage nicht Χαλιηδόνα (und Χαλιηδόνος), sondern die Nebenform Καλχηδόνα (und Καλχηδόνος) bot, welche seit alter Zeit neben Χαλκηδών bestand und auch in einer der uns erhaltenen Hss des Theophanes, im Cod. Paris. 1711, zu lesen ist; vgl. Meisterhans, Gramm. der att. Inschr.2 S. 78 f. und meine Studien zu den Legenden des hl. Theodosios S. 282 (zu 8, 21). Im Folgenden erörtert G., indem er sich vornehmlich auf früher unbekannte orientalische Quellen stützt, einige mit den genannten Ereignissen zusammenhüngende chronologische Fragen und kommt u. a. zu dem Ergebnis, dass die Eroberung Jerusalems durch die Perser im Jahre 614 und der Zug gegen Chalkedon im Jahre 615 stattfand. K. K.

D. Beljajev, Byzantina. Skizzen, Materialien und Notizen über byzantinische Altertümer. II. Die täglichen und sonntäglichen Audienzen der byzantinischen Kaiser und ihre feierlichen Prozessionen in die Kirche der hl. Sophia im 9.—10. Jahrh. Mit Tafeln und Plänen. St. Petersburg 1893. VIII, XLVII, 308 S. gr. 8°. 4 Rubel. (russ.) Wird besprochen werden. Über den 1. Band des Werkes s. Byz. Z. I 344 ff. K. K.

G. Minasi, S. Nilo di Calabria monaco Basiliano nel decimo secolo. Napoli 1892. 376 S. 8º. G. Minasi, Il monasterio Basiliano di S. Panerazio sullo scoglio di Scilla. Napoli 1893. 168 S. 80. Dem oft gerühmten Eifer, mit welchem die Italiener ihre Lokalgeschichte pflegen, verdanken die zwei vorliegenden Werkchen, die uns als Beiträge zur Kenntnis der byzantinischen Kultur in Kalabrien interessieren, ihre Entstehung. Sie atmen die frische Unmittelbarkeit, welche solche aus dem Boden der historischen Ereignisse selbst hervorwachsenden Schriften häufig auszeichnet, leiden aber auch an der dieser Abteilung der wissenschaftlichen Litteratur meist anhaftenden Überlastung mit Allgemeinheiten und Abschweifungen. Das erste Werk ist dem Leben des hl. Nilus von Rossano (c. 910-1005), des Gründers des Klosters Grotta Ferrata, gewidmet. Der Verf. giebt zuerst eine allgemeine Charakteristik des 10. Jahrhunderts, wie es sich ihm vom kalabrischen Standpunkte aus darstellt, dann eine italienische Übersetzung der griechischen Vita des Nilus, die mit guter Gewähr seinem Landsmanne und Schüler, dem hl. Bartholomäus, Abt von Grotta Ferrata, zugeschrieben wird, endlich eine Reihe wertvoller Exkurse über einzelne geschichtliche und topographische

Fragen, welche das Thema berühren. Von allgemeiner Wichtigkeit sind seine Ausführungen über die allmähliche Verdrängung des griechischen Ritus und der griechischen Sprache in Kalabrien, für deren zeitliche Bestimmung er einige neue Zeugnisse aus alten Lokalchroniken beibringt, während er auffallenderweise die trefflichen Untersuchungen dieser Frage von Morosi und Pellegrini ignoriert. Im zweiten Werkchen, das dem bekannten Basilianerabte und vatikanischen Bibliothekar G. Cozza-Luzzi gewidmet ist, behandelt M. die Geschichte des griechischen Basilianerklosters S. Pancrazio, das, wahrscheinlich in der ersten Hälfte des 10. Jahrh., auf dem Scyllafelsen bei Reggio gegründet worden ist. Ein Anhang enthält mehrere auf die Geschichte des Klosters bezügliche Urkunden, darunter eine griechische vom Jahre 1104.

Ant. Rocchi, De Coenobio Cryptoferratensi eiusque bibliotheca et codicibus praesertim graecis commentarii. Tusculi, ex typographia Tusculana 1893. 318 S. 40. Es ist ein figurenreicher, merkwürdiger Ausschnitt mittelalterlicher Geschichte, der uns in diesem schönen Werke vor Augen gestellt wird: Grotta Ferrata, der äußerste Vorposten der orientalischen Christenheit, dicht vor den Thoren des papstlichen Roms begründet, ursprünglich rein griechisch nach Sprache und Ritus, wie die zahlreichen im Kloster geschriebenen, gebrauchten und erhaltenen Liturgiebücher handgreiflich beweisen, früh aber losgelöst von der heimatlichen Ostwelt und dafür eng verbunden mit all den Wechselfüllen der mittelalterlichen und neueren Geschichte Roms, endlich von dem ringsum flutenden Frankentum so völlig aufgesogen, daß vom griechischen Wesen wenig mehr übrig blieb als die in dem treu gehüteten Archiv aufbewahrten griechischen Hss und einige restaurierte griechische Inschriften in der Klosterkirche. Grotta Ferrata, nach der Eroberung Roms von der italienischen Regierung (wie Monte Cassino) zum "Monumento nazionale" erklärt und dadurch in seinem Fortbestande gesichert, ist jetzt das einzige Beispiel einer ausgestorbenen Gattung: das einzige bis auf den heutigen Tag erhaltene griechische Basilianerkloster auf lateinischem Boden. Es wurde am Ende des 10. Jahrh. von dem hl. Nilus aus Rossano, dem jüngst Minasi eine Monographie gewidmet hat (s. oben), gegründet und erscheint, alsbald durch die Grafen von Tusculum reich dotiert, von Anfang an der päpstlichen Jurisdiktion unterworfen. Ob nun trotzdem das Kloster zuerst dem griechischen Bekenntnisse angehörte, ob auch Beziehungen zum griechischen Patriarchate bestanden u. s. w., das scheint nicht aufgeklärt zu sein, und R. geht über diese anziehenden Fragen mit Stillschweigen hinweg. Wir müssen leider unsere Leser mit einer kurzen Angabe des Inhalts abfinden: Im ersten und zweiten Abschnitt schildert R. die Geschichte des Klosters von seiner Gründung bis zum Jahre 1462, in welchem es von Pius II zur Abtei erhoben wurde, und von 1462 bis auf die Gegenwart; im dritten Abschnitt, der das allgemeinste Interesse erweckt, handelt er über die Bibliothek des Klosters, seine Kalligraphen und Hymnendichter, die erhaltenen Palimpseste, die alten Inventare u. s. w. Nicht zum Vorteil des gehaltvollen und lehrreichen Werkes gereichen manche Abschweifungen wie die dem Kapitel über die Kalligraphen angehängte gut gemeinte, aber von Sachkenntnis freie Apologie der neugriechischen Aussprache.

Duśan Ružić, Die Bedeutung des Demetrios Chomatianos für

die Gründungsgeschichte der serbischen Autokephalkirche. Diss., Jena 1893. 47 S. 8°. Die aus der Schule von H. Gelzer hervorgegangene Arbeit handelt auf Grund des neuen Materials, welches die von Pitra herausgegebenen Schriften des Chomatianos enthalten (s. Byz. Z. I 178 und II 353), über die Gründung und Verfassung der serbischen Kirche, bes. über die Zahl ihrer Bistümer. Eine kritische Besprechung folgt später. K. K.

L. de Mas Latrie, Les patriarches latins de Jérusalem. Revue de l'Orient latin 1 (1893) 16-41. Ein von kurzen Notizen begleitetes chronologisches Verzeichnis der katholischen Patriarchen von Jerusalem von 1099 (Doimbert oder Dagobert) bis 1889 (L. Piavi). K. K.

Comte Riant, Éclaircissements sur quelques points de l'histoire de l'église de Bethléem-Ascalon. Revue de l'Orient latin 1 (1893) 140—160. Aus dem Nachlasse des Verfassers herausgegebene Ergänzungen zu seinen "Études sur l'histoire de l'évêché de Bethléem" (Genua 1888). Sie beschäftigen sich mit dem Datum der Wahl des ersten lateinischen Bischofs von Ascalon, mit der von dem Bischof Raoul I 1169—1170 unternommenen Reise ins Abendland und einigen Punkten aus der Geschichte des Bistums im 13. Jahrhundert. K. K.

C. Desimoni, Actes passés à Famagouste de 1299 à 1301 par devant le notaire Génois Lamberto di Sambuceto. Revue de l'Orient latin 1 (1893) 58—139; 275—312. Fortsetzung der Ausgabe lateinischer Notariatsakten aus Famagusta, deren Anfang in den "Archives de l'Orient latin" II 2, 3—120 erschienen war. Nach Abschluß der Publikation verspricht der Herausgeber den Akten eine zusammenfassende Studie zu widmen. K. K.

M. de Vogüé, Le comte Riant. Revue de l'Orient latin 1 (1893) 1—15. Eine knapp gehaltene Skizze der Biographie des um die Erforschung des lateinischen Orients hochverdienten Gelehrten, für unsere Zwecke zu beachten wegen des beigegebenen vollständigen Verzeichnisses der meist auf die Geschichte der Kreuzzüge und des hl. Landes bezüglichen Schriften des Grafen.

K. K.

Aug. Arndt S. I., Rufsland und Konstantinopel im fünfzehnten Jahrhundert. Stimmen aus Maria-Laach 1893 S. 58-71 (Schlufs folgt). Ausführliche Besprechung der Schrift von P. Pierling, La Russie et l'Orient. Mariage d'un Tzar au Vatican, Paris 1891. K. K.

D. Bikélas, La Grèce byzantine et moderne. Paris, Firmin-Didot 1893. VIII, 437 S. 8°. B. hat zu seinen zahlreichen Verdiensten um die Powilieiere der byzantinischen Studien ein neues gefügt, indem er eine lieiere der byzantinischen Studien ein neues gefügt, indem er eine Griechen betreffen, in einem stattlichen Sammelbande vereinigt dem Publikum vorlegte. Das erste und umfangreichste Stück ist die Schrift "Die Griechen im Mittelalter", die schon im J. 1878 in französischer Übersetzung von E. Legrand, in deutscher von W. Wagner und jüngst in englischer von Lord Bute (Seven essays on Christian Greece, Paisley 1890) erschienen war. Daran schließen sich Studien über das schöne Werk von Schlumberger "Nicéphore Phocas", über die Griechen auf den Konzilien von Basel und Florenz und über die byzantinische Litteratur. Der übrige (größere) Teil des Buches enthält Aufsätze über Fragen der neugriechischen Geschichte und Politik, die außerhalb des Rahmens unserer Zeitschrift liegen. K. K.

A. Mordtmann, Die letzten Tage von Byzanz. Mitteil. d. deutschen Exkursions-Klubs in Konstantinopel, herausgeg. von G. Albert. Kpel, O. Keil. 1893. I. Heft S. 34—47. Eine dankenswerte für die Bedürfnisse eines Ausflüglers berechnete Skizze der wichtigsten topographischen Fragen, welche für die Geschichte der Belagerung Konstantinopels in Betracht kommen. (Fortsetzung folgt.)

#### 5. Kunstgeschichte und Numismatik.

Josef Strzygowski, Byzantinische Denkmüler. II. Die byzantinischen Wasserbehälter von Konstantinopel. Beiträge zur Geschichte der byzantinischen Baukunst und zur Topographie von Konstantinopel von Dr. Philipp Forchheimer und Dr. Josef Strzygowski. Mit 152 Aufnahmen in 40 Tafelgruppen und 31 Textillustrationen. Wien, Druck und Verlag der Mechitharisten-congregation 1893. VII, 270 S. 40. Nachdem Str. im ersten Bande der byzantinischen Denkmüler, über welchen die B. Z. I 181 kurz berichtet hat, die Grenzgebiete der antik-christlichen Kunst des Ostens, den armenischen, syro-ägyptischen und ravennatischen Kreis, behandelt hat, beginnt er nun mit der Bearbeitung der rein byzantinischen Denkmäler. An die Spitze stellt er die Cisternen, eine auf Konstantinopel beschrünkte und in ihren Formen sehr einfache Denkmälergruppe, an der sich am ehesten der erste Versuch wagen liefs, der bisher so wenig gegliederten, mehr als tausendjährigen byzantinischen Kunstmasse beizukommen. Es traf sich günstig, daß Str. gleichzeitig mit einem Fachmann auf dem Gebiete des Wasserbaues, Ph. Forchheimer, Professor an der technischen Hochschule zu Aachen, in Konstantinopel weilte. Beide arbeiteten gemeinsam etwa ein halbes Jahr an der Aufnahme der byzantinischen Wasserbehälter; später blieb Forchheimer allein zurück und lieferte die notwendigen Ergänzungen. Indem wir eine eingehende Würdigung des imponierenden Werkes einer fachmännischen Feder überlassen, beschrünken wir uns auf eine zur vorläufigen Orientierung genügende Inhaltsangabe: In der Einleitung werden nach einigen Vorbemerkungen über die allgemeinen Gründe der großartigen Entwickelung des "unterirdischen Konstantinopels" die oberirdischen Bauten, die Aquiidukte und die Brunnenhäuser, besprochen. Das Werk selbst gliedert sich übersichtlich in einen beschreibenden Katalog der offenen und gedeckten Wasserbehülter Konstantinopels und in Untersuchungen. Forchheimer hat den technischen Teil der Untersuchungen abgefast und sich auch an der Einleitung und dem Katalog wirksam beteiligt; der ganze übrige, weitaus größte Teil des Textes ist von Str. allein geschrieben worden. In den historischen Untersuchungen behandelt Str. zuerst die litterarische Überlieferung über die offenen und gedeckten Behälter, dann die erhaltenen Denkmäler in ihrer Bedeutung für die Geschichte der byzantinischen Architektur, endlich die höchst interessanten Steinmetzzeichen, die sich allenthalben an den Kapitellen und Säulenschäften der Cisternen vorfinden. Ein Schluskapitel fasst die Resultate der vorhergehenden Untersuchungen kurz zusammen.

Benj. Paluka, Byzantinische Cisternen. Mitteil. d. deutschen Exkursions-Klubs in Konstantinopel, herausgeg. von G. Albert. Kpel, O. Keil 1893. I. Heft S. 48—56. Der Verf. beschreibt eine bisher unbekannt gebliebene Cisterne, die in geringer Entfernung von der Moschee

Mahmud Pascha im Bereiche der ehemaligen sechsten Region liegt; sie bildete bis vor kurzem den Keller eines türkischen Konaks und ist gut erhalten. Ihre Lünge betrügt 10,35 m und die Breite 6,57 m. Im Schafte einer Säule, welche als Maßstab des Wasserstandes diente, sind Kerben und Zahlzeichen eingehauen. Der dankenswerten Studie sind eine Planskizze und drei Textillustrationen beigegeben. K. K.

Josef Strzygowski, Das goldene Thor in Konstantinopel. Jahrbuch des k. deutschen archäolog. Instituts 8 (1893) 1—39. Die mit Plänen und Abbildungen reich ausgestattete Abhandlung gelangt zu folgenden Hauptergebnissen: Am goldenen Thor ist das nach 388 erbaute, 391 beim Einzuge des großen Theodosios wohl schon vollendete Triumphthor mit den Pylonen zu trennen von dem Propylaion, welches, organisch zur Vormauer gehörend, schon aus diesem Grunde in der Zeit des jüngern Theodosios angelegt sein dürfte. Wohl kein zweiter Profanbau läßet so energisch wie der Hauptbau des goldenen Thores die schroffe Ablehnung jedes reicheren Außenschmuckes durch das Christentum hervortreten. An keinem anderen Bau ist das Nebeneinander lokal-syrischer und ägyptischer Motive neben rein römischen so deutlich. Daneben tauchen neue byzantinische Formen wie der zackige Akanthusschnitt auf.

M. I. Γεσεών, "Εγγοαφοι λίθοι καὶ κεράμια. Konstantinopel, Otto Keil 1892. 175 S. 80. Wird besprochen werden. K. K.

G. Millet, Plombs byzantins. Bull. de corresp. hellén. 17 (1893) 69—80. Ich habe es schon früher (Byz. Z. I 9) mit Freude begrüßt, daß Th. Homolle an der französischen Schule zu Athen auch den byzantinischen Studien ein Plätzchen eingeräumt hat. Eine hübsche Probe dieser Ausdehnung des archäologischen Arbeitsgebietes giebt M. in dem vorliegenden Beitrage zur Kenntnis jener für die innere Geschichte von Byzanz so wichtigen kleinen Denkmäler, die Schlumbergers Sigillographie byzantine der Wissenschaft eigentlich erschlossen hat. Er erklärt acht Bleibullen, darunter eine eines Erzbischofs Johannes von Athen, wahrscheinlich des Johannes Blachernites aus dem Ende des 11. Jahrhunderts. K. K.

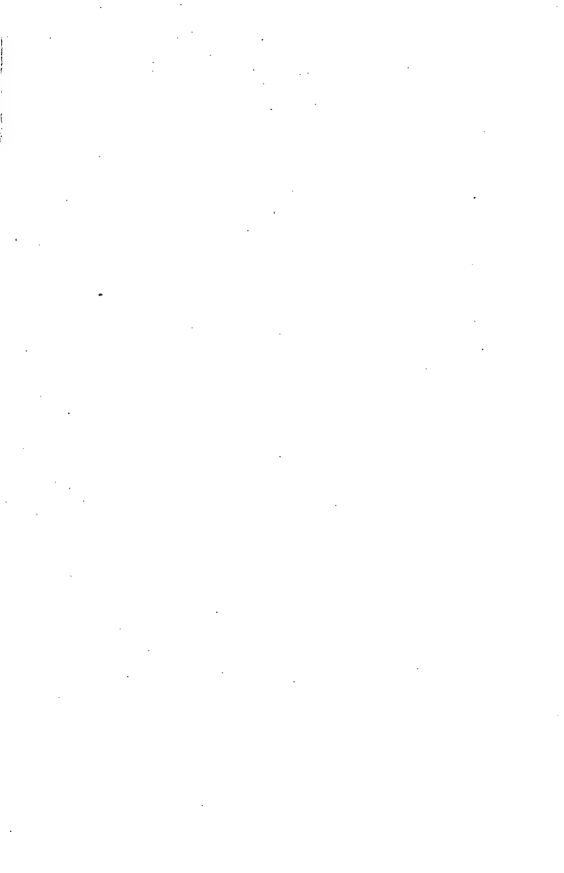
(Ein Teil der Bibliographie mußte wegen Raummangels zurückgestellt werden.)

### Mitteilung.

Nachdem unsere Studien jüngst in Petersburg einen Vertreter gefunden haben und demnächst in Budapest einen solchen finden sollen (s. Byz. Z. II 360), hat abermals eine Universität die mittel- und neugriechische Philologie in den Bereich ihres Lehrprogrammes gezogen. Unser Mitarbeiter D. C. Hesseling hat sich am 27. April 1893 an der Universität zu Leiden für Mittel- und Neugriechisch habilitiert. Seine Probevorlesung "Over het Grieksch der Middeleeuwen" (Über das Griechische des Mittelalters") ist im Drucke erschienen (Leiden, Brill 1893. 23 S. 8°). K. K.

## Bemerkung zu S. 443.

S. Reinach ersucht uns, zu seiner Notiz über die Namen auf -oṽg die durch ein Missverständnis weggebliebene Angabe der Quelle: Schulze, Berl. phil. Wochenschr. 1893, 226, nachzutragen. K. K.





Lichtdruck von Deiglmayr & Fuhrmann, München.

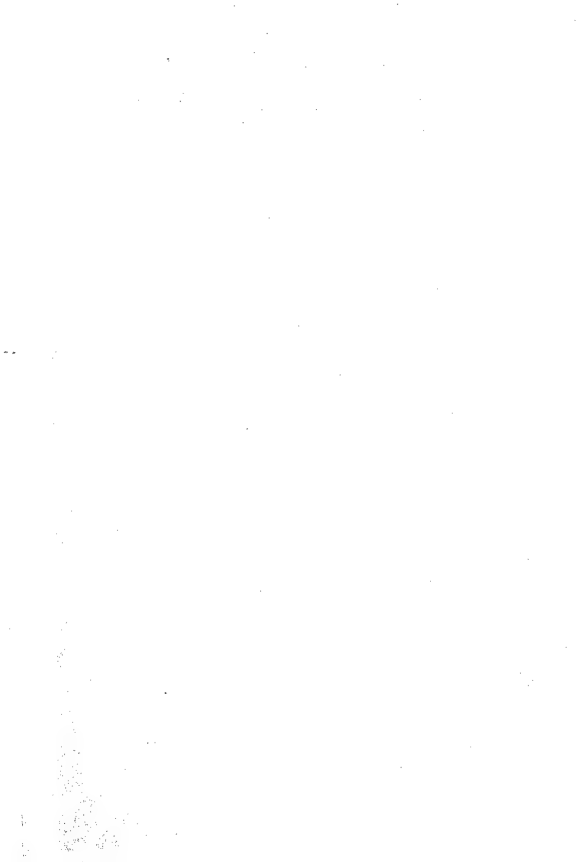
Athoscodex des Hermas, fol. 1° = Ed. Gebhardt-Harnack S. 22, 13 - 42, 2. Durch Versehen des Photographen sind beide Reproduktionen etwas zu klein ausgefallen;

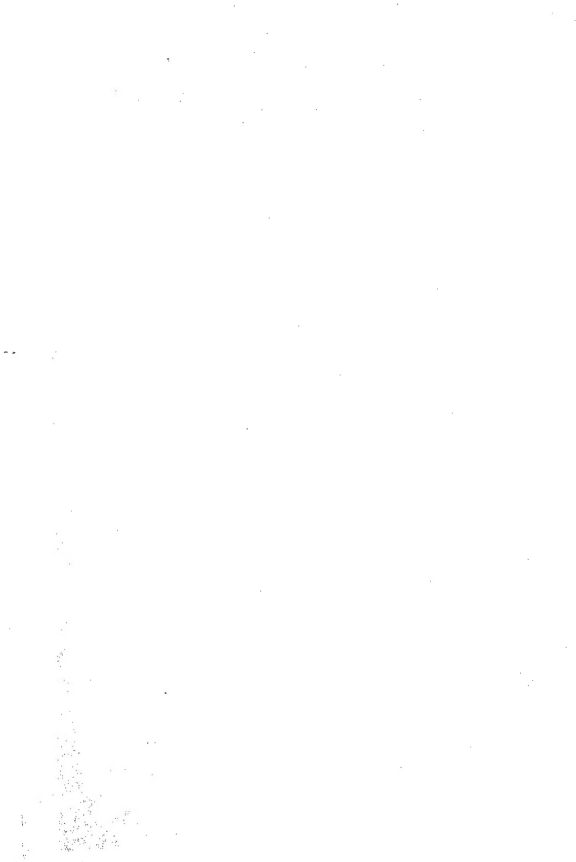


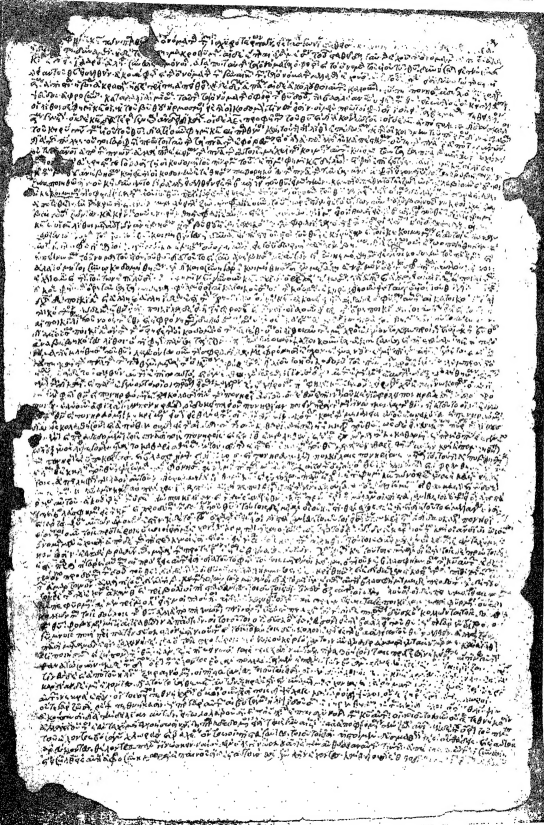


Lichtdruck von Deiglmayr & Fuhrmann, München.

Athoscodex des Hermas, fol. 1° == Ed. Gebhardt-Harnack S. 22, 13 -- 42, 2. Durch Versehen des Photographen sind beide Reproduktionen etwas zu klein ausgefallen; 41. On the Torre And More the ther ist 14 × 211/ cm.









GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.